

能

# বাণ্ডালীর

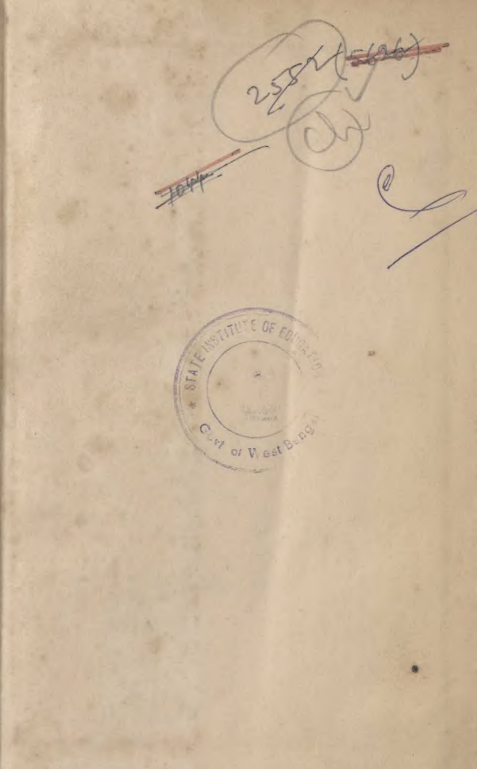
রামমোহন থেকে মানবেন্দ্রনাথ



সৌরেক্রমোহন গঙ্গোপাধ্যায়







বাঙালীর রাষ্ট্রচিন্তা রামমোহন থেকে মানবেন্দ্রনাথ

2552

# वा धा नी त ता के ि छ।

রামমোহন থেকে মানবেন্দ্রনাথ

3

সৌরেন্দ্রনোহন গঙ্গোপাধ্যায়





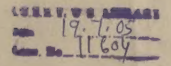
স্থবর্ণরেখা · ৭৩ মহাত্মা গান্ধি রোড · কলকাতা ৯

# BANGALIR RASHTRACHINTA RAMMOHUN THEKE MANABENDRANATH

Sourendramohan Gangopadhyaya

© গ্রন্থকার

প্রথম প্রকাশ : এপ্রিল ১৯৬৮



প্রকাশক: শ্রীইন্দ্রনাথ সন্তুমদার স্বর্ণরেখা। ৭৩ মহাস্থা গান্ধি রোড। কলকাতা ৯ মৃত্যক: শ্রীছিজেন্দ্রলাল বিশাদ ইণ্ডিয়ান ফোটো এনগ্রেভিং কোম্পানি প্রাইভেট লিমিটেড ২৮ বেনিয়াটোলা লেন। কলকাতা ১

স্ঠারো টাকা

সমানধর্মা বন্ধুবর্চোর উদ্দেশে গ্রন্থাগ্র-আন্দোলনকে গানা সমাজবিপ্লব-সাধনার শ্রন্থীভূত বলে মনে করেন

### नि रव म न

শিক্ষা বা অন্ত কোনো হুজে রাষ্ট্রবিজ্ঞান বিষয়ে বিধিবদ্ধ পাঠগ্রহণের হুযোগ বর্তমান লেখকের ঘটে নি। উক্ত বিষয়ের প্রতি লেখকের অন্তর্গাণ শুধুমাত্রই কোতৃহলী পাঠক হিসেবে। বর্তমান গ্রন্থটিকে দেই দীর্ঘ-লালিত অন্তর্গ্রিজ মামান্ত নিদর্শন বলা যেতে পারে— তদতিরিক্ত কিছু নয়। জনৈক বন্ধুর মতে, কারো কোনো বিষয় প'ড়ে ভাল লেগে থাকলে, দে-বিষয়ে নিজের মতে। ক'রে লেখার অধিকার তাঁর নিশ্চয় আছে, নাই-বা হলেন তিনি বিশেষজ্ঞ।

ভারতের একাধিক ভাষার তুলনায় বাংলায় গ্রন্থ-উৎপাদনের পরিমাণ কম; বিষয়-বৈচিত্রোর দিক থেকে অবস্থাটা আরও নৈরাশাজনক। বাংলায় প্রকাশিত বইয়ের অধিকাংশই হল সাহিত্য বিষয়ক। অন্তান্ত বিষয়ে প্রকাশিত বাংলা বই প্রধানত পাঠাপুস্তক-ঘেঁষা। আর অনেক বিষয়ের মতো রাষ্ট্রবিজ্ঞানের ক্ষেত্রেও সাধারণ কোতুহল নির্ভির উপযোগী বাংলা বইয়ের সংখ্যা নগণা। নিজের প্রিয় ও পঠিত এই বিষয়টিকে বাংলা ভাষায় আমারই মতো কোতুহলী পাঠকের কাছে পোছিয়ে দেবার লোভেই এ-বই রচিত— বিশেষজ্ঞ পাঠকের জন্ম নয়। তবু এ-বইয়ের যারা সন্ভাব্য পাঠক, রাষ্ট্রতবের সঙ্গে অস্তত প্রাথমিক পরিচয় ভাঁদের আছে— এটুকু আশা করা বোধহয় অন্তায় হবে না।

আমাদের কলেজ ও বিশ্ববিভালয়গুলিতে রাষ্ট্রবিজ্ঞানে যে-সব বই পড়ানো হয়ে থাকে তা প্রথমত ইংরেজি ভাষায় লিখিত, তত্পরি তাতে পাশ্চান্তা রাষ্ট্রচিস্তার আলোচনাই প্রাধান্ত পেয়ে থাকে, ভারতীয় রাষ্ট্রদর্শনের সম্যক পরিচয়দানের চেষ্টা বিশেষ দেখা যায় না। মিল, বেনথাম বা গ্রীনের মতো রাষ্ট্রদার্শনিক এদেশে না জ্মালেও ভারতের বহু মনীষী যে উক্ত বিষয়ে গভীর তত্বগত চিস্তার পরিচয় দিয়েছেন তাতে সন্দেহ নেই। ভারতের আধুনিক রাষ্ট্রচিস্তা মূলত পশ্চিমী প্রভাবে বিকশিত। তাকে স্বাধীন ও স্বয়ংসম্পূর্ণ বলা না গেলেও, বিশ্বের বর্তমান রাষ্ট্রনৈতিক চিস্তার ভাওারে ভারতের নিজস্ব কিছু মৌলিক অবদান যে আছে দে-কথা অস্থীকার করা যায় না।

প্রথমেই স্বীকার্য, এ-বইয়ে ভারতের তো নয়ই, বাংলাদেশেরও সমগ্র রাইচিস্তার পূর্ণান্দ আলোচনা করা যায় নি । কেবল বারো জন বাঙালী মনীযীর প্রসঙ্গ এই বইয়ের অস্তর্ভুক্ত হয়েছে। উক্ত মনীযীয়ন্দের প্রত্যেকের রাজনৈতিক ধ্যানধারণা এক-একটি শুভন্ত গ্রন্থের বিষয় হওয়াসম্ভব— কাজেই এক্দেত্রে সংক্ষেপে আলোচনা করা ছাড়া গতান্তর ছিল না । গ্রন্থের মুখবজে ও প্রতিটি পরিচ্ছেদে প্রাসন্ধিকভাবে দেশের রাষ্ট্রীয় চিস্তা ও ঘটনার ধারা সংক্ষেপে উল্লেখ করা হয়েছে; বাঙালীর রাষ্ট্রচিস্তার ধারাবাহিক আলোচনা করা হয় নি ।

বইটিতে মৌলিক বিশ্লেষণ ও গবেষণার কোনো দাবি যে নেই সে-কথা সহ্বদয় পাঠককে শ্বরণে রাখতে অন্থরোধ করি। বহু পণ্ডিত ও গবেষক এ-বিষয়ে উল্লেখ- যোগা কাজ পূর্বেই সম্পন্ন করেছেন। কিন্তু সে-সমস্ত রচনার অধিকাংশই ইংরেজিতে লিথিত এবং এক-একটি কালপর্বে সীমাবদ্ধ; বাঙালীর রাষ্ট্রচিস্তার পূর্ণাঙ্গ আলোচনা আজও কেউ করেন নি। বর্তমান গ্রন্থের উপযোগিতা যদি কিছু

(अरक थारक, जरव मििक (अरक्रे।

গ্রন্থ প্রণয়নকালে পূর্বস্থবিদের রচনা থেকে গৃহীত সবিশেষ শাহায্যের উল্লেখ
সাধায়তো প্রত্যেক পরিচ্ছেদের শেষে সন্নিবেশিত হয়েছে। যে-কয়েকটি বই
আগাগোড়া আমার দিগ্দর্শিকাশ্বরূপ কাল করেছে এথানে তাদের পুনকলেথ
বোধ হয় বাছলা হবে না। বিপিনচন্দ্র পাল রচিত 'নবয়ুগের বাংলা', মানবেন্দ্রনাথ
রায়ের 'সায়েটিফিক পলিটিক্স', বিশ্বনাথ বর্মার 'মডার্ন ইণ্ডিয়ান পলিটিক্যাল
থট্ট' এবং বিমানবিহারী মন্ত্র্মদার লিখিত 'হিস্তি অব পলিটিক্যাল থট্ট: ক্রম
রামমোহন টু দয়ানন্দ্র'— এই কটি গ্রন্থের নিকট বর্তমান লেথকের ঋণ বিশেষভাবে
শীকার্য।

গ্রন্থটি রচনার সময়ে বিপিনচন্দ্র পালের পুত্র ও তাঁর দীর্ঘকালের সহচর

শীজানাঞ্চন পাল এবং সংস্কৃত কলেজের গ্রন্থাগারিক শীবিজয়ানাথ ম্থোপাধ্যায়
বিভিন্ন বিষয়ের আলোচনা প্রসঙ্গে নানাবিধ পরামর্শদান করেন। নিজের নানা
অস্ত্রবিধা উপেক্ষা করে বইটির স্থনিপুণ সম্পাদনা ও সর্বাঙ্গীণ সোষ্ঠবসাধনে
সহায়তা করেছেন শীবিমান সিংহ। শীইজনাথ মজ্মদার বইটি প্রকাশের মুঁ কি
নেবার অনেক আগে থেকেই বিষয়টির পরিকল্পনায় সাহায্য করেন। তাঁর
প্রাতন পুস্তক বিভাগ থেকে বছ চ্প্রাপ্য বই ও পত্রিকাদি অবাধে
ব্যবহারেরও স্থয়োগ পাওয়া গেছে। তাঁর সহক্ষী শ্রীঅন্তিতকুমার দাশ ব্যবস্থাপনায় বিশেষ সাহায্য করেছেন। পাঞ্লিপি পরিমার্জনায় সহায়তা করেছেন
জাতীয় গ্রন্থাগারের ক্ষী শ্রীকৃষ্ণা বন্দ্যোপাধ্যায়। গ্রন্থপন্নি ও নির্ঘণ্ট সংকলন
করে দিয়েছেন নিউ আলিপুর কলেজের গ্রন্থাগারিক শ্রন্থচিত্রা ঘোষ।

এঁদের সকলকে আমার আম্বরিক কুডজতা জানাই।

সৌরেন্দ্রমোহন গঙ্গোপাধ্যায়

# स् वि भ ज

| ম্থবছ                       | 22  |
|-----------------------------|-----|
| तामत्माहन वाब               | 5.6 |
| অক্যকুমার দত্ত              | 69  |
| কেশবচন্দ্ৰ সেন              | ₽8  |
| বৰিমচন্দ্ৰ চটোপাধ্যায়      | 200 |
| श्रुतञ्जनांश वत्नांशिधांत्र | >42 |
| বিপিনচন্দ্ৰ পাল             | 268 |
| খামী বিবেকানন্দ             | 255 |
| শ্রীঅরবিন্দ                 | 265 |
| চিত্তরঞ্জন দাশ              | 324 |
| ववीक्तनाथ ठीकूव             | 050 |
| হুভাষ্চন্দ্ৰ বহু            | 590 |
| মানবেন্দ্রনাথ রায়          | 800 |
| গ্রমণঞ্জি                   | 893 |
| নিৰ্ঘণ্ট                    | 857 |

রাজনীতি বিষয়টি কারো-কারো কাছে অকচিকর বলে বিবৈচিতে হয়। তাঁদের দৃষ্টিতে রাজনীতি নিছক দলাদলি ও নির্বাচনের বেষারেষি ছাড়া আর কিছু নয়, কাজেই তা তুর্নীতি, মিখ্যাচার প্রভৃতি নোংরামিতে ভরা। একদেশদর্শী এই দৃষ্টির প্রধান কারণ হল যথার্থ রাজনীতি সম্পর্কে লোকের স্কম্পন্ত চেতনার অভাব; দিতীয়ত যাঁরা রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপের সঙ্গে জড়িত তাঁদের মধ্যে আদর্শ ও ব্যাবহারিকতার অসংগতি সাধারণ মাহুষের কাছে বিষয়টিকে হেয় করে তুলেছে। আশু কার্যকরতার তাগিদে রাজনীতিকেরা প্রায়শই সত্য ও মিধ্যার মাঝে দেতুবন্ধ রচনা করেন। যুক্তি ও নৈতিকতা থেকে বিচ্যুতি ঘটায় রাজনীতি মানুষের হৃদয়ে তার আপন স্থান হতে বঞ্চিত।

বস্তত রাজনীতি বিষয়টি মান্থবের প্রাতহিক জীবনের শঙ্গে অচ্ছেম্বব্দনে যুক্ত। কারণ রাজনীতির কাজ হল রাষ্ট্রের রীতিনীতি ও গতিপ্রকৃতি নির্ধারণ; সমাজ ও রাষ্ট্রের সঙ্গে জীবনের সংগতিসাধনই তার লক্ষা। রাষ্ট্র সমাজের অক; সমাজেই মান্ন্য বাস করে। সমাজ ছাড়া সভ্য মান্থবের জীবন অচল। রাষ্ট্রীয় কর্মপরিধির ক্রমবিস্তার ও জনজীবনের প্রায় প্রতিটি ক্লেত্রেই তার নিবিড় অন্থবেশ ঘটেছে। সেজত্যে বিষয়টির প্রতি নিম্পৃহ ও চেতনা-বিরহিত মনোভাব পরিণামে ব্যক্তি ও সমাজ উভয়েরই পক্ষে কতিকর। পেরিক্লেসের কথায়: 'We alone regard a man who takes no interest in public affairs, not as a harmless, but as a useless character, and if few of us are originators, we are all sound judges of a policy'। রাজনীতি সম্পর্কে সঠিক জ্ঞান ও চেতনার সাহায়েই উক্ত বিষয়ের প্রতি সাধারণ মান্থবের ভীতি ও ভ্রাস্ত ধারণার অবসান হওয়া সম্ভব।

রাজনীতি, রাষ্ট্রনীতি, রাষ্ট্রবিজ্ঞান প্রভৃতি কথাগুলি সমার্থেই ব্যবহৃত হয়;
বিষয়টি সমাজবিজ্ঞানের অন্ধ । রাষ্ট্রবিজ্ঞান অন্ধান্ত প্রকৃতিবিজ্ঞানের সমগোতীয়
হিসাবে বিবেচিত হয়ে থাকে । কারণ যুথবন্ধ মাহুবের আচরণ বা সমাজের
সমস্তাদি প্রায় গাণিতিক হত্তে বিশ্লেবণ করা যায়, যেটা বিজ্ঞানের লক্ষণ।
মাহুবের আচরণ ও সমাজমনেরও কতকগুলি প্রবক (constant) থাকে যার
ভিত্তিতে সমাজতত্ত্ব বিজ্ঞানের পর্যায়ে বিবেচনার দাবি রাখে। প্রকৃতিবিজ্ঞানের

দক্ষে যেহেতু সমাজজীবনের সম্পর্ক নিবিড় সেই কারণে রাষ্ট্রবিজ্ঞানের দক্ষে প্রকৃতিবিজ্ঞানের সম্বন্ধ অনস্বীকার্য।

এ-বিষয়ে দিমত নেই যে বিজ্ঞান ও দর্শন পরস্পরের পরিপ্রক। বিজ্ঞানের যাবতীয় বিষয়ের সমন্বিত রূপই হল দর্শন। ব্যক্তি ও সমাজের গতি ও প্রকৃতির সঠিক প্রথনির্দেশনাক্তরপ দর্শন মৌল জীবনাচারের সংহিতা মাত্র। সাধারণ দর্শন যেমন যাবতীয় বিজ্ঞানের সমন্বয় সাধন করে, তেমনি রাষ্ট্রদর্শন সমাজের বিভিন্ন ধারায় উৎদারিত জ্ঞানের সংগতি সাধন করে।

বিজ্ঞানের কান্ধ দব কিছুব বাস্তবান্থগ বিশ্লেষণ ও বর্ণনা করা— যার সাহায্যে ও সমন্বয়ে দর্শন অর্থ নির্ণয় করে। বিজ্ঞান এক-একটি বিষয়ের খণ্ডচিত্র উপস্থাপিত করে— দর্শন সেই খণ্ডগুলিকে যুক্ত করে সমগ্রের মৌল মূলাবন্তা, আদর্শ পরিণতি ই ত্যাদির এক চূড়ান্ত ও পরিপূর্ণ তাৎপর্য নির্দেশ করে। বিজ্ঞান পথ ও প্রণালী দেখায় আর দর্শন জানায় লক্ষ্য ও পরিণতির নিশানা। বৈজ্ঞানিক সত্য ও তথের তথনই সার্থকতা যথন তার সাহায়ে মানবিক মঙ্গল সাধিত হয়। দর্শনবিচাত বিজ্ঞান, তথা জীবন- ও মন্তয়ন্ত্র-নিরপেক্ষ জ্ঞানের উপকরণ মান্তথের কলাবের পরিবর্তে ক্ষতির কারণ হয়ে দাড়ায়। বিজ্ঞাননির্ভর সত্যের উপাদানে দর্শন প্রাণের প্রতিষ্ঠা করে; জীবনকে করে তোলে অর্থপূর্ণ ও আননদদায়ক।

উইল ডুবান্ট (১৮৮৫ –) ক্লভ শ্রেণীবিভাগ অন্থযায়ী দর্শনের অক হল পাচিটি: যুক্তিবিভা, কান্তিবিভা, নীতিবিভা, বাষ্ট্রবিভা এবং অধিবিভা। রাষ্ট্রবিভা অর্থাৎ রাষ্ট্রদর্শনের কান্ধ হল সমান্ধ ও রাষ্ট্রের উৎপত্তি, গতি ও পরিণতির মামগ্রিক বিচাবে অক্তসর্বীয় পথের নির্দেশনা ও তার মূল্যায়ন। ইতিহাস, বিশ্বতত্ত্ব, ইভাদি অভাবতই তার আলোচনার আক্তমঙ্গিক বিষয়। রাষ্ট্রদর্শনের ব্যাবহারিক প্রয়োগ রাষ্ট্রবিজ্ঞান বা রাষ্ট্রনীতির কান্ধ। সেজত্তে অর্থনীতি, সমান্ধতত্ব, শিক্ষাচিস্তা প্রতি বাষ্ট্র ও সমান্ধ জীবনের বিভিন্ন দিক রাষ্ট্রবিজ্ঞানের পূর্ণাক্ষ আলোচনার জন্ত্রগত।

বিভিন্ন দর্শনের দৃষ্টিতে রাষ্ট্রতর বিভিন্ন হয়ে থাকে। জ্ঞাতা বিশ্বতত্ত্ব ও ইতিহাসচিন্তার প্রকারভেদে সমাজ ও রাষ্ট্রের উৎপত্তি ও উদ্দেশ্য ভিন্নরূপে দেশেন। কালের গতিতে মান্ট্রয়ের মননশক্তি ও জ্ঞানের সীমানা নিয়তই প্রসারিত হচ্ছে। জ্ঞান ও দর্শনের কোনো নিদিষ্ট দীমারেখা নেই। সেজ্জ্যে মান্ট্রয়ের মনের ও সমাজ-বিবর্তনের সঙ্গে সামজ্জ্য রক্ষার্থে রাষ্ট্রচিন্তারও নিরম্ভর পরিমার্জনা ও প্রস্কর্যন হওয়া শ্বাতাবিক।

সমাজ ও সভ্যতার উৎপত্তি ও ক্রমনিকাশের ধারায় রাইবিজ্ঞানের উদ্ভব ও বিস্তার ঘটে। প্রাচীন গ্রীদকেই রাষ্ট্রিজ্ঞানের আদি জ্বাভূমি বলে মনে করা ২য়। পৃথিবীর প্রাচীনতম সভাতার অক্তম কেন্দ্র ভারতেও রাইবিজ্ঞানের উৎপত্তি ঘটেছিল; অবভা স্বতম্ব রূপে ও ধারায়। ঠিক আধুনিক অর্থে প্রাচীন ভারতে রাইবিজ্ঞান বলে কিছু না থাকলেও সমাজবদ্ধ জীবনে পালনীয় নানা বাজনৈতিক বিধিবাবস্থার পরিচয় বিভিন্ন শাস্ত্রগ্রেপাওয়া যায়। প্রাচীন ক্ষনিভর সমাঞ্চ চতুর্বর্ণে বিভক্ত ছিল। ছোট ছোট গোদ্ধর অধিপতি বা রাজার রাজধর্মে ব্রাহ্মণপুরোহিতের। সাহায্য করতেন। বৈদিক গ্রন্থাদিতে 'সভা' ও 'স্মিতি' কথার উল্লেখ আছে। পরবর্তী পৌরাণিক মূগে বিভিন্ন গ্রন্থের মধ্যে বিশেষ করে মহাভারতের শান্তিপরে (প্রাইপবাব্দ ১১০০) উল্লভতর রাইচিন্তার স্তম্পষ্ট নিদর্শন দেখা যায়। কালদেয়ে জনজাবনের প্রায় প্রতিটি কেত্রের রীতিনীতি আরও ফুমংবন্ধ রূপ লাভ করে। জৈন ও বৌধ সংস্কৃতির বিস্থার এবং ভারতে গ্রাক অভিযান দেশের রাজনৈতিক চিন্তায় উৎকর্ষসাধন করে। কৌটিলোর অর্থশান্ত (আইপ্রাম ১৪৫-৩০০) এবং মনুস্ভিতা (আইপ্রাম ২০০-২০০ আইমি) প্রাচীন ভারতীয় রাইডিস্তার উৎকট নিদর্শন। বেছি মূলে সাধারণতর অর্থে 'গ্ৰ' কথাটির প্রচল্ন ছিল। শুপ্রমুগের শেষভাগে প্রাচীন ভারতীয় বাই-চিন্তার প্রকণ্ঠ নিদ্র্শন কাম্মাকীয় নীতিমার ( মর্চ শতক ?) রচিত হয়েছিল। অগ্নিপুরাণও (নবম শতাব্দী) উৎক্রপ্ত রাইচিন্তার সাক্ষা বছন করে। তৎকালীন রাষ্ট্রচিন্তার শ্রেষ্ঠ পরিচায়ক ভালনীতিসার গ্রাম্বে বচনাকাল সম্পর্কে মতাইম্ব আছে। অনেকের মতে ইয়োদশ শতকে গ্রন্থটি রচিত হয়েছিল। মুসলমান আমলে পুর্বতন হিন্দু রাষ্ট্রনীতি ইমলামি চিন্তাধারার সংমিশ্রণে নররূপ লাভ করে। আক্রবের অক্তম প্রিদ আবুল ফজপের আইন-ই-আক্রবী। সোডল শত্ক। গ্রন্থ ভাবতের বাছিয় চিন্থার এক উজ্জল নিদর্শন।

আবৃনিক অথে সমাজনিজানের অল বাহনিজানের হালোও হায়চিল গ্রীক দাননিকদের চিন্তায়। গ্রেটো ও আাবিফাটবের রচনায় রাইনিজান লগেই হয়ে ওঠে। কমে সেই চিন্তা কালের যায়ায় পদাবিও হয়ে মেকিয়াভেলি, কসো, হবস, লক, মিল, বেন্লাম, কাল, হেগেল, মার্কস এম্থ রায়্দাননিকদের রচনায় পরিপূর্ণ লাভ করে। সমাজ ও রায়ের অন্তরালে একদল দেখেছেন ঐশ অভিপ্রায় এবং অপর দল মান্ত্র্যকেই করেছেন সমাজের এই। ও নিয়্তা। একদল বাজিকেই করেছেন যাবভাগ সামাজিক বিধিবিধানের মাণকাঠি; অপরদলের

দৃষ্টিতে মাস্তম যুথবদ্ধ জীবনের অধীন; যৌথ কল্যাণেই ব্যক্তিমান্থ হৈব কল্যাণ; যৌথ স্বাৰ্থে আত্মস্বাভন্ত মিলিয়ে দিলে সকলের মঙ্গল সাধিত হবে। ইতিহাস ও সমাজের অন্তর্গালে একদল মিলন ও সমন্বয়ের রূপ প্রত্যক্ষ করেছেন; অপরদলের চোথে ইতিহাস হল্দংঘর্ষে মুখর। উদারভন্ত্রীরা ব্যক্তিমান্থ্যের মুক্তি ভাষাধীন বিকাশকে বড় করে দেখেছেন; আবার যুথবাদী ব্যবস্থায় শ্রেণীবিশেষের অগ্রাধিকারে ব্যক্তির স্বাভন্তাকে উপেক্ষা করে মান্থ্যের অর্থনৈতিক নিশ্চিত্ত জীবনকে প্রাধান্ত দেওয়া হয়েছে।

ভারতে আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তার স্থ্রপাত উনিশ শতকে পাশ্চান্তা সংস্কৃতির প্রভাবেই হয়েছিল। রামমোহন এদেশে আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তার স্কুচনা করেন। তারই চিন্তার স্থ্র ধরে দেশের পরবতীকালের চিন্তানায়কেরা পশ্চাৎপদ ভারতকে বিশ্বপ্রগতির সঙ্গে যুক্ত করতে চেয়েছিলেন। এদেশে ইংরেজ শাসনের সকল এই যে শতধা বিভক্ত সংস্কারাচ্ছর একটি মধ্যযুগীয় দেশকে তারা আধুনিক প্রশাসনে তথ্ যুক্তই করে নি, উপরস্ক এদেশবাসীর মনে পরোক্ষে একা ও ভাতীয়তাবোধের সঞ্চারেও নহায়ক হয়েছিল। কিন্তু বিদেশী শাসনের কৃষ্ণল ঘটেছিল যে বিদেশী শাসনের বিরোধিতা ক্রমে পাশ্চান্তা বিদ্বেষ ও আধুনিকভার প্রতি জনীহা স্কৃষ্টি করে।

ভারতে ইংরেজ শাসনের তাৎপর্য কেবল রাজনৈতিক আধিপত্য ও অর্থনৈতিক শোষণেই সীমিত নয়, তাদের আবির্ভাবে চটি ভিন্ন সভাতা ও সাংস্কৃতিক ধারার মিলন ও সংঘর্য দেখা দেয়। নবাগত ধারা চিল প্রাণর্মে সঞ্জীব ও গতিশাল। অপরদিকে এদেশের ভাবধারা তথন নিশুলে ও নিশ্চল। পশ্চিমা প্রভাবে এদেশের প্রচলিত সামাজিক ও অর্থনৈতিক কাঠামো বিপর্যস্ত হয়ে যায়। ভারতীয় জীবনের রূপান্তর দেখা দেয়। সামন্ততান্ত্রিক মধ্যযুগীয় সমাজবাবস্থায় ভাঙন ধরে। আধুনিক শিক্ষা, শিল্প, পরিবহণ ও পরিশাসন বাবস্থার প্রবতনে দেশের সামাজিক, রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক জীবন এক বিচিত্র সাজিয়লে উপন্থিত হয়। নবাগত নবীন ধারাকে দেশের একদল অভার্থনা জানায়, বৃহত্তর অক্যদল দেদিক থেকে মুথ ফিরিয়ে দাঁভায়।

উনিশ শতকে বাঙালীর মনন ও সমাজচিত্র বৈচিত্র্যময়। কুসংস্কার, প্রথাপীড়ন ও সামাজিক প্রিফুটা থেকে মৃক্তির তাগিদে পশ্চিমী যুক্তিবাদ, ব্যক্তিস্থাতস্ত্র্য ও উদারতদ্বী আদর্শে অভপ্রাণিত একদল বুদ্ধিজীবীর নেতৃত্বে সংস্কার আন্দোলনের স্ত্রপাত হয়েছিল। রামমোহন, দেবেক্সনাধ, কেশবচন্ত্র, বিভাসাগ্র, অক্যুকুমার প্রমুথ দমাজ দংস্কারককে তৎপর থাকতে দেখা যায়। ধর্ম ও দমাজের নব রূপায়ণকল্পে সংঘবদ্ধ আন্দোলনের স্বষ্ট ওয়েছিল। সেই দময়ে ডিরোজিওর অন্থগামী ইয়ং বেঙ্গল গোষ্ঠার প্রভাবে সাদীন চিন্থা, ধর্মনিরপেক্ষ রাজনীতি, যুক্তিবাদী দামাজিক দৃষ্টিভঙ্গীর বৈপ্লবিক ধারা স্বচিত হয়। তাঁদের বস্তুবাদী দৃষ্টিভঙ্গী, প্রগতিশীল জীবনদর্শন ও দেশাস্থরাগ সরকারি কর্তৃপক্ষের সঙ্গে দমাজপতিদেরও বিরাগ স্বষ্টি করে। প্রচলিত ধর্মবিশাসের বিকদ্ধে তাঁদের মনোভাব ছিল প্রবল। ডিরোজিও গোষ্ঠার উগ্র আচরণ এবং রামমোহন প্রভাবিত ডদানীস্থন মডারেটদের মধাপদ্ধী মনোভাবের প্রতিক্রিয়াম্বরূপ রক্ষণশীল তৃতীয় একটি শক্তি মাধা চাড়া দের।

উনিশ্ শতকের দ্বিতীয়াধে পাশ্চান্তা আধুনিকতার দক্ষে বাঙালীর মধায়গীয় মনোভাবের এবং শিক্ষিত সম্প্রদায়ের সঙ্গে ইংরেজ আমলাভত্তের বিরোধ কমশ বৃদ্ধি পায়। হিন্দু অতীত ও স্বাজাতাবোধে দৃপ্থ এই রক্ষণশীল সম্প্রদায় বিদেশী ম্ল্যবোধকেও বর্জন করে; দেশের প্রথান্তমারী সক্ষল বিষয়কে নির্বিচারে মেনে নেয়। বিদেশের ঠাকুরের চাইতে স্থদেশের কুকুরও বরং তাল এই দৃষ্টিতঙ্গী প্রবল হয়ে ওঠে। এই হিন্দু পুনজ্ঞাগরণকে প্রোক্ষে ইন্ধন যুগিয়েছিল এদেশে আগত বিদেশী মিশনাবিদের প্রচারতৎপরতা।

ভারতের জাতীয়তাবোধ ছটি দমান্তরাল ধারায় গড়ে ওঠে। প্রথমে ধর্মীয় ও
দামাজিক সংস্কার আন্দোলন এবং পরে ইংরেজের প্রশাসনিক ও অর্থনৈতিক
বিধিবাবস্থার প্রতিক্রিয়ায় উদ্ভূত আধা-রাজনৈতিক আন্দোলন পেকে ক্রমে
দেশাত্রবোধ জেগে ওঠে। ভারতীয় রাইচিন্থায় ধর্মের সংমিশ্রণ তার এক প্রধান
বৈশিষ্টা। রামমোহন থেকে গান্ধী অবধি অধিকাংশ নেতৃর্লের চিন্তা ও দাধনায়
রাজনীতি ধর্মের দৃষ্টিতে বিবেচিত হয়েছে। প্রাচীন ধর্মের গরিমায় জাতীয়ভাবোধ
উদ্দীপিত হয়। রামমোহন ও কেশ্রচম্প্রের ধর্মচিন্তা ছিল উদার ও সাবদ্দীন।
ভারা বিশেষ কোনো ধর্মের প্রাধান্তে অক্তর ধর্মবিশ্বাদকে এর্ব করেন নি। উনিশ্ব
শতকের দিতীয়ার্থে দেশের দামাজিক ও রাষ্ট্রায় আন্দোলনে চারটি ধারা
লক্ষিত হয়: ১. পশ্চিমী শিক্ষা ও সংস্কৃতির আদর্শে দেশোন্নয়নের প্রথাম;
২. গঠনমূলক ও প্রগতিশীল সংস্কার আন্দোলন, ৩. হিন্দু অতীতের পুনঃপ্রতিষ্ঠার প্রয়াস; ৪. ভিন্ন আদর্শে ও প্রেরণায় ইন্লামি সংস্কৃতির পুনর্জাগরণ

অধিকাশ ভারতীয় ঐতিহাসিকের মতে ভারতে সাম্প্রদায়িক বিভেদের জন্মে

কোম্পানির আমল থেকে চার্চিলের সময় অবধি ইংরেজের প্রশাসনিক অভিসন্ধিই মূলত দায়ী। এ-বিদয়ে বস্তুনিষ্ঠ গবেষণার প্রয়োজন আছে। ভারতের সাম্প্রদায়িক বিভেদকে ইংরেজ যে ব্যবহার করেছিল সে বিদয়ে বিমত নেই। কিন্তু ইংরেজ শাসননীতিই তার একমাত্র উৎস বলে মনে করা একদেশদশিতা। বিগত কয়েক শো বছরে বিভিন্ন সম্প্রদায়ের পারম্পরিক সম্পর্ক, আচারবিচার ও অফুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠানের পরিপ্রেক্ষিতে বিষয়টির মণোচিত উৎস নিনীত হওয়া বাস্থনীয়।

বিদেশী শাসনের মানি ও পরাভব পেকে মৃক্তির তাগিদেই আর্শক্তি ও মর্যাদা অর্জনকল্পে তিন্ধু শিক্ষিত শ্রেণী প্রেরণার উৎসম্বরূপ হিন্দু অতীতের প্রতি দৃষ্টপাত করেছিল। কিন্ধু কেন তারা প্রেরণার আশায় প্রাচীন হিন্দুরকে কিরে পেতে চান এবং ক্রমে কেনই বা হিন্দুগের চেতনা রাজনীতিতে প্রবল হয়ে ওঠে. দে-প্রশ্ন আগা স্বাভাবিক। ইংরেজ কেবল তিন্দুস্পলমানের বিভেদকেই কাছে পাগায় নি, রাজ্যবর্গের ও আন্ধা-অরাক্ষণের বিভেদেও ইন্ধন যুগিয়েছিল; ভাষায়িত কলতকেও বাদ দেয় নি। কিন্ধু কেবল হিন্দু-মৃদলমানের বিরোধই পরিগামে স্বনাশের কারণ হয়ে দিলোল।

ভারতে ইংরেছ শাসন প্রবর্তিত হবার পর তথনকার সংসারকদের যাবতীয় প্রয়াধ প্রধানত ধর্ম ও সমাজের প্রগঠনে নিবন্ধ চিল। নতুন আইনকায়নের মাহায়ো সামাজিক সংস্থারক্ষেত্র সংস্থারক্ষের সঙ্গে রাজনীতির সম্পর্ক দেখা দেখা গিছার প্রভাবে প্রভাবে তারা রাষ্ট্র ও রাজনীতিকে ধর্মনিরপেক্ষ দৃষ্টিতেই গ্রহণ করেছিলেন। রামমোলন প্রাইই বলেছিলেন যে অধিকতর রাজনৈতিক ও সামাজিক প্রযোগদেশিব অন্তে প্রথমে ধর্মের সংস্থার হওয়া প্রয়োজন। দেশে নবাগ হ মৃক্ষিরাদ, বাজিম্বাভন্ধ ও উদার্থনি ওক দৃষ্টিভন্ধী জনচিত্রে সঞ্চারিত হয়েছিল রাজনাত্রেই প্রভাবে, কিম রাজনৈতিক বিবয়ে রাজসমাজ কোনো প্রত্যাক্ষ প্রভাব উল্লেখ হয় নি পরবাহীকালে মহারপ্র ভূমিকা দেখা যায় রাম্যক্ষ নিশনের ক্ষাভ্রমণভাৱ।

গনিশ শত্রের বিত্তীয়ারে তিটি গতিষ্টান্তে তিন্দু পুনকাগ্রেণ আন্দোপনে

•পের হতে দেশং যায়। একটি দ্যানক স্বল্গীর 'আ্যাস্যান্ত' (১৮৭৫) এবং
আপরেট মাদ্যে রাভাংগ্রির 'পিয়ুস্ফিক্যাল সোদ্যভাট' (১৮৭৬)। হিন্দু পুনজাগ্রেণ আন্দোলনে ব'লে দেশে জাতীয়ভার অজ্ঞান পুরোগ। রাজনারায়ণ বস্তু,
নবংগাললে নিত্র, ৮দেব ম্বেণ্ডাগ্যে, অক্ষ্যুক্ত স্বকার বেং কিছুটা ব্যিষ্ঠিচন্দ্র ও বিবেশনক আশে নিয়েছিকেন, এই ভাব্ধাবারই পরিবর্ধন ঘটে জাতীয়ভাবাদী দল নামে অভিহিত চর্মপ্রী নেতৃর্নের চিন্তায়। বজেনীতির ক্ষেত্রে ধর্ম প্রতিষ্ঠা লাভ করে।

करन अधिन् मभाक विरागम करत मुभलभाग मण्डामांग महिक इ इसा अर्छ। ভারাও প্রেরণার অভম্ন উৎদের সন্ধানী ভয়। ইমলামি সংস্কৃতি, ভারতে মুসলমান আমলের ঐতিহা এবং মধাপ্রাচোর মুসলমান দেশগুলি থেকে ভারা স্বাঞ্চাল্যান্ধ ও আত্মগৌরবের নিজ্য উপাদান থাঁজে পায়। মুদলমান শাসনকালে দরকাবি উन्हलम, स्मनावाहिना, विहाद अ अभामतन गुमलगानतम्बर्धे हिल धकाविल हा। ইংবেজ শাসনে ভাদের সেই আধিপ স চলে যায়। নতুন ভাষা, সংস্কৃতি ও শাসন বিধিকে ভারা মেনে নিতে পারে নি। নবাগত পশ্চিমী ধারাকে চিন্দু মধাবিত্ত সুম্পুদায় সাদ্ধে গ্রহণ করেছিল। পশ্চিমী সংস্কৃতির বিবেধি ওয়াহবি আন্দোপন, ক্ষক অন্দোলন ও সিপাতি বিস্নোত্তর পশ্চাতে মুধন্মান সম্প্রদায়ের প্রাধান্তের ফলে ভাদের প্রতি ইংরেছের মন শৃংশয়িত হয়ে এঠে। মুসল্মানের। দীর্ঘকাল ইংরেজ শাসন ও সংস্কৃতির প্রভাব পেকে নিজেদের সরিয়ে রেখেচিপ তালের এট পশ্চাংপ্দুতা উপ্প্রিকরে মার দৈয়দ আহমেদ থা (১৮১৮-১৯০৮) মুসল্মান সম্প্রদার্যকে সভন্ন চেত্রনায় ইংরেজের শিক্ষা ও শাসনের সঙ্গে যুক্ত করেন। তার্ত নেতৃত্বে আলিগড আন্দোলনের স্বপাত ঘটে। ইংরেছ বিরোধী আন্দোলন ও হিন্দু নিম্নিত কংগ্রেস থেকেও তিনি মুস্লমানদের দুরে রাখার প্রামানী হন . কংগ্রেম বিরোধী একাধিক সংগঠনও তিনি সৃষ্টি করেছিলেন। আমির আলি, নবাব স্নিষ্ট্রা অনুথ প্রভাবশালী বাস্থি তার সহায়ক হল ৷ গো-বক্ষা আন্দোলন, হিন্দু পুনজাগ্রণ আন্দোপন মুস্পমান্দের স্বত্ত পালা তাবে।দকে গুঁচিয়ে তোলে। হিন্দু আদিলতভার ফলে ভারা বছতছ বিবোধী আন্দোলনকে সম্পন করে নি।

অন্তাদশ শতকে ইউরোপে যে-জেলার নেইছে গণ গান্তিক ও উদার্থনৈতিক আদশ বিকার লাভ করেছিল, সে-জেলা ছিল সেথানকার নরোদ্ধ শিল্পাতি ও বিনিক সম্প্রদায় নিরাছেলার সমস্থলাছক জনচাবের বিকল্পা চিলাবে এই নাইন মান্তাবিক জেলা এক উল্লেখ্য স্থাপার করেছিল নাইন ভারণের অন্তর্পানিও এই জেলার নেইছেই বুজোনা গণ গান্তাক বিলেব সার্থক হাম ওবে সমস্থ উল্লেখ্য গণ গান্তাক বিলেব সার্থক হাম ওবে সমস্থ উল্লেখ্য যে বুজিবলি, বাজিলাকার ও উদার্থনাতির প্রিপোধক হলেও এই জেলার মান্তাবিকালার প্রিল্ডালার করে। তাদের জাতায়ভারাদী প্রকাতা ক্রমে উদ্রেশীতির প্রিপ্রাধ্রমণ সাম্বাজারাদী স্থান্ত ধ্রিক করে।

ভারতে ইংরেজ বণিক শ্রেণীর আবির্ভাবে এদেশে এক নতুন বণিক শ্রেণী দেখা। শেষে। শেষেজ শ্রেণীর নেতৃত্বে এদেশেও সামাজিক বিবিবাবস্থায় বৈপ্লবিক পরিবর্তন ঘটাই চিল স্বাভাবিক। বাধা পড়ে ইংরেজের সামাজানীতির প্রবর্তন, ফলে এদেশের বণিক শ্রেণীর স্বাভাবিক বিকাশ বাহিত হয়। নবোদ্ধৃত দেশীয় বণিক শ্রেণীর মোটা অংশ জমিদার শ্রেণীতে পরিণত হয়; কারণ দে-সময়ে জমির মুল্য বৃদ্ধি পাওয়ায় জমিতে পুঁজি বিনিয়োগ করাই ছিল নির্মাণীয়ের আর্থানমের শ্রেষ্ঠ উপায়। শিল্পবাণিজ্যে পুঁজি নিয়োগের পরিবর্তে কোম্পানির কাগজ কিংবা ফদি কারবারই বিশেষ আকর্ষণ স্থাষ্ট করে। তাই দে-সময়ে ভারতের অর্থ নৈতিক মুলান্তরের সম্ভাবনা বহুকালের মতো পেছিয়ে যায়। রামমোহন, দারকানাথ প্রম্থ নেতৃক্থানীয় ব্যক্তিরা তথন অর্থনৈতিক উন্লয়নের ভিত্তিতে দেশের নবজাগরণে সচেতন ছিলেন। কিন্তু তাঁরা শিক্ষিত পুঁজিবাদী ইংরেজের আতুক্লোই এদেশে বৃজ্যোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লব চেয়েছিলেন।

ইউরোপে বণিক শ্রেণীর নেতৃতে উদ্ভু যুগাস্তকারী ভারধারা ইংরেজ শাসন-হত্তে এদেশে সঞ্চারিত হয়েছিল। সেই ভাবধারা বহনের ভূমিকা এদেশের যে-শ্রেণা গ্রহণ করেছিল, ভারা দেশীয় বণিক শ্রেণা নয়—ইংরেজ শাসন পুঁষ্ট এক অভিনব মধাবিত সম্প্রদায়। শহরবাদী জমিদার, ইংরেজ প্রশাসন্ময়ে প্রস্তুত ভাৰতীয় আমলাৰ্বৰ্গ, বিচার ও শিক্ষাব্যবস্থার দঙ্গে সংশ্লিষ্ট বাক্তিদের নিয়ে এক ভ্রনোক সম্প্রদায় হিসাবে এই অভিনত মধাবিত শ্রেণী দানা বাধে। তারাই প্রিমী সংস্কৃতির বাহক ও পরিপোষক হয়ে লাড়ায়। তাদের সঙ্গে অর্থ নৈতিক উৎপাদন ব্যবস্থার কোনো সম্পর্ক ছিল না। নতুন অর্থ নৈতিক উন্নয়নের ভিক্তিতে দেশকে নতুন দৃষ্টিতে গড়ে ভোলার ক্ষমতা ও চেতনা তাদের ছিল না। বিদেশী শাদনের পক্ষপুটেই তাদের অন্তিত্ব নিভর করে। এদেশে ইংরেজ প্রবৃতিত শিক্ষা-শাবস্থার পিছনে মেকলের স্বপ্লকেই তারা সফল করে ভে'লেন, অর্থাৎ জাতে 'ধার শ্য হয়েও তারা সংস্কৃতিতে হবে পশ্চিমী মনোভাবাপন্ন, যাতে ইংরেজ শাসনবাবস্থা নিবাধে চলতে পারে। অভিনব এই মধাবিত শ্রেণার সঙ্গে দেশের মাতি ও মাওখের সম্পর্ক ছিল ক্ষীণ; পক্ষাস্তরে বিদেশী শাসন থেকে দেশকে মৃক্ত করে, অর্থ নৈতিক উল্লয়নের সাহাযো দেশের সামাজিক বিপ্রবসাধনেও তাঁদের চেতনা ও সামৰ্থ ছিল না। ওয়াহবি আন্দোলন, কুষক বিলোহ, দিপাহি বিলোহ ইভংগিৰ চহিত্ৰ মাই হোক না কেন, দেগুলিকে প্ৰগতিশীল নেতৃত্বে সঠিক পথে প্রিচালনার ক্ষমতা ও দ্বিত্রী তাদের দেখা যায় নি। নীল্কর ও জমিদার

শ্রেণীর অত্যাচারের বিরুদ্ধে কিছু সংখ্যক সাহিত্যিক ও সাংবাদিকের প্রতিবাদ বৃহত্তর শিক্ষিত শ্রেণীর সমর্থনের অভাবেই নিজ্ন হয়ে যায়। অষ্টাদশ শতকের ইউরোপীয় মধ্যবিত্তশ্রেণীর সক্ষেউনিশ শতকের ভারতীয় মধ্যবিত্তশ্রেণীর প্রকৃতিগত পার্থকা তাই সপরিক্ট। এদেশীয় মধ্যবিত্তশ্রেণীর চরিত্রে অর্থ নৈতিক মৃক্তির চেতনার অভাব ও ধর্মীয় ভেদবৃদ্ধি ছিল প্রবল। পাশ্চান্তো মধ্যবিত্তশ্রেণী সামস্ততন্ত্রী অচলায়তন ভেভে নতুন সমাজ স্বস্থিতে অর্থণী হয়েছিল। রাঙ্গশক্তি ও যাজক সম্প্রদায়ের প্রতি মানুষ্থের অন্ধ আনুসাতা ও মধ্যবৃত্তীয় প্রথাপীডনের বিরুদ্ধে ভারা যুক্তি ও ব্যক্তিস্থাতন্ত্রের পদ্ধা গ্রহণ করে। সেথানকার সামস্তশক্তি ও পুঁজিপতি শ্রেণীর বিরোধ ছিল স্পাই। এদেশে জন্মি ও শিল্পের মালিকানা বছলাংশে একই শ্রেণীর হাতে থাকায় উভয় শ্রেণীর স্বাপনিরোধ দেখা দেয় নি। এদেশের মধাবিত্ত শ্রেণী পরবতীকালে বিদেশী শাসনের বিরুদ্ধে যতটা সংগ্রামী হয়ে ওঠে, দেশের সামাজিক ও অর্থ নৈতিক কৈম্ব্যাের বিরুদ্ধে সে-পরিমাণে উৎসাহ দেখায় নি।

একথাও স্মৃত্ব্য যে নবাগত ভাবধারার দার্থক গ্রহণ ও প্রয়োগে থেদিন উপযুক্ত শ্রেণী গতে না ওঠার মূলে অবশ্য ইংরেছ শাসন ও শোষণত চিল প্রধান কারণ। ভারতীয় নবজাগরণের ভগারপ ইংরেছট তার শাসন ও শোষণে মেই নবধারাকৈ কৃদ্ধ করে দেয়।

উপরিবর্ণিত শ্রেণার আশ্রয়েই এদেশের বাইচিন্তা ও রাইন্য আন্দোলন ক্রমণ দানা বাবে। দলীয় রাজনীতিরও করপাত হয়। পরবর্ণী অধ্যায়গুলিন্তে তা সবিস্তারে আলোচিত হয়েছে। রামমোহনকেই মডারেট নামে পরিচিত্ত ধারার প্রবর্তন বলা যায়, যার আধিপতা বিশ শব্দে প্রথম বিধ-মহানুদ্ধোত্তর কাল অবধি বিস্তৃত। মডারেটদের মধ্যে চটি মনোহার দেখা যায়, একটি রক্ষণৌল, অপরটি উদারভন্ধী। নিয়মহান্থিক উন্যায় নামা, ওবিচার ও স্বায়স্তশাসন চহিত্তেন। ইংরেজের যুক্তিবাদী, উদারভণী রাইচিন্তার তারা গুণগ্রাহী ছিলেন। রামমোহনের আদর্শে টারা এই মনোভার প্রোয়ণ করতেন যে ইংরেজ শাসনের মধ্যে দিয়েই এদেশের পূর্ণাঙ্গ উন্থান ঘটুক। কারণ টারা অগত্রব করেছিলেন যে ভারতের সংসদীয় গণ্ডাপ্রিক চেত্রন। ও ইতিহ বলে কিছু নেই। নিয়মতান্ত্রিক আন্দোলনের মাধ্যমে শাসকদের কাছ থেকে টারা দেশের নানা স্বযোগস্তবিধা আশা করতেন। এবং দেশবাদীকে সেই দৃষ্টিকেই উৎসাহিত্ত করেন। বিটেনের রক্ষণশীল শ্রেণীর সাম্রাজাবাদী কিয়াকলাপে ভারতীয়

মডারেটদের দৃষ্টিভঙ্গী হেয় প্রতিপন্ন হত, আবার ব্রিটেনের উদারনৈতিক নেতৃর্দের নিজিয় আচরণে তাঁদের উৎসাহ ক্ষ্য হয়ে পড়ত। ইংরেজের ত্নীতি ও অবিচাবের বিরুদ্ধে ভারতীয় মডারেটরা যতই সোচ্চার হয়ে পাকুন না কেন, উগ্র জাতীয়তাবাদীদের প্রচাবে তাঁরা দেশবাসীর চোথে বিদেশী প্রভুভক্তরূপে পরিগণিত হতেন। আপাতদৃষ্টিতে চরমপন্থীদের সঙ্গে মডারেটদের বিরোধ থাকলে ও নৃত্তত কোনো প্রভেদ ছিল না। উভয় গোল্পীই চাইতেন ব্রিটেনের আদর্শে এদেশে সংসদীয় গণতদ্বের প্রতিষ্ঠা। মডারেট ধারার প্রতিপক্ষরণে বিবেচিত অনেক নেতাই ক্রমে তাতে উৎসাহিত হন। তাঁদের মধ্যে বিপিনচক্র, চিত্তরঞ্জন এবং পরবর্তীকালে গান্ধীর মনোভাবকেও এই ধারার অন্থবর্তী হতে দেখা যায়। ভারতীয় মডারেটরা স্বত্তর কোনো রাষ্ট্রতবের উদ্ভাবনায় সচেষ্ট হন নি। এদেশের সংসদীয় গণতান্ত্রিক ধারা এবং স্বাধীনতার পর সংসদীয় রাষ্ট্রকাঠামো গঠনের পিছনে সেদিনের মডারেট নেতৃর্দ্ধের প্রভাব অনন্থীকার্য। মডারেটদের সাংগঠনিক ত্র্বপত্তা ও ক্রটিপূর্ণ কর্মপন্ধতির ফলে সাধারণ মান্ধুমের সঙ্গে তাঁদের বিশেষ যোগস্ক্র ছিল না; ফলে তাঁরা রাজনৈতিক রক্ষমঞ্চ থেকে ক্রমে বিদায় নেন। কংগ্রেদ দলের প্রথম ব্রিশ বছরের নেতৃত্বে মডারেটদেরই ছিল আধিপত্য।

সম্পূর্ণ স্বাধীনতার দাবিতে উনবিংশ শতাব্দীর শেষদিকে চরমপন্থীদের রাজনৈতিক রক্ষমঞ্চে আবির্ভাবের পর ভারতের রাষ্ট্রীয় আন্দোলনের মোড় ফিরে যায়। আবেগ ও উচ্ছাসসবন্ধ আধ্যাহ্মিকতার উদ্দামতায় তারা পশ্চিমী প্রভাব ও আধুনিক দৃষ্টিভক্ষীকে বর্জন করেন। চরমপন্থী ধারার প্রধান বৈশিষ্ট্য যে তাঁদের প্রভাবে রাজনীতির মধ্যে ধর্মের অক্সপ্রবেশ ঘটে।

জাতীয়তাবাদ ভারতীয় রাষ্ট্রচিস্তার প্রধান অঙ্গ। এবিষয়ে পাশ্চান্তা রাষ্ট্র-দার্শনিকদের বিশেষ প্রভাব আছে, জাতীয়তাবাদ সম্পর্কে মোটাম্টি ভিনটি ধারা শক্ষণীয়:

- अडादबहरमन अर्थ रेनिङक विठातङ्को ;
- ২. চরমণ্যাদের মাতৃত্ব ও হিন্দুর প্রতায়ে দেশাত্মবোধ;
- কিছু সংখ্যক হিন্দু ও অধিকাংশ ম্দলমান নেতার চিস্তায় দি-জাতিতত্ত্বর
  প্রাবলা।

নরম ও চরমণস্থা কোনো দলেই আরুপ্ত হতে না পেরে পরবর্তাকালে যার। ব ০৪ তৃতীয় পথের শন্ধনি করেন তাদের মধ্যে রবীজ্ঞনাথ ও চিত্তরগ্ধনের ভূমিক। উল্লেখযোগ্য। বাহা রাজনৈত্তিক আন্দোলনের নিজ্পতা উপপদ্ধি করে রবীজ্ঞনাথ

\$55T

গঠনমূলক কর্মস্চীর মাধ্যমে জনচেতনা স্পষ্টতে প্রবৃত্ত হন। তিনি বিদেশী প্রশাসনব্যবস্থার সমান্তরাল ধারায় স্বয়ংনির্ভর দামাজিক কাঠামোর দাহাযো দরকারি ব্যবস্থাকে শক্তিহীন করে তোলার এক বৈপ্লবিক কর্মস্থচী তুলে ধরেন। ধর্মবিদ্বেষ ও সংকীর্ণ জাতীয়তাবোধেরও তিনি নিন্দা করেন। যুক্তি, বাক্তিস্বাতস্থা ও মানবতার আদর্শে তার বিশ্বজনীন রাষ্ট্রদর্শন রচিত।

প্রথম বিশ্বমহাযুদ্ধের পর ভারতীয় রাজনীতির জ্বন্ত পরিবর্তন ঘটে। নরম-পর্যীরা তথন বিলীয়মান আর চরমপন্থী দলও ছত্রভঙ্গ। অভঃপর চরকা, থিলাকৎ, অহিংস অসহযোগ ও আইন অমাস্ত মন্ত্রের স্রষ্টা মহায়া গান্ধী ক্রমে ভারতীয় রাজনীতির অধিনায়করূপে প্রতিষ্ঠিত হলেন। দেশের জনজাগরণে তার অবদান অনস্থীকার্য; দেশবাসীর মনে তার ছিল অসীম প্রভাব; চরিত্রে তিনি ছিলেন নিম্নল্য। কিন্তু বিধাজড়িত পদক্ষেপ, অসংবন্ধ কর্মপন্থা ও যুক্তিবিরোধী আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে তিনি দেশের রাজনীতিকে করে তুললেন জটিল ও নিশ্চন। ইহবিমুখ জীবনবোধ ও বিজ্ঞানবিরোধী চিন্থার ফলে তার শত সদিছোও প্রভাব সত্বেও তিনি দেশের অনভিপ্রেত গতিকে রোধ করতে পারেন নি। তার অনিছা উপেক্ষা করে দেশ বিখণ্ডিত হয়েছে; তার অবৈজ্ঞানিক রাষ্ট্রচিন্তাই তার কারণ। তাহলেও তাঁর রাষ্ট্রদর্শনে অহিংস সন্ত্যাগ্রহের কর্মপন্থা, লক্ষা ও প্রণালীর সামপ্রস্থাচিন্তা, বিকেন্দ্রিত প্রশাসন ও পার্টিবিহীন রাজনীতির প্রতায় সমসাময়িক বিশ্বচিন্তার ভাণ্ডারে এক বিশেষ অবদান।

আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তায় এদেশের মনীধীরা সবাই পশ্চিমী ভাবধারায় অবগাহন করেন। বেনথাম, মঁতেয় প্রমুথ রাষ্ট্রদার্শনিকদের চিন্তায় রামমোহন প্রভাবিত হয়েছিলেন। পেইন, গিবন, হিউম-এর চিন্তায় প্রতিকলন দেখা যায় নব্যবন্ধলের মনে। বার্ক ও মাডেন্টোনের সঙ্গে মাৎসিনিকেও মুরেক্সনাথ আদর্শ জান করতেন। বিশ্বমচন্দ্র একসময়ে মিল ও কোঁতের চিন্তায় প্রভাবিত হয়েছিলেন। হেগেল ও নীটশের প্রভাব দেখা যায় অরবিন্দের চিন্তায়। রবীক্সনাথের চিন্তায় ইউরোপের বহু মনীধীর অল্পবিন্তর প্রভাব ছিল। চিন্তরলনকে অনেকে আইরিশ জননেতা পার্নেরের দঙ্গে তুলনা করেন। হেগেল ও মার্কসের দর্শনে সভাসচন্দ্র অন্তপ্রাণিত হন, লেনিন ও ম্লোলিনিকে তিনি আদর্শ করেছিলেন। মূলত মার্কসের দর্শনে প্রভাবিত হলেও ইউরোপের বহু চিন্তানায়কের দৃষ্টিভঙ্গীর স্বান্ধীকরণ ঘটে মানবেক্সনাথের মনে। রামমোহনের আমল থেকে মানবেক্সনাথের সমন্ধ্র

Date 19, 7, 55

এবং ফ্রান্স ও রাশিয়ার বিপ্লব এদেশের চিন্তাশীল মাত্রষকে বিশেষভাবে উদ্বৃদ্ধ করেছে।

বর্তমান শতকের বিশের কোঠার ইউরোপের ছটি মতবাদ ভারতে প্রভাব বিস্তার করে: একটি কমিউনিজম এবং অপরটি জ্যাসিজম। রুশ বিপ্লবের পর কমিউনিন্ট ইন্টারক্তাশক্তালের কর্মসূচী অনুষায়ী মস্কোথেকে মানবেন্দ্রনাথ ভারতে কমিউনিজম প্রচারের স্বর্থাত করেন। বিত্তীয় মতবাদ দ্যাসিজমের প্রতি আরুই হয়েছিলেন স্কভাষচক্র। তিনি কমিউনিজম ও ক্যাসিজমের সমন্বয়ে কৃতীয় একটি মতবাদ উদ্ভাবন করেন।

রামমোহনের আমল থেকে পরবর্তী দেড় শতাধিক বছরের মধ্যে দিয়ে এদেশের আধুনিক রাইটিস্থা নানা ভাব ও আদর্শে পরিপুষ্ট হয়েছে। ইতিহাসের এই অধ্যায়ে পৃথিবীর অক্যান্ত দেশেও চিন্তা ও আদর্শের বিচিত্র ধারায় বহু রাষ্ট্রের উথান ও পত্তন, মৃগান্তকারী বিপ্লব এবং বিজ্ঞানের আমুকলো বিশ্বের জনমানদে আমূল পরিবর্তন ঘটেছে। ইউরোপে দীর্ঘকালের সাধনায় রাজনীতি একটি স্বয়ংসম্পূর্ণ ও মৌলিক বিজ্ঞান হিসাবে প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। তত্ত্বগত্তাবে ভারতীয় রাইচিস্তা পশ্চিমী রাইবিজ্ঞানের উপর বহুলাংশে নির্ভর্গীল হলেও অধুনাকালে ভারতেও এবিধ্যে কিছু মৌলিক তত্ত্ব ও পদ্ধতি সংযোজিত হয়েছে।

ভারতীয় চি স্থানায়কেরা প্রায় সকলেই রাষ্ট্রবিজ্ঞানকে ধর্ম, অর্থনীতি ইত্যাদি
বিষয়ের সঙ্গে আলোচনা করেছেন। চিন্তায় ও গবেষণায় তাঁরা রাজনীতিকে
একক ও স্বতম্বভাবে বিচার করেন নি, যেটা ইউরোপের ক্ষেত্রে দেখা যায়।
গান্ধী, চিত্রব্জন প্রমুখ মনীধীর মতে রাজনীতিকে সমাজের অক্যান্ত বিষয় থেকে
বিচ্ছিন্নভাবে বিচার করা যায় না, সকল বিষয়ই ঘনিষ্ঠসূত্রে সম্প্তা আর একটি
লক্ষণীয় বিষয় যে রাজনৈতিক আন্দোলন ও কর্যতংপরভার স্ত্রেই এদেশের রাষ্ট্রদার্শনিকেরা উক্ত বিষয়ে চর্চা করেছেন। দল ও আন্দোলনের সঙ্গে যুক্ত না হয়েও
রাজনীতিকে স্বাধীন 'আাকাডেমিক' দৃষ্টিতে বিচার ও গবেষণা করার নজির
এদেশে খ্র অল্পই পাওয়া যায়।

এক বিশেষ পরিস্থিতিতে এদেশে আধুনিক রাষ্ট্রস্থিতার স্তর্পাত ও বিস্তার হয়েছিল। বিদেশী শাসন এবং দেশীয় সমাজ ওলংস্কৃতির অবক্ষয় পেকে পরিত্রাণের আশায় এদেশের চিন্তানায়কেরা ছাতীয় জীবনকে সর্ববিষয়ে পুনকজ্জীবিত করে তোলার প্রয়াসী হন। প্রেরণার জন্মে কেউ তাকিয়েছিলেন অতীতের দিকে, আবার কেউ বা আধুনিক ধারায় দেশ গড়তে চেয়েছেন। সেজন্মে এদেশের রাষ্ট্র-

চিন্তা যে-পরিমাণে স্থায়ী তাত্ত্বিক রূপ পরিগ্রাহ করেছে তার চেয়ে অনেক বেশি হয়েছে প্রাচীন ধারার রোমন্থন ও প্রচারধর্মী। অদুরপ্রসারী প্রণালীবদ্ধ তাত্ত্বিক উদ্ভাবনার অবকাশ ছিল নিতান্তই সীমিত। আন্ত প্রয়োজন ও কার্যকারিতার দৃষ্টিতে জাতীয় জীবনের সামগ্রিক পুনর্গঠনের তাগিদে ধর্ম, দর্শন, সমাজ ইত্যাদির আনুষ্ঠান্তিক বিষয় হিসাবে রাজনীতি বিবেচিত হয়েছে।

পাশ্চান্তা রাষ্ট্রচিন্তায় প্রাচীন গ্রীক আমল থেকেই মোটাম্টি একটা আমল ধারাবাহিকতা লক্ষিত হয়। তাতে তত্ত্ব ও পদ্ধতির বিস্তার ও প্রভেদ ঘটে থাকলেও গ্রীক বাষ্ট্রদর্শনই সমগ্র পাশ্চান্তা চিন্তার উৎস। কিন্তু ভারতের প্রাচীন ও মধায়গের রাষ্ট্রচিন্তার দক্ষে আধুনিক দৃষ্টিভঙ্গীর পারম্পর্য নেই। একটি সাদ্র্য্য আছে তা-হল স্বাই প্রধানত ভারতের সমস্তাকে সামনে রেথেই চিন্তা-ভাবনা করেছেন। ইংরেজের গুশো বছরের ভারত শাসনকালে নানাবিধ প্রশাসনিক সংস্থার, রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক কর্মপন্থার পরিপ্রেক্ষিতেই আধুনিক ভারতীয় রাষ্ট্রচিন্তা বিকশিত হয়েছে। তাহলেও বিশ্বের রাষ্ট্রচিন্তার ভাঙারে এদেশের তিনটি মৌলিক অবদান অস্বীকার করা যায় না:

- গান্ধীর সর্বোদয় দর্শন; আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে মান্থারে বিবেক ও নৈতিকতার আশ্রয়ে যাবতীয় অক্যায় ও অবিচারের বিরুদ্ধে অহিংস সত্যাগ্রহ পদ্ধতি।
- অরবিনেদর 'অতিমানদ'-প্রত্যায়ের ভিত্তিতে বিশ্বরাষ্ট্রের পরিকল্পনা এবং রবীন্দ্রনাথের সমন্বয়ধর্মা আধ্যাত্মিক মানবতাবাদের পরিপ্রেক্ষিতে বিশ্বজ্ञনীন মৈত্রীর
  আদর্শ।
- ত. বিজ্ঞানসমত বস্তুবাদী বিশ্বতরের সাহায়ে যুক্তি, নীতি ও মৃক্তির আদর্শে রচিত মানবেন্দ্রনাথের নবমানবতাবাদ দর্শন।

কেশবচন্দ্র-বিষ্ণিচন্দ্র-বিবেকানন্দ প্রম্থ বাঙালী চিস্তানায়কের মনে সামা ও সমাজতত্ত্বের কিছুটা পরিচর পাওয়া গেলেও আধুনিক দৃষ্টিতে এদেশে সমাজতত্ত্বী মনোভাব প্রথম বিশ্ব-মহায়ুক্তের পর থেকেই ক্রমশ নানা ধারার শ্পষ্ট হয়ে ওঠে। আধ্যাত্মিক মানবতন্ত্বী দৃষ্টিতে গান্ধী বিকেন্দ্রিত প্রশাসনবাবস্থা ও গ্রামনির্ভর উন্নয়নের ভিত্তিতে এক সমাজবাদী আদর্শ তুলে ধরেন। জওহরলাল, স্কভাষচন্দ্র, ক্রয়প্রকাশ প্রম্থ সমাজতন্ত্রীরা যতটা না মার্কসীয় দর্শনে অন্নপ্রাণিত হয়েছিলেন, তার চেয়ে বেশি রাশিয়ার সামাজ্যবাদবিরোধী ভূমিকা ও অর্থ নৈতিক সাদলো উৎসাহিত হন। ভারতীয় কমিউনিন্টরাও ক্রমে সংখ্যায় ও শক্তিতে বৃদ্ধি লাভ করেছে; কিন্তু তারা দেশবাদীর বস্তুবাদী চেতনা স্বৃষ্টির পরিবর্তে মান্তবের

শামন্ত্রিক অভাব ও অসন্তোবগুলিকেই প্রাধান্ত দিয়েছে। ভারতে দীর্ঘকাল ধরে ধর্মনিরপেক্ষ সমাজতন্ত্রী আন্দোলন পরিচালিত হওয়া দরেও যুক্তিদম্মত আধুনিক দৃষ্টিভক্ষী, রাজনৈতিক চেতনা ও সর্বভারতীয় একান্তানোধ উন্মেষিত হয় নি। ভাষা, প্রদেশ, জাতি, ধর্ম ইত্যাদি নানাবিধ সংকীর্ণভার আশ্রয়ে বিভিন্ন শাম্প্রদায়িক দল ও শক্তি মাধা চাড়া দিয়ে উঠেছে। সমাজতন্ত্র ও সাম্প্রদায়িকতার কোনো ধারাকেই অবলম্বন না করে ভারতে স্বতন্ত্র পার্টির উত্থান তাৎপর্যপূর্ণ। ভারতের বৃহত্তম রাজনৈতিক দল কংগ্রেদের ভিতর একই দক্ষে সমাজতন্ত্র ও সাম্প্রদায়িকতার সমর্থক ও বিরোধীদের সহাবস্থান দলীয় বাজনীতির ইতিহাসে এক বিচিত্র নিদর্শন।

বলা হয়ে থাকে যে দেশে এখন এক ভাবের সংকট চলেছে। বস্তুত ভাবাদর্শের যত না অভাব আছে, তার চেয়ে উপস্থিত আদর্শের রূপায়ণপ্রয়াসের অভাবই বেশি। গান্ধী, রবীন্দ্রনাথ, বিবেকানন্দের নামে দেশে সমারোহের অস্তু নেই। কিন্তু লোকের চিস্তায় ও আচরণে উক্ত মনীনীদের প্রভাব নিভাস্তই ক্ষীণ। রাজনৈতিক বিষয়ে সচরাচর যে উৎসাহ দেখা যায় তার পিছনে যুক্তিবাদী দাদীন চিন্তা অপেক্ষা গালভরা আদর্শের বুলি আর গঠনমূলক প্রয়াসের পরিবর্তে বাহ্য-আন্দোলন-সর্বন্ধ কাজের উত্তাপই প্রবল।

চারটি সাধারণ নিবাচন পার হয়ে আসার পরও দেশে স্বস্থ রাজনৈতিক ধারা গছে ওঠে নি। মান্থবের স্থায়ী কলাাণসাধনার পরিবর্তে দলীয় স্বার্থ সন্ধানী মনোভাব এবং দলের মধ্যে আদর্শ অপেকা ব্যক্তিস্বার্থের লড়াই বড় হয়ে উঠেছে। মান্থব হয়েছে দলীয় রাজনীতি ও নেতৃত্বের থেলার বস্তু। সাধারণ মান্থবের দৈনন্দিন জীবন আছ ত্র্বিষহ হয়ে পড়েছে। তাই তাদের কাছে রাজনীতি বিষয়টি অকচিকর হওয়াই স্বাভাবিক। সেজত্বে প্রতিটি মান্থবকে স্বার্থবৃদ্ধিসম্পন্ন দল ও নেভাদের ভরসায় না থেকে নিজের স্বাধীন চিন্তা, বস্তুনিষ্ঠ বিচারশক্তি ও বিবেকের সাহাযো রাজনৈতিক বিষয়ে সক্রিয় হয়ে ওঠা ছাড়া উপায়ান্তর নেই।

### এক: ভূমিকা

মানবসভাতার ইতিহাসে অক্টাদশ শতাবলীর বিতীয়ার্ধ এক অতান্ত গুরুত্বপূর্ণ অন্যায়। ঐ সময় ইউরোপে ছটি বিশ্লব ঘটে, যার প্রভাব সারাবিশ্বে পরিবাধি হয়। তার একটি রাজনৈতিক ও অপরটি অর্থনৈতিক। রাজনৈতিক বিশ্লবটি ঘটেছিল ফরাসী দেশে— যার ফলে সাম্যা, মৈত্রী, স্বাধীনতার আদশ প্রতিষ্ঠালান্ত করে। অর্থনৈতিক বিশ্লবতী স্কৃতিত হয়েছিল বান্দীয় ইঞ্জিন আবিকারের ফলে — এসেছিল শিল্প-বিপ্লব।

বুলোয়া Bourgeois কপা উ এক উ করামী শব্দ । বুল্প বিগ ত অর্থ নগরবামী।
পূর্বে নগরকে কলা হত 'বুর্' (Bourg); বুর্-এর অধিবাসীরা বুজোয়া বলে
অতিহি গ । বর্ধিফু পুঁজিবাদী অর্থনীতির উদ্ভব হয় ঐসব নগরগুলিতে। করামী
দেশে সমুদ্রমদৃশ সামস্থতান্ত্রিক (Foudal) সমাজবানস্বায় নগরগুলি ভিল পরশ্বর
বিচ্ছিন্ন এক একটি ক্ষুদ্র স্থাপের মতা। জমে ঐ ছাপগুলি যেন ক্ষাতিলাভ করে
সামস্থতান্ত্রিক সমুদ্রকে শুষে নেয়। ছীপ, নগর বা বুর্ ঘাই বলা হোক না কেন
তারা শিল্পোয়য়নে সমুদ্ধ হয়ে ওঠে। যান্ত্রিক অগ্রগতির কলে ইউরোপে উৎপাদন
বারস্বায় আমৃল পরিবর্তন দেখা দেয়। মাঞ্চমের পরিবর্তে উৎপাদনে মন্তর্ত জমশঃ
নিয়োজিত হতে থাকে। মাঞ্চমের চাহিদার পরিবর্তন ও পরিবর্ধনের সঙ্গে ভাল
মিলিয়ে উৎপাদন বারস্বারপ্ত জত সম্প্রমারণ হয়। নানাবিধ পেশারপ্ত উদ্বর্ধটে।
কৃষিকর্ম ছেড়ে ক্রমে লোকে নগরীর কলকার্থানার প্রতি ধানমান হয়। নগরজীবনের উন্নত্ত আধুনিক উপকরণপ্ত আক্র্যনার প্রতি ধানমান হয়। নগরজীবনের উন্নত্ত বারস্বা বিকশিত হতে থাকে। এই নতুন উৎপাদন বারস্বার
সক্ষে জড়িত নগরাসীরাই বুজোয়া নামে পরিচিত। নগরে জীবিকাপ্রেমণে আগত
সাধারণ নির্বিত্র লোকেরা ক্ষুদে বা পেটি বুর্জোয়া বলে অভিহিত।

\*

বুর্জোয়ার। সমাজবাবস্থার পরিবর্তনে উত্যোগী হয়। তাদের সঙ্গে সাবেকি অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার ধারক ও বাহক সামস্ততাহিকদের সংঘর্ষ দেখা দেয়। উৎপন্ন প্রণার পরিবহন ও বানিজ্যে সামস্ত প্রভুরা নানাভাবে ব্যাঘাত স্বস্থি করে। নগরগুলি ছিল ইতস্ততঃ বিশিশু; তাদের মধ্যে বাণিজ্যিক সংযোগ দামস্ত-অধ্যুষিত অঞ্চলের মধ্যে দিয়েই চলত। এদিকে গামস্তদের অধীনে ক্রীতদাসবৎ দায়াবন কৃষকেরা (serf) অত্যাচারে অতিষ্ঠ হয়ে নগরের দিকে পলায়নপর হয়; কর্ম সংস্থান ও উন্নত জীবন তাদের সেদিকে আকর্ষণ করত। ফলে বুজোয়াদের সঙ্গে দামস্তভাধিকদের তুম্ল বিরোধ শুকু হয়। প্রবল অত্যাচারী দামস্তদের দমনের প্রোজন স্বাই অক্তব করে। দামস্তদের দাপটে দারা স্মাজই জ্জরিত— স্কলেই চায় তাদের হাত থেকে নিছতি। বুজোয়ারাই দামস্তগুরীদের উৎপীড়ন স্বচেয়ে বেশা অক্তব করে। তারাই সেজ্যে দামস্তভন্তের উচ্ছেদকল্লে বিপ্লবের নেতৃত্ব গ্রহণ করে। এই বিপ্লবই সংক্ষেপে বুজোয়া গণতান্ধিক বিপ্লব। ইতিহাসের ধারায় এ-বিপ্লব স্কল দেশেই অবশ্বস্তাবী। রাম্মাহন রায় ভারতে এই বুজোয়া গণভান্ধিক বিপ্লবের বোধন করেছিলেন। ত

রামমোহন ও জার্মান দার্শনিক হেগেল (১৭৭০-১৮৩১) ফরাদী বিপ্লবের (১৭৮৯-১৭৯৯) অনতিকাল পূর্বে জন্মগ্রন্থণ করেন। ইউরোপে হেগেল এবং ভারতে রামমোহন থেকে দ্বাধুনিক রাষ্ট্রিস্থার শুরু।

ইংলত্তে থাকাকালে জনৈক ইংরেজ বন্ধুকে লেখা এক পত্রেও সংক্ষেপে নিজের জীবনকথা প্রদক্ষে রামমোহন লিখেছিলেন যে যোল বছর বয়সে তিনি পোত্ত-লিকভার বিক্রম্বে একটি পুস্তক ('হিন্দুদিগের পৌ রুলিক ধর্মপ্রণালী') রচনা কলায় পিতা ও আত্মীয়দের সঙ্গে তাঁর তীত্র বিরোধ ঘটে; ফলে তিনি পৃহত্যাগ করে দেশপর্যটনে বহির্গত হন; বিটিশ শাসনের প্রতি অত্যন্ত ঘুণাবশতঃ তিনি ভারত বহিছুতি কয়েকটি দেশ ভ্রমণ করেন। সে সময় তিনি ছনুর তিব্বত পর্যন্ত চলে যান। ইতঃপূর্বে বারো বছর বয়সকালে আরবী ও ফারসী শেখার জন্তে তাঁকে পাটনায় পাঠানো হয়। সেখানে আরবী ভাষায় তিনি ইউক্লিড ও আারিফটলের গ্রন্থ পাঠ করেন এবং আরবীতে কোরান ও স্থলী দার্শনিক কবিদের গ্রন্থ পাঠেরও স্থযোগ ঘটে। এরপর হিন্দুশাস্ত্র ও সংস্কৃত সাহিত্য অধ্যয়নের জন্তে তাঁকে তাঁর পিতা বারাণসীতে পাঠান। সেখান গেকে গৃহে প্রত্যাবর্তনের পর তাঁর মন স্থা দার্শনিক চিন্তায় মগ্ন থাকত। প্রচলিত ধর্মবিশ্বাস ও লোকাচার সম্পর্কে তাঁর মনে তীত্র সংশ্য উপন্থিত হয়। প্রথমে ইস্লামের একেশ্বরণা এবং পরে হিন্দুধর্মের ক্ষেপ্তান তার মনকে ভিন্ন পথে চালিত করে। ফলে তিনি পূর্বোক্ত গ্রন্থ রচনা ও দেশ ভ্রমণে নির্গত্ত হন।

স্বদেশ ও স্বগৃহে ফিরে আদার পর তিনি প্রাচীন শাস্ত্রচর্চায় রত হন। কিন্তু

কুপ্রথা ও কুনংস্কারের বিরুদ্ধে সোচার হওয়ায় তিনি গৃহ হতে বিতাড়িত হন।
জীবিকার্জনের জন্তে তিনি রংপুরে কালেক্টর জন ভিগবির অধানে সেরেস্তালারের
চাকরিতে যোগ দেন। পরে তিনি দেওয়ানার পদে উল্লাভ হয়েছিলেন। রংপুরে
অবস্থান (১৮০৯-১৮১৪) তার জাবনে বিশেষ তাংপর্যপূর্ণ। ডিগবির সঙ্গে
রামমোহনের প্রগাচ বরুয় হয়। পরস্পরের সাহায়ে উভয়ে একর প্রাচ্চ ও
পাশ্চান্ডোর জ্ঞানবিলা অন্তর্গালনে প্রবৃত্ত হন। বাইশ বছর বয়স থেকে রামমোহন
ইংরেজা শিথতে শুরু করেন। কার্যোপলকে রামমোহন রংপুর, ভাগলপুর, রামগড়
প্রভৃতি স্থানে বসবাদ করেন। রংপুরে অবস্থানকালে তিনি ইসলাম, হিন্দু, জৈন
ও বৌদ্ধ পণ্ডিভদের সংস্পর্শে আসেন। এ সময় তিনি নানা বিষয় ও শাস্ত্র অধ্যয়ন
ও বিতকে যোগদান করতেন। হরিয়্রানন্দ তার্থধামার সহায়ভায় তিনি ভক্ষশাস্ত্রে
গভীর অধ্যয়ন করেন।

জিগবির ঘনিষ্ট দারিধ্যে থাকার কলে একদিকে রামমোহনের ইংরেজা শিক্ষার স্থাোগ ঘটে ও শেইদঙ্গে তার মনে রাষ্টিস্তার সংপাত হয়। ভিগবির কাচে বিলাত থেকে বিস্তর পরপত্রিকা আসত। সেগুলি থেকে রামমোহন ইউরোপায় রাজনীতির থববাথবর সাগ্রহে পাঠ করতেন। আমেরিকার স্বাধানতা সংগ্রাম ও ফরাদী বিপ্লবের সংবাদই তার কাচে তথন স্বত্যে উৎস্তকোর বিষয় ভিল। গ

ইতঃপূবে কার্মীতে তার প্রথম গ্রন্থ 'তুহ কাই উল্-ম্যাহ হিদান' (A (tift to Deints) প্রকাশিত হয়। বহুটিতে তিনি পৌনলিকতা ও নিভিন্ন ধর্মের প্রচলিত নানাবিধ মিগাটার ও ভাত্তির কুলল দেখিয়েছেন। এই সময়ে প্রকাশিত 'মনাজারাই উল্-মাদিয়ান্' নামে তার আর একথানি পুস্তকের উল্লেখ পাওয়া যায়। তার দাবভৌম ধ্যাহতাও এই সময় অঞ্বিত হয়।

১৮১৪ সালে কোম্পানির চাকরি ছেডে রামমোহন কলকাতাম চলে আমেন। পরের বছর তিনি 'আয়াম সভা' স্থাপন করেন; উদ্দেশ্য: আধাায়িক তার চলা ও আলাপ-আলোচনা। আর্থায় সভার প্রতিষ্ঠাকাল থেকেই তাকে ঘিরে দেশের গুলী-জ্ঞানীর এক গোদ্ধা গড়ে ৬১৯। মুগণং শক্তিশালী একটি বিক্লম পক্ষও যে গড়ে উঠেছিল সেকখাও প্রসন্ধত শ্বতবা।

একেশ্বরাদের প্রচারে রামমোহনের নেতৃত্ব সারা দেশের বিদ্বংসমাজে এক আলোড়নের স্প্রেকরে। গ্রীষ্টধর্ম সম্পর্কেও তার একটি বিতর্কমূলক গ্রন্থ চাঞ্চলোর স্ত্রপাত করে। শ্রিমাপুরের গ্রীষ্টান মিশনারি মার্শম্যান এবং পরে ডঃ টাইটলারের সঙ্গে তার প্রপত্রিকার মাধামে প্রচণ্ড মধীযুদ্ধ লেগে যায়। গ্রীষ্টধর্মের প্রচলিত ত্রিববাদ (Trinitarianism), প্রীষ্টের ঈশরত্ব, প্রীষ্টের রক্তে পাপের প্রায়শ্চিত্ত
ইত্যাদি সম্পর্কে প্রীষ্ট ধর্মাবলম্বীদের সঙ্গে তাঁর বিভণ্ডা চলে। ঐসব তর্কযুদ্দ
রামমোহনের অন্তর্কুল হয়। পাজী উইলিয়াম অ্যাডাম নিজ মত পরিত্যাগ করে
রামমোহনের সঙ্গে যুক্ত হন। অ্যাডামকে তাঁর 'ইউনিটারিয়ান মিশন' স্থাপনে
রামমোহন প্রত্যক্ষভাবে সহায়তা করেন। তারই রেশ বজায় রেথে পরিশেষে
তিনি ব্রহ্মসতা স্থাপন করেন (আগস্ট ১৮২৮)।

রামমোহনকে রাহ্মদ্যাজের প্রতিষ্ঠাতা বলা হয়ে থাকে। বস্ততঃ তিনি বহ্দসভার প্রতিষ্ঠা করেন। রাহ্মধর্য নামে এক নতুন ধর্ম বা রাহ্মদমাজ নামে নতুন একটা সম্প্রদায় গড়ে তোলার তাঁর কোনও অভিপ্রায় ছিল না। উক্ত সভার উপাস্ত কি? উপাসক কে? এবং উপাসনার প্রণালী কি— এই সম্পর্কে সভার দ্বীকে জীড়া থেকেই সব কিছু পরিষ্কার জানা যায়। উপাস্ত হলেন ব্রহ্মাণ্ডের স্বষ্টা, পাতা, অনাত্মনন্ধ, অগম্য ও অপরিবর্তনীয় পরমেশ্বর। হিন্দু, মৃদলমান, প্রীষ্ঠান নির্বিশেষে যে-কোনও মাত্মষ্ক দেখানে উপাসনার অধিকারী। উপাসনাপ্রণালী সম্পর্কে 'জীড়া'-এ বলা হয়েছে যে কোনও প্রকার ছবি, প্রতিষ্তি তথায় ব্যবহৃত হবে না; নৈবেছ, বলিদান প্রভৃতি কোনও সাম্প্রদায়িক অন্তর্ছান হবে না; আহারপানাদি হবে না; কোনও জীব, পদার্থ, মাত্ম্য বা সম্প্রদায়ের উপাস্তকে বক্তা বা সংগীতে প্রদ্ধা, ঘণা বা উল্লেখ করা চলবে না। প্রেম, নীতি, ভক্তি, দ্ব্যা, মার্লুবার উন্নতিকল্পে এবং সর্বসম্প্রদায়ের লোকের মধ্যে ঐক্যবন্ধন স্বৃদ্ করার জন্যে উপদেশ, বক্তৃতা, প্রার্থনা, সংগীত ইত্যাদি অন্তর্জিত হবে। এককথায় সভার উদ্বেশ্য সার্বভামিক উপাসনা। প্র

সমাজসংস্কারকর্মে রামমোহনের ঐতিহাদিক অবদান স্থবিদিত। এদেশের নারীসম্প্রদায়কে সামাজিক নিপ্পেষণ থেকে তিনি সর্বতোতাবে মৃক্ত করার প্রয়াসা হন। গ্রী-শিক্ষার স্থযোগদানের বিষয়ে তিনি অগ্রণী হয়েছিলেন। পৈতৃক সম্পত্তিকে নারীর অধিকার প্রতিষ্টায় তাঁকে যথেষ্টই যত্রবান হতে দেখা গেছে। সহমরণ প্রথা রদের জন্মে রামমোহনের অক্লান্ত প্রয়াস ও দেশব্যাপী আন্দোলনের নেতৃরূপে তিনি ইতিহাসের পাতায় অমর হয়ে রয়েছেন। জাতিতেদের বিক্লন্ধে তিনি লেখনী ধারণ করেন ও বত্রবিবাহ প্রথার বিক্লন্ধ্র সোচ্চার হন। তবে বিধবা বিবাহ সম্পর্কে তার স্কল্পষ্ট মতায়ত জানা যায় না।

এদেশে ইংরেজী শিক্ষার প্রবর্তন ও পাশ্চান্ত্য জ্ঞানবিজ্ঞানের ব্যাপক বিস্তারে রামযোহনের ভূমিক। তাৎপর্যপূর্ণ। সংস্কৃত শিক্ষার প্রতি অনাবশ্যক গুরুত্ব দেবার বিক্রদ্ধে লার্ছ আমহানের নিকট লিখিত তার প্রটি ইতিহাসের একটি মূলাবান দলিল। শিক্ষাবিস্তারের তাগিদে তিনি নানাবিধ গ্রন্থের মধ্যে একটি ভূগোল ও ব্যাকরণ রচনা করেছিলেন। বাংলা গছরচনায় তাকে অক্ততম পথিকৎ মনে করা হয়। নানাধরনের কর্মতৎপ্রভার প্রবিধার্থে রামমোহন চতুর্বিধ উপান্ন অবলম্বন করেন:

- ১. আলোচনা ও বিতর্কের আয়োজন;
- ২. বিত্যালয় প্রতিষ্ঠা ও অন্তান্ত পদ্ধায় শিকাবিস্তারের বাবস্থা;
- ৩. গ্ৰন্থ ও পত্ৰিকা প্ৰকাশ;
- ৪. সভা প্রতিষ্ঠা।\*

১৮২১ সালে রামমোহন 'স্থাদকোমূলী' ও Brahmunical Magazine নামে ছটি প্রিকার প্রকাশন গুরু করেন। পরের বছর ফারসী ভারায় 'মীরাং-উল্জাথ্বার' নামে আর একটি পত্রিকাবের করেন। এই পত্রিকাছটির সাহায়ো তিনি সভ্মরণ-প্রথা ও অলাল কুপ্রথার বিরুদ্ধে পচার অভিযান চালান। ১৮২৩ সালে জন আড়াম নামক জনৈক গিভিলিয়ান অস্থামীভাবে গর্বর্ব-জেনারের পদে অধিষ্ঠিত হন। সমকালান দেশ ও বিদেশাদের দ্বারা পরিচালিত সংবাদপ্রেপরকারি ক্রিয়াকলাপের সমালোচনা থাকত বলে জন্ আড়াম চুপিসাড়ে একটি অভিনাশ জারি করেন। সংবাদপ্রের এরপ স্বাধানতা হরণের বিরুদ্ধে রামমোহন ভীর আন্দোলন গড়ে তোলেন। কোনও ফল না হওয়ায় বিলাতে সম্রাচের কাছেও এর বিরুদ্ধে এক গণস্থাকরসমন্ত্রিত প্রতিবাদপত্র' প্রেরণ করেন। এবং প্রতিবাদ হিসাবেই তিনি ভার 'মারাং'-এর প্রকাশ বন্ধ করে দেন। ১৮৩৫ সালে মেকলের সাহায়োল্ড গ্রেরণাফ ক বিরুদ্ধে লাহি মেটকাফ ক প্রেস-আইন উঠিয়ে দিয়ে জনগণের ক্রভজ্বতা ভাজন হন।

বিভিন্ন সামাজিক ও রাজনৈতিক আন্দোলনের পুরোভাগে নেতৃষ্ণানই রামমোহনের একমাত্র পরিচয় নয়। তার প্রতিটি তৎপরতার পিছনে থাকত ত্বশাই দার্শনিক সমর্থন। সমস্ত ধর্মগ্রন্থ মন্থন করে তিনি সর্বপ্রকার কুপ্রপা ও ও কুসংস্থারের মূলে কুঠারাঘাত করেন। পাশ্চান্তা সমাজদর্শন ও বিজ্ঞান তিনি নিষ্ঠাসহকারে অধ্যয়ন করেছিলেন। নিভাক ও বলিষ্ঠ চিন্তা এবং মৌলিক দৃষ্টিভঙ্গী তাঁকে বৈশিষ্টোর আসনে অধিষ্ঠিত করেছে।

স্থনামে ও বেনামে আরবাঁ, ফারসাঁ, সংস্কৃত, বাংলা, ইংরেজী প্রাচৃতি ভাগায় রচিত রামমোগনের মোট গ্রন্থসার সঠিক হিসাব পাওয়া ত্দর। ক্যপক্ষে আশিটি গ্রন্থের মধ্যে ৬১টি বাংলা ও ৪৬টি ইংরেজা। তন্মধ্যে বেশ কয়েকটি ইংল্ড ও আমেরিকায় প্রকাশিত। তাঁর রাষ্ট্রচিন্তা যে-সব গ্রন্থ অথবা পুস্তিকার পাঁওরা যায় তার মধো উল্লেখযোগ্য হল ৮ও।\* এলাহাবাদের পাণিনি কার্যালয় থেকে প্রকাশিত তাঁর ইংরেজী রচনাবলী (১০১২ বঙ্গান্ধ) ছাড়ান্ত যোগেন্দ্রচন্দ্র ঘোষ সম্পাদিত সংস্করণে (১৮৮৫-৮৭) ও কলিকান্তা সাধারণ গ্রান্ধ সমাজ থেকে প্রকাশিত তাঁর ইংরেজা রচনাবলীকে (১৯৪৫-৫১) এই লেখাগুলি পাঁওয়া যায়। ১১

ইউরোপ ভ্রমণের তার এক দীর্ঘদিনের ইচ্ছা ছিল। এ-সম্পর্কে নিজেই নিথেছেন: 'এই সমধ্যে ইউরোপ দেখিতে আমার বলবতী ইচ্ছা জন্মিল। তত্রতা আচার ব্যবহার, ধর্ম ও রাজনৈতিক অবস্থা সম্বন্ধে অধিকতর জ্ঞানলাত করিবার জন্ম স্বচক্ষে সকল দেখিতে বাসনা করিলাম। যাহা হউক যে পর্যান্ত না আমার মতাবলম্বী বন্ধুগণের দল বৃদ্ধি তয় দে পর্যান্ত আমার অভিপ্রায় কার্যো পরিণত করিতে ক্ষান্ত থাকিলাম।'' তার এই সমুদ্র্যান্তাই তৎকালে এক মন্ত বৈপ্রবিক কাজ। প্রাচ্য ও পাশ্চান্তোর মধ্যে আধুনিককালে তিনিই প্রথম এক সাংস্কৃতিক সেতৃ নির্মাণ করেন।

দিল্লীর মোগল সম্রাট শাহ আল্মের দৌত্যকার্যে তাঁর ইউরোপ যাত্রার হযোগ ঘটে। নইলে স্থযোগ আর হয়ত পেতেন না, কারণ ইদানীং আর্থিক অবস্থা তাঁর বিশেষ অস্কুল ছিল না। বিলাত যাত্রার কারণ হিদাবে তিনি বলেন:

পিরিশেষে আমার আশা পূর্ণ হইল। ইন্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানির নৃতন সনন্দ বিষয়ে বিচারদ্বাবা ভারতবর্ষের ভারী রাজশাসন ও ভারতবর্ষবাসীগণের প্রতি গবর্মেন্টের ব্যবহার বছকালের জন্ম স্থিবীকত হইবে, ও সতীদাহ নিবারণের বিরুদ্ধে প্রিভি কাউন্সিলে আপীল শুনা হইবে বলিয়া আমি ১৮৩০ সালে নবেম্বর মাসে ইংলণ্ডে যাবা কবিলাম। এতদ্কির ইন্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানি দিলীর স্মাটকে কয়েকবিষয়ে অধিকারচাত করাতে ইংল্ডের রাজকর্মচারী-দিগের নিক্ট আবেদন কবিবার জন্ম আমার প্রতি ভারার্পণ করেন। ১০৩

<sup>\* 1.</sup> Brief Remarks regarding Modern Encroachments on the Ancient Rights of Females, according to the Hindoo Law of Inheritance (1822); 2. Petitions against the Press Regulation to the Supreme Court and to the King in Council (1823); 3. A Letter to Lord Amherst on English Education (1823); 4. Final Appeal to the Christian Public (1823); 5. Brief Sketch of the Ancient and Modern Boundaries and History of India (1832); 6. Questions and Answers on the Judicial and Revenue Systems of India... (1832); 7. Remarks on Settlement in India by Europeans (1831); 8. Speeches and Letters.

বিলাত যাবার পূর্বেই রামমোহনের নাম ইউরোপ আমেরিকায় ছডিয়ে পড়েছিল। বিলাতে পৌহনর পর তিনি দেখানকার বিদ্বংসমাজে বিপুল সংবর্ধনা লাভ করেন। উইলিয়াম রক্ষো, জেরেমি বেনথাম প্রভৃতি মনীধীদের সঙ্গে তার ঘনিষ্ঠ সংযোগ ঘটে। বিভিন্ন বিধয়ে মেইসর চিন্তানায়কদের সঙ্গে তিনি গভীর আলোচনা ও বিতকে যোগ দিতেন। সমাজতম্বাদের আদিগুকরূপে অভিহিত রবাট ওয়েনের সঙ্গে তার এক প্রচণ্ড বিত্রুক হয়। ঐসময় রামমোহনের সন্ধানার্থে লণ্ডনের ইউনিচারিয়ানরা এক মহাসভার আয়োজন করেন। লিভারপুল ও লণ্ডনে তাঁকে জনসংবর্ধনা জানানো হয়।

হাউস অব কমন্স নিমোজিত এক কমিটির কাছে ভারতের অর্থনৈতিক অবস্থা, বিচার-বাবস্থা ও রাজ্য সম্পাকে শিনি তিনটি আরকপত্র পেশ করেন। চতুর্গ উইলিয়ামের অভিয়েক অন্তষ্ঠানে রামমোহনকে বৈদেশিক রাজদৃতের সায় সম্মান প্রদর্শন করা হয়।

ইংল্ডে অবস্থানকালে তিনি বিভিন্ন বিষয়ে বহু বকুতা ও বিবৃত্তিদান করেন।
সভমবণ নিবারণ আইনের বিরুদ্ধে আনীত একটি আবেদন তারই প্রচেপ্তার
কলে পার্লামেন্টে নাক্ত হয়ে যায়। কোম্পানির আসন্ত্র নতুন সন্দে রামমোহন
ভারতীয়দের স্ববিধার্থে যে-সব স্বপারিশ করেছিলেন শেগুলি প্রায় সবই অধ্যোদন
লাভ করে।

ইভিমধ্যে তিনি বিপ্লবের পুণাপীঠ ফরাসীদেশ পর্যটনে যান। সেথানেও শিনি যথেষ্ট সংবর্ধনা ও রাজসন্মান অর্জন করেন। ইংলত্তে প্র গাবিতনের পর সেথানকার বহু বিশিষ্ট ব্যক্তি রামসোহনকে পালামেন্টের নিবাচনে অবতীর্ণ হবার জন্যে অন্তরোধ জানান। কিন্তু সে-অক্তরোধ রকার পূর্বেই ব্রিন্টিলে তার মৃত্যু ঘটে।

## চুই : ধর্মচিন্তা

ন্তালী ধর্মে আরুই হয়ে রাম্মোহন পাননায় আরবী ও দার্গী শিক্ষাকালে ইদলাগী ভাবধারায় অবগাহন করেন । মূল কোরান থেকে শুক করে ইদলাম ধর্মের আচাব-বিচার সম্পর্কিত যাবভীয় প্রস্তুত্পা অন্যন ৬৩টি মুদ্দমান সম্প্রদায়ের ধর্মাদর্শে জ্ঞানস্ক্র করেন। মনে করা হয় যে এই সময়ে মুদ্দমান ইউনিডারিয়ান চিন্তার প্রভাবেই উত্তরকালে তাঁর মনে একেশ্বরণাদের আদর্শ ঘনীভূত হয়। ইদলামের মূল ধর্মাদর্শচ্যতি এবং পরবতীকালে নানাবিধ প্রান্ত ধারণা ও কুপ্রথা নিপুনভাবে দেখানোর ফলে তাঁকে 'জবরদন্ত মৌলবী' আখ্যা দেওয়া হয়।

এরপর বারাণদীতে শংস্কৃত ভাষা শিক্ষাকালে তিনি হিন্দুশাস্ত্রসমূদ্র মন্তন করেন এবং বিশেষ করে শ্বৃতি ও উপনিষদ গভীরভাবে অধ্যয়ন করেন। উপনিষদ একেশ্বরবাদ তার মনকে বিশেষভাবে নাড়া দেয়। পরে বৌদ্ধ ও জৈন ধর্মের নিশ্বর তার অন্তরে অক্তপ্রবেশ করে।

কর্মজাবনে তিনি প্রান্তধর্ম অধ্যয়নের এক বিরাট স্থ্যোগ পান। হিব্রু ও প্রাক্ত ভাষায় সমগ্র বাইবেল ছাড়াও ইছনী ও পালী ধর্মশাস্তের মূল গ্রান্তপ্রপান পাঠ তথা শেমিটিক সংস্কৃতিধারার সমাক পরিচয় লাভ করেন। প্রান্ত ধর্মের মূলশাস্ত্র বিহাধ দেখা দেয়। এরপর তিনি তুলনামূলক ধর্মের অন্তর্শাননে প্রবৃত্ত হন। পশ্চিমী সংস্কৃতির অগ্রগতি, বৈজ্ঞানিক উন্নতি ও শিল্পোন্তমন এবং যুক্তিনিভর চিন্তাচিটা তাকে অন্তর্পাণিত করে। তিনি ভুগুমাত্র ধর্মদর্শনের বাতবিত্তায় আবদ্ধ না থেকে সামাজিক আচারান্ত্রগানের বিষয়ে জ্ঞানার্জন ও সংস্কারকর্মে মনোনিবেশ করেন। আইন, অর্থনীতি ও রাষ্ট্রতন্তে গভীর অধ্যয়ন তাকে সামাজিক রীতিনীতিও বিধিবারশ্বার তুলনামূলক বিচারে উদ্বৃদ্ধ করে। বিপিনচন্দ্র পাল লিথেছেন:

'জীবনকে সতেজ, কর্মকে সার্থক এবং ধর্মকে ও ব্রহ্মকে প্রত্যাক্ষের সঙ্গে যুক্ত করিয়া সত্য ও বস্ত্রগত করিবার জন্মই রাজা একদিকে বেদাস্ত ও উপনিষদের প্রচার স্বার অন্তদিকে এদেশে যাহাতে পাশ্চাত্য জ্ঞানবিজ্ঞানের শিক্ষা-বিস্তার হয়, মূগপৎ তাহার চেষ্টা করিয়াছিলেন।'১৪

ভার কাছে ধর্ম ও রাজনীতির মধ্যে কোনও বিরোধ ছিল না; ছটিকেই তিনি মহস্তমীবনের অবিচ্ছেত্ত অঙ্গরূপে জ্ঞান করতেন।

জীবনবাপী তিনি বহুদেবত্ব ও পৌতলিকতার তীব্র সমালোচনা করেছেন।
অশাধীয় অফশাসন ও ধর্মের অপব্যাখ্যাশ্রমী কদর্য লোকাচারের বিরুদ্ধে তিনি
বিদ্যোহ করেন। মাফুসকে তিনি চারটি দিক পেকে বিচার করেছেন: ১. প্রতারিক;
২. প্রতারিত; ৩ প্রতারক ও প্রতারিত; এবং ৪. প্রতারকও নয়, প্রতারিতও
নয়। কুসংগারের ঐতিহাসিক কারণের পরিবর্তে তিনি মনস্তাত্ত্বিক কারণ
দশিয়েছেন। তবে সকল কিছুর মধ্যে তিনি স্প্রিক্তা মঙ্গলময় ঈশ্বরের অন্তিত্বশীকার
করতেন। তাঁর মতে সকল ধর্মেরই মূলে সেই জগৎকর্তার অবস্থিতি শীকৃত।

রামমোহন বেদান্তত্ত্ব ও বেদান্থদার প্রন্থের এবং তলবকার (কেন), ঈশা, কঠ, মৃথক ও মাণ্ডকা — এই পাচখানি উপনিধদের মূল ও অন্তবাদ প্রচার করেন। এই প্রচেষ্টার সন্থার উদ্দেশ্য বিশ্লেষণ করে বিপিনচন্দ্র পাল বলেছেন যে দেশের অবস্থার পরিপ্রেকিতেই রাজা ঐকাজে উন্থোগা হন। ঈশ্বরত্ব ও ধর্মতব্বকে প্রতাক্ষ অনুভূতির উপর প্রতিষ্ঠা করাই রাজার শাস্ত্রপ্রচারের মূখ্য উদ্দেশ্যে ছিল বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। ব

শংকরের ব্রহ্মহত্তের ভাষ্যে তিনি সংশয়ী ছিলেন। তার ব্রহ্মপ্রতায়ে সম্প্রণ ও নির্পুণ উভয়ই স্বীকৃত— দক্তা একাধারে বিখাতীত ও বিশ্বগত। বিশ্বপ্রদক্ষের আশ্রমে উদ্বত মায়ারূপে প্রতিভাত দণ্ডণ বন্ধ জীবের অবিচা বা অজ্ঞানেরই ফল। অনাদি স্প্রিপ্রক্রিয়া মায়ারই বিক্ষেপ্র, তথা অবিভায় আচ্ছন্ন জীবের দৃষ্টিতে পরম সত্তা বিখের আবরণে অবগুটিত— যেমন রুজ্জতে সর্পন্মের অধ্যাস। মায়াময় এই জগৎ জীবের নিকট স্বাধীন ও সভারূপে প্রতিভাত। চিৎ ও প্রকৃতির বৈতভাব পরিশৃট। এও জীবের ভ্রমমাত্র। ব্রহ্মজানের ফলে অহম উপলব্ধি ঘটলে জীবের দৃষ্টি হতে মায়া অপুণারিত হয়। এই ব্যাথাটয় বিশ্বপ্রপঞ্চ, জীব ও মায়ার সঙ্গে সর্বময় সওণ রঙ্গের সম্প্রক দেখা যায়। বস্ত ত: বন্ধ মায়ার অতীত। জাগতিক দুঃথ ও বেদনা তথা মায়ার বন্ধন ও সংগতির উর্ধেই ব্রদা বিরাজ করেন। কাজেই অধ্য পরম ব্রহ্ম নির্প্তর্ণই। সন্তন ব্রদ্ধের অভিব্যক্তি পারমাধিক নয়। জীবের জঞ্জে ও তারই মধ্যে এই আপেকিক অভিতৰকা ভতক্ষণ্ট বিভাষান মতক্ষণ না জীবের জানচক্ষর উন্মীপন ঘটছে এবং সন্তার ভেদজান দুর্বী ভূত হয়ে মতক্ষণ না তার মোক্ষপাত হচ্ছে। সেঞ্জে জাবকে এক বিশেষ প্রক্রিয়ার মধ্যে দিয়ে যেতে হবে। প্রকৃতির নিয়ম ঈশবেরই শৃষ্টি এবং মান্তবকে সেই নিয়স অন্ত্রবত করতে হবে। মানবাত্মা প্রমেখবের সঙ্গে পীন হয়ে যায় যথন অন্তয়ের অন্তভৃতি বা জ্ঞানের প্রকৃষণ ঘটে। সেই জ্ঞান কেবল পরিচিন্তন বা উপল্কির দারা অঞ্চিত হয় না। চাই উপাদনা ও সমাধির মধ্যে দিয়ে চিত্তের পরিশোধন এবং ধ্যান ও যোগকিয়ায় উদ্বাধিত হৃদয়। ১৩

ধানে ও উপাসনাম গুরুষ দিলেও মোক্ষণাভের পূবে নিকাম কর্মকেও রামমোহন সমধিক গুরুষ দিয়েছেন। ব্রহ্মজাভার কাছে নিকাম কর্ম ও অকর্ম, আশ্রম ও অনাশ্রম উভয় পথই তিনি দেখিয়েছেন। জীবায়া ও জগৎ সম্পর্কে তার দ্বৈত ও বিশিষ্টাবৈত মতের পরিমিশ্রণ লক্ষণায়। ১ ৭

হিন্দ, মুদলমান ও আই ধর্মের যাবতীয় শাস্ত্র অধায়ন করে রামমোহন এক

সমন্ত্রকারী ঐকসভার সন্ধান পান। সকল ধর্মেরই মূল আদর্শ মানবপ্রীতি, সভার সন্ধান, সদাচার ও জগৎকভার উপাসনা। কিন্তু ভৌগোলিক, নৃতাবিক ও জলবায়-সম্পৃত্ত কারণে তাদের আচার ও অভ্যতান, প্রতীক ও পদ্ধতি তির। এবং মূল ধর্মাদেশ পেকে বিচাত হয়ে স্বাই প্রবর্তীকালে নানা সংস্থার ও আছে বিশাসে আছের হয়ে পড়েছে।

রামথোহন সংধর্ম চাবলহীদের মৈত্রীবন্ধনে আবদ্ধ করার প্রয়াসী হন।
পাচার করেন তার সাকভৌমিক ধর্মীয় মতবাদ। কিন্তু কোনও ধর্মের বৈশিষ্ট্যকেই
তিনি আঘাত করতে চান নি। কিংবা বিভিন্ন ধর্মের অবল্পি বা তাদের একীভূত
করতে চান নি। ফলে দেশের দকল পার্দ্রী, পণ্ডিত ও মৌলবীরা তার উপর শিশু
হয়ে ওঠেন। তথন তার কাল হয়ে দাঁডায় বিভিন্ন ধর্মের কোড়ামিকে থর্ব করার
দলে দেইদেব ধর্মের মূল আদর্শ সমূহ ভূলে ধরা। সে বিষয়ে তিনি তিন্টি পশ্বা
অবলম্বন করেন:

- বিভিন্ন ধর্মের ন্ল আদর্শের বিচ্চতি ঘটায় উদ্ভুত কুসংস্কার ও কুপ্রথা এবং
  ধর্মীয় বিবেষ, সংঘাত ও বৈরিতার নিরসন।
- বিভিন্ন ধর্মাবলখীরা স্থীয় মত ও পথে জীবন নিবাহ করবেন। দেওলির
  অবলুপি বাপাবশ্পরিক অন্তর্ভুক্তি ঘটবে না। কিন্তু তাঁরা পারশ্পরিক সংযোগ,
  একায়বোধ, সহিফ্তা ও সাহচর্মের মধ্যে দিয়ে বিকশিত হয়ে এক
  মহামানবজাতি গঠনে সহায়ক ছবেন।
- শ্নীয় 'য়৸বিটি' দেকেত্রে মায়্রের আহারবিহার, বিবাহ এবং সামাজিক ও রাজনৈতিক বিষয়ে অভেতৃক উৎপীডনের কারণ হিসাবে বিবেচিত দেগানে মায়্রেক 'greatest good of the greatest number'- এর নীতিতে মৃত্তি দিতে হবে। পার্কতির নিয়মায়্রমায়ী মায়্রেক দিতে হবে চিন্তার পূর্ণ অধিকার ও য়ায়্রান্তা। সার্বজনীন মঙ্গলের দৃষ্টিতে মায়্রেরের বিভিন্ন কার্যকলাপে ধর্মই সাময়ন্ত বজায় রাঝবে। সমাজ ও বিজ্ঞানের অগ্রগতিতে অভিবাক্ত দিব্য সভা ও স্বীম ধর্ময় হ বজায়ের অধিকার সাম্রেক হিন্তুর 'য়্তিশায়্র', ইসলায়ের 'লবিয়ং' ও ইউয়য়য়র 'কালনা'-গুলির সময়য়ে সংবাদীসক্ষত এক সার্বভৌম বিধিব্যবন্ধা প্রবিভিত্ত হবে। শ্রুতি

### তিন : রাষ্ট্রদর্শন

রামমোহনকে আবুনিক ভ রভের প্রথম রাইনাশনিক বলা যায়। শুণু আবুনিক মুগই বা কেন— মধানুগেও ঘথন ভারতে দর্শনিচিছার উইকর লক্ষ্য করা মায় তথনও রাইদর্শন বা ততে বিশেষ আগ্রহ কলিও হাও না। করেণ সাধারণ মাজমের মঙ্গে রাই ও রাজনীতির প্রাণহিক ও প্রতাক্ষ কোনও তথা ছিল না; বাক্তিয়াবীনতা বা পবিশালিও জনমতেরও কোনও প্রশ্ন ও প্রয়োজন ছিল না বাইনীতি ছিল শাসনক লাদেরই একচেটিয়া বিষয়। জনজীনে রাই অপেন্যা সমাজেরই ছিল প্রানহি হোট ছেলপদগুলির অভিয় ছিল যামকুশাসিত ও পরক্ষার হতে বিচ্ছিন। মোগল সাম্মাজ্য ভেছে দঙার প্র চরন বিশ্বকা ও বিবাহার হতে বিচ্ছিন। মোগল সাম্মাজ্য ভেছে দঙার প্র চরন বিশ্বকা ও বিবাহার হতে বিচ্ছিন। আগ্রম মান্ত্র শাহি নির্দ্ধিতিরে ইংরেজনের যাও জানিয়েছিল। ইংরেজরা একানে যওই শোষণ ও অংলাহার করে গণকুর না বেন ভারা দেশস্থাক ভাষত লাম লোক জার কের প্রানহিত ভারদেশ থেকে উন্ধার করে করে জালা দিয়ে স্বানহিত্ব রাজনৈতিক ও সামাজিক জারনের গতিহান ধারার মঙ্গে সোহাছিনী আবুনিক লার মংযোগ সাধন করে। প্রক্ষাত মাক্রের একটি উক্তি সংভব:

England, it is true, is causing a social revolution in Hindostan, was actuated only by the vilest interests, and was stupid in her manner of enforcing them. But that is not the question. The question is, can mankind fulfil its destiny without a fundamental revolution in the social state of Asia? If not, whatever may have been the crimes of England she was the unconscious tool of history in bringing about that revolution.<sup>13</sup>

স্থামমোতনের রাই ংবের প্রবাসী ছিল আলেন্টা । Inductive । আনাং বিভিন্ন রাজনৈতিক ঘটনার অভিজন্তা ও অহত তবি উপর ভিত্তি করে তবি রাইটিস্থা প্রতিষ্ঠিত , সাধাবনভাবে প্রচিন্তিত সিহান্ত নবা জ্ঞান ও ধারদার ভিক্তিত অবরোহী (deductive) পদ্ধতিতে স্ফাবন্ধ ও পূর্ণান্ধ কোনও রাই ও তিনি রচনা করেন নি । নানা স্থায়ে লিখিত প্রক্ষা, চিসিপ্র, আব্বাসিং, অগবা বজ্তায় তিনি তার রাজনৈতিক আদ্ধানিক করেনে করেনেন। ১০

পাশ্চার্য রাইদার্শনিকদের মধ্যে বেনথাম ও মন্তেপুর চিতাই তাঁকে স্বাধিক প্রভাবিত করে। মন্তেমুর প্রভাবেই শাসন ক্মতার পৃথকীকরণ ( Separation of Powers ) এবং আইনের শাসন ( Rule of Law ) প্রতীতি তাঁর বহু লেখায় পাওয়া যায়। বেনগামের প্রভাবেই তিনি প্রকৃতিদত্ত অধিকার প্রতায় মানতেন না। এবং সেই প্রভাবেই তিনি আইন ও নৈতিকতাকে পৃথক-ভাবে দেখতেন। তিনি সামাজিক ও ফৌজদারী আইনকান্তন প্রবর্তনের দাবি উত্থাপন করেন এবং স্বীয় নীতি বিবৃত করেন। তাঁর দামাজিক দংস্কার প্রচেষ্টায় বেনগামের হিতবাদী (Utilitarian) প্রভাব প্রত্যক্ষ করা যায়। তবে বেনগামের দঙ্গে একটা বিষয়ে তাঁর পার্থক্য ছিল এই যে বেনথাম মনে করতেন যে ছনিয়ার সব জাতই দেশ, কাল, ঐতিহা ও সংস্কৃতি নির্বিশেষে মূলতঃ একই ধারায় গঠিত-মে-কোনও দেশের মাতুষকেই একই আইন দারা চালিত করা যায়। পক্ষান্তরে বামমোহন বিশ্বাস করতেন যে বিশ্বের সকল মান্তুষের জীবন একই ধাঁচের আইনে চলতে পারে না; প্রত্যেক দেশেরই ঐতিহ্ন, সংস্কৃতি ও বৈশিষ্ট্য অনুসারে আইন-কান্তন রচিত হওয়া উচিত। আইনের উৎপত্তি সম্পর্কে হুটি বিরোধী মত আছে। একদল মনে করেন আইন ধর্ম ও সমাজের ক্রমবিবর্তনে স্বাভাবিকভাবে ও স্বতঃই প্রচলিত হয়। এই দলের প্রধান প্রবক্তা ছিলেন স্থাভিগনি ও মেইন। পক্ষাস্তরে অন্তদল মনে করেন শার্বভৌম শক্তির নির্দেশে বিচার বা ব্যবস্থাপক সভার মাধ্যমে ষাইন উদ্ভূত হয়। এদলের প্রধান সমর্থক ছিলেন অষ্টিন। প্রথমোক্ত দল শেষোক্ত মতকে অম্বীকার করেন নি। তবে তাঁরা মনে করতেন যে প্রচলিত রীতিনীতি বা আইনকাত্মকে দার্বভৌম শক্তি বা দংস্থা অন্তুমোদন বা পরিমার্জন করে পাকেন। তবে দব সময়েই তা মান্তবের কাছে গ্রহণযোগ্য হতে হবে। রামমোহন প্রথমোক্ত প্রতীতির সমর্থন করেন:

'In every country, rules determining the rights of succession to and alienation of property first originated in the conventional choice of the people, or in the discretion of the highest authority, secular or spiritual, and those rules have been subsequently established by the common usage of the country, and confirmed by judicial proceedings'.

সর্বোচ্চ ক্ষমতাদীনের আইন প্রণয়নের অধিকারকে রামমোহনও অস্বীকার করেন নি। তবে মান্নবের দীর্ঘদিনের প্রচলিত কোনও বিধিব্যবস্থাকে অগ্রাহ্ন ও উপেক্ষা করে স্মৃতিকার বা আইনসভার কোনও কিছু করা অন্নচিত বলে তিনি মনে করতেন। যুক্তিনির্ভর চিন্তা ও জনকল্যাণকর দৃষ্টিভঙ্গীকে তিনি আইনের মানদণ্ড করেন। সেজ্যে তিনি একথাও বলেছেন: 'But I am satisfied that an unjust precedent and practice, even of longer standing, cannot be considered as the standard of justice by an enlightened government'.

আগেই বলা হয়েছে যে রামমোহন নীতি (morality) ও আইনকে পৃথক-ভাবে দেখেন। অনেক দৃষ্টান্ত পদ্ধে দেখিয়েছেন যে আইন বহু ক্ষেত্রেই নীতি-মুখীন হয় না এবং স্থান, কাল, অবস্থা, প্রয়োজন ও কার্যকরিতার দিক থেকে দন্তব ও নয়। কথাটা উঠেছিল বাংলাদেশে সম্পত্তির উত্তরাধিকারে জীমৃতবাহনের দায়ভাগ' প্রথার নৈতিক উপযোগিতা প্রদঙ্গে। প্রস্তাব উঠেছিল যে ঐ-প্রথা অন্থায়ী পিতার সন্তানসন্ততিদের বক্ষিত করে সম্পত্তি বিক্রয় বা হস্তান্তরিত করার অধিকারকে নৈতিক দিক থেকে বে-আইনী করা হোক। রামমোহন তথন ঐসব নজির দেখিয়ে বলেন যে অকল্যাণকর অনেক আইন যেখানে যেকারনে বলবৎ আছে ঠিক দেইদিক থেকেই 'দায়ভাগ' প্রথা দম্পূর্ণ গ্রহণযোগ্য। এখানে রামমোহনের সঙ্গে হিতবাদী বেনথামের মততেদ স্থপরিক্ট।

ভারতের সাংবিধানিক ইতিহাসে রামমোহনের ভূমিকা তাৎপর্যপূর্ণ। আইন ও সংবিধান সম্পর্কে তিনি গভীর অধায়ন করেন। ইংলণ্ডের তৎকালীন সংবিধান বিশেষজ্ঞ উইলিয়াম ব্ল্যাকটোনের চিস্তা তাঁকে অনেকাংশে প্রভাবিত করে। ১৪

রামমোহনের বিলাত যাত্রার পিছনে একটি প্রধান কারণ ছিল যে তার অনতিকাল পরে ভারতের প্রশাসন পদ্ধতি সম্পর্কে পর্যালোচনা ও কোম্পানির চার্টার নৃতনীকরণের দিদ্ধান্ত হবে বলে ঠিক ছিল। ভারতে প্রযোজা আইনকে তৎকালে 'রেগুলেশন' বলা হত। ঐ-সব রেগুলেশন ছিল তিন ধরনের:

- ১. প্রথম পর্যায়ে কোট উইলিয়ম এলাকার (কলকাতা) প্রয়োজনে কলস, রেগুলেশন্স এবং অভিনাক্ষ এখানকার কর্তৃপক্ষ স্থির করতেন ও স্থপ্রিম কোটে রেজিঞ্জিতুক্ত হয়ে লওনের ইওিয়া অফিসে সেগুলি তারপর টাঙানো থাকত। ত্মাসের মধ্যে সেগুলির বিক্তৃকে কারো কিছু বক্তব্য বা আবেদন থাকলে তা বিবেচিত হত। রাজার অক্তুমোদন নিয়ে সেগুলি তারপর কার্মে পরিণত হোত।
- দ্বিতীয় পর্যায়ে কলকাতার বহিভৃতি এলাকার জল্তে যেদব রুল্স-রেগুলেশন
  সরকার প্রস্তুত করতেন দেগুলি বিলাতের কর্তৃপক্ষ অন্ন্যোদন অথবা নাকচ
  করে দিতেন।
- ৩. তৃতীয় ও শেষ পর্যায়ের রেগুলেশনগুলি ছিল কর নির্ধারণ সম্পর্কে। এক্ষেত্রে

কোর্ট অব ভিরেক্টর্স ও বোর্ড অব কমিশনার্সের অন্থমোদন লাগত। এইসব নিয়মকান্থনকে আরও দহজ ও দরল করার জন্যে নিযুক্ত দিলেক্ট কমিটি বিভিন্ন ব্যক্তির পরামর্শ বা সাক্ষ্য গ্রহণ করতেন। সেই সাক্ষ্যদানের জন্যে রামমোহন আমন্ত্রিত হয়েছিলেন।

ভারতের প্রশাসন সম্পর্কে ছটি মত ছিল। একদল বলতেন যে ভারতীয় প্রশাসন ভারতে অবস্থিত একটি লেজিসলেটিভ কাউন্সিল কর্তৃক হওয়া ভাল। অপর দলের অভিমত ছিল এই যে ভারতের প্রশাসন ব্রিটিশ পার্লামেণ্টের অধীনেই অধিক কলাাণকর হবে। বামমোহন শেষোক্ত দলের অস্তর্ভুক্ত ছিলেন। অবশ্য তাঁর চিস্তা ও যুক্তি অক্যাক্যদের থেকে সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র ছিল। ২০

রামমোহন বেনথামের প্রভাবেই এই মত পোষণ করতেন যে আইন ও প্রশাসনের সর্বোচ্চ ক্ষমতা সাবভৌম শক্তির উপর বর্তায়। ভারতে গবর্নর-জেনারেলের ক্ষমতা সীমিত। রাজা ও পার্লামেণ্টের ক্ষমতাই চুড়াস্ত। তাই তিনি সরাসরি পার্লামেণ্টের অধীনে থাকা পছন্দ করতেন। তার সমর্থনে অনেক যুক্তিই তিনি দশিয়েছিলেন: পালামেণ্ট ইংলভের একটি প্রতিনিধি মৃলক সংস্থা, দেখানকার জনশ্ধারণের মনে ভারতের প্রতি দরদ পার্লামেন্টেই প্রতিফ্লিত হতে পারে। এছাড়া আইন প্রণয়নকারী (legislative) এবং আইনপ্রয়োগকারী ( executive ) পৃথক থাকা কাম্য। ২৬ দেজন্মে আইন প্রয়োগকারী ভারতে নিযুক্ত ইংরেজ আমলাদের উপর আইন রচনার ক্ষমতাদান পরিণামে ক্ষতিকর হবে বলে তিনি মনে করতেন। এদেশে প্রেরিত আমলাদের ব্যক্তিগত খেয়াল-খুশি ও আক্রোশ আইন রচনার মধ্যে দিয়ে কুটে বেরুবেই। যেমন—আভামের প্রেম অর্ডিনান্স। কাজেই আইন প্রণয়নের দায়িত্ব ইংলণ্ডে পার্লামেণ্টের উপরই ন্তুস্ত থাকা স্মীচীন। ভারতে কোম্পানির পরিবর্তে সরাসরি পার্লামেণ্টের কর্তৃত্ব এবং শাসনও অবশ্য তিনি চান নি। তবে প্রশাসনের স্থবিধার্থে তত্ত্বাবধান ও ভারদাম্য বজায় রাখার জন্যে কোট অব ডিরেক্টর্স ও বোর্ড অব কণ্ট্রোলের যুগপং অস্তিত্বের তিনি পক্ষপাতী ছিলেন— যাতে ক্ষমতার অপব্যবহার ও স্বৈরাচার না ঘটে। একথা রামমোহন অত্তব করতেন যে স্দূর ইংলণ্ড থেকে ভারতের প্রশাসনে প্রত্যক্ষ সংযোগের অভাবহেতু নান। অস্থবিধা দেখা দেবে। ব্রিটিশ পার্লামেণ্টে ভারত সম্পর্কে আইন রচনা সম্পর্কে তিনি তিনটি অভিমত জানিয়েছিলেন:

১. সংবাদপত্রের সম্পূর্ণ স্বাধীনতা থাকা চাই। দেশোপযোগী কল্যাণকর আইন

প্রবর্তনের স্থবিধার্থে সংবাদপত্রের ভূমিকা অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ। কার্যকরিতার দিক থেকে চারটি যুক্তি দেখিয়েছিলেন:

- ক. দেশের স্বার্থ সম্পকিত বিষয়ে জনসাধারণের মতামত সরকারের নিকট গোচরীভূত করার স্থবিধা এবং সরকাবের দিক থেকেও জনমত নির্ণয় করার পক্ষে সংবাদপত্রই শ্রেষ্ঠ মাধ্যম। সংবাদপত্রের স্বাধীনতা না থাকলে জনমত স্ক্ষেষ্টরূপে জানা যায় না।
- থ. জনসাধারণ তাদের অসন্তোষ সংবাদপত্ত্রের সাহায্যে ব্যক্ত করে তার প্রতিকার চাইবে। কিন্তু অসন্তোষ প্রকাশের কোনও মাধ্যম না থাকলে সেগুলির স্থরাহা হবে না। ফলে বিক্ষোভ দেখা দেবে।
- গ. ভারতে সরকার জনসাধারণের উপর কোনও উৎপীড়ন স্থাষ্ট করলে এথানকার অধিবাসীরা সংবাদপত্রের মাধ্যমে তা অনায়াসেই ইংলওের অধিবাসীদের গোচরীভূত করতে সক্ষম হবে।
- ঘ. কোট অব ডিরেক্টর্মের পক্ষেত্ত এক মস্ত স্থবিধা থাকবে যে তারাও আইনকাপুন ও বিধিব্যবস্থা সম্পর্কে ভারতীয় জনমনের প্রতিক্রিয়া জানতে পারবেন।
- ২. দ্বিতীয় পদ্ম স্বরূপ রামমোহন বিভিন্ন সময়ে প্রয়োজনীয় বিষয়ে কমিটি বা ক্মিশন গঠনের স্থারিশ করেন। কমিটি বা ক্মিশনের সাহায়ে কর্তৃপক্ষ জনসাধারণের অভিমত ক্রত ও প্রতাক্ষভাবে জানতে পারবেন। এর সম্ভায়া বিকল্প ব্যবস্থা সরকারের উচ্চোগে সংবাদপত্র প্রকাশন। শেষেরটিকে রামমোহন গুরুত্ব দেন, কারণ তাতে জটিনতা ও ব্যয়বাছলা কম।
- ৩. ভারতের জন্মে পার্লামেন্টের কল্যাণকর আইন প্রস্তৃতির প্রয়োজনে জনমত দম্পর্কে অবহিত হওয়ার তৃতীয় যে পদ্বাটি তিনি স্থপারিশ করেছিলেন দেটি হোল এদেশের বনেদী, বিদ্বান ও বিত্তবানদের কাছ থেকে প্রত্যক্ষভাবে মতামত জানার ব্যবস্থা। রামমোহন কয়েকজন প্রভাবশালী ব্যক্তির নাম উল্লেখ করে সরকারকে প্রশাসন সম্পর্কে তাঁদের পরামর্শ নিতে স্থপারিশ করেন। এসব ব্যক্তির মতামতসহ থসড়া আইন পার্লামেন্টের অম্থ্যোদনের জন্মে ভারত সরকারের প্রেরণ করা উচিত। ২°

রামমোহনের এইদব মতামত ও স্থপারিশ প্রকারাস্তরে দাঁড়ায় এই যে আইনের থদড়া তৈরি করবেন ভারত দরকার; দেগুলি দম্পর্কে মতামত জানানো ও দমালোচনার অধিকারই কেবল ভারতীয়দের থাকবে; আইনকে চূড়াস্তভাবে বিধিবন্ধ করবেন বিলাতের পার্লামেন্ট। রামমোহনের এই মনোভাব আপাতদৃষ্টিতে অগণতান্থিক ও প্রতিক্রিয়াশীল। বস্তুতঃ তিনি ছিলেন বাস্তববাদী। নইলে যেনাত্র্য অক্যান্ত দেশের নিয়মতান্থিক উন্নতি দেখলে উন্নসিত হতেন তিনি কি অদেশের জন্যে তা চাইতেন না ? বাস্তব দৃষ্টিতে তিনি দেখেছিলেন যে এদেশের জনগণ অশিক্ষায় আচ্ছন্ন, দেশান্থাবোধের চিহ্ন অপরিক্ষ্ট; দেশ বিদেশীদের করতলগত; এমতাবন্ধায় দরকারী আমলাদের উপর নিয়মতন্ত্রের তাগ্যতবিশ্বং লাস্ত থাকলে স্বেচ্ছাতন্ত্রেরই হবে আদিপত্য। তাতে মনোনীত মৃষ্টিমেয় তারতীয় প্রতিনিধিরা হবেন ঠুটো জগন্নাথ। দেক্ষেত্রে বিটিশ পার্লামেন্টের সঙ্গে গুকু থাকাই তার কাছে যুক্তিসঙ্গত বলে মনে হয়েছিল।

১৮০০ দালে কমন্স সভায় ইন্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানিকে প্রদেয় চার্টার সংশোধিত ও গৃহীত হয়। তার আগে ভারতীয় প্রশাদনের আন্তপূর্বিক পর্যালোচনার দময় দিলেক্ট কমিটি প্রশাদন, রাজ্ঞ্ব, বিচারবাবস্থাইত্যাদি যাবতীয় বিষয়ে রামমোহনের দাশ্যা গ্রহণ করেন। রামমোহনের আশক্ষা ছিল যে এদেশে লেজিদলেটিভ কাউন্সিল গঠিত হলে আমলাতাস্থিক বিচার বিভাগ তার উপর থবরদারি করবে। তাই তিনি আইনদভা, বিচারবিভাগ ও প্রশাদনকে স্বত্দ করতে চান।

অনভিজ্ঞ বাক্তিদের প্রশাসনে নিয়োগের তিনি তাঁর আপত্তি জানান গৈ এবং চুক্তিবন্ধ চাকরিতে অনান বাইশ বছর বয়সের লোকদের নিয়োগ করাই ছিল ভার অভিনত। কমিটিতে একটি কথায় তিনি যথোচিত গুরুত্ব আরোপ করেন যে বিচারকালে বাবজত ভাষা বিচারাধান ব্যক্তিদের নিকট অবোধা হওয়াটা অবিচারের নামান্তর। আদালতের থবর প্রকাশের উপযুক্ত কোনও সংবাদপত্রও নেই। বর্ষণ পঞ্চায়েতের সাহাযো জুরিগণের দ্বারা বিচারকার্য পরিচালন সাধারণের পক্ষে অনেকাংশে উপযোগী। অবসরপ্রাপ্ত বিচারক ও উক্লিদের নিয়ে জুরি গঠন করা উচিত। ভারতের মাটির সঙ্গে সামজস্থা রেখে এখানকার কৌজদারী আইন প্রকভাবে রচিত হওয়া বাঞ্জনীয়। এবং সেটা হওয়া দরকার সরল, সোজা ও সহজবোধ্য। শাসক ও শাসিতদের স্থবিধার্থে তিনি বিচার পদ্ধতির সংশ্বার দাবি করেন। ১৮২৭ সালে প্রবর্তিত ভূবি আইনে সাম্প্রদায়িক বৈষম্য ফুটে ওঠে। ভাতে কোনও প্রায়ানকে হিন্দু, মুসল্মান বা অন্ত কোনও ধর্মাবলধী জুরি বিচার করতে পারতেন না। ১৮২২ সালে এই বাবস্থার বিক্লম্বে প্রতিবাদ জানিয়ে পালামেন্টের নিকট একটি আরক্ষেত্র পাঠানো হয়। রামমোহন ছিলেন সেই আলোকনকারীদের প্রধান প্রবন্ধতা।

### মুক্তির প্রতায়

মাথদের সহজাত অধিকার ও বাকিস্বাধীন হায় রামমোহন বিশ্বাস করছেন।
তাঁর অধিকারত্ব ভাবতীয় ভাবধারার সামাজিক ও সার্বজনীন কলাণ-প্রতারেই
দানা বাবে। অবশু বাক্তিস্বাধীনতা ও সহজাত অধিকারের স্মর্থনের সঙ্গেই তিনি
স্মাজসংস্কার ও শিক্ষার ক্ষেত্রে রাষ্ট্রায়ত্ব প্রচেষ্টার প্রজ্পাতী ছিলেন। প্রকৃতিগত
অধিকারের সঙ্গে সামাজিক প্রোজনের সাম্মন্ত বিধানপ্রক মান্বিক কলাণিই
ছিল ভার কাম্ম, মৃলতঃ তিনি ছিলেন মৃক্তির পৃষ্ঠারী। তিনি লিখেছেন:

'If mankind are brought into existence, and by nature formed to enjoy the comforts of society and the pleasure of an improved mind, they may be justified in opposing any system, religious, domestic or political, which inimical to the happiness of society or calculated to debase the human intellect.'\*

ক্ষরণা সন্তাব নিরঙ্গণ বিকাশ ও মুক্তির তিনি ভিলেন উদ্গাতা; সকলকে দৃঢ় আত্মপ্রতায় অজনে উৎসাত দিতেন। অযৌক্তিকতা ও কুসংস্থাবের মূলে তিনি কুসারাঘাত করেন। বাক্তি ও স্মাজের মৃক্তির সঙ্গেই জা শ্য মৃক্তির চেতেনাও তার মধ্যে যথেষ্ট পাত্মা যায়। কালেকাটা জার্মালের সম্পাদক বাকিংহামকে লিখিত এক পরে তিনি ইউরোপীয় ও উপনিবেশিক দেশগুলির মৃক্তির অনিবার্থতা সম্পাদক ভবিয়দ্বাণী করেন। ২০ গালে নেপল্সে স্বেচ্চাত্ম প্রতিষ্ঠার সংবাদে তিনি অভিনন্দিত করেন। ১৮২০ সালে নেপল্সে স্বেচ্চাত্ম প্রতিষ্ঠার সংবাদে তিনি বিমর্থ হয়ে পড়েছিলেন। স্পেনে সাধারণত্ম প্রতিষ্ঠিত হবার পর রাম্মোহন কলকাতায় এক ভোজসভার আয়োজন করেন। ফরাসী বিপ্লবেষণ্ড তিনি ছিলেন অভান্ত অন্ধ্রাণী।

ভারতের জাতীয় স্বাধীনতার প্রশ্ন রামমোহনের আমপে সচিন্তনীয় ছিল।
রাজনৈতিক বিধয়ে সাধারণ মান্তুষ তথন সম্পূর্ণ অক্ট ওনিম্পৃহ। শিক্ষিত ও সচেতন
সম্প্রদায়ও তথন দানা বাধে নি। পোকের মনে অরাজকতা ও বিশুল্পার
বিভাষিকা বিরাজ করত। তাদের তথন একমার কাম্য ছিল জানিচার এবং
জীবন ও ধনসম্পত্তির নিরাপত্তা। ইংরেজদের আসার পর থেকেই লোকে এই
নিরাপত্তার আস্থাদ পায়। তাই মান্তুষ নিবিশেষে স্বার কাছেই ইংরেজরা ছিল
শান্তির দৃত। মৃক্তি অর্থে সামাজিক, রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক ত্রিপাক এবং

নানাবিধ উৎপীড়ন থেকে নিস্তার। রামমোহনের কাছে মৃক্তির প্রতায় ছিল তত্ত্পরি আরও গভীর ও ব্যাপক। সে-চিন্তায় জাতি, সম্প্রদায় ও দেশের কোনও সীমানা ছিল না। আমেরিকা, ক্রান্স, ইতালী, স্পেন প্রভৃতি সকল দেশের বিভিন্ন চরিত্রের মৃক্তিসংগ্রামকে তিনি শুভেচ্ছা জানাতেন। পশ্চিমী দেশগুলির গণ-ভান্তিক মৃক্তি একদিন ভারতের শৃঙ্খলমোচন করবে বলে তাঁর আশা ছিল। আন্তর্জাতিকতা ও জাতিসংঘের চিন্তাও রামমোহনের মনে অঙ্কুরিত হয়।

দেশ যেথানে পরাধীন সেথানে গণতন্ত্র ও ব্যক্তিস্বাধীনতার প্রত্যাশা অলীক। দেশের চরম হুর্গতি ও অরাজকতা দৃষ্টে রামমোহন ইংরেজদের আগমনকে স্বাগত জানিয়েছিলেন। তিনি মনে করতেন যে ইংরেজদের সংস্পর্শে এসে ভারত বেশ কিছু লাভ করেছে— বিশেষ করে ধর্মীয় সহিষ্কৃতা, রাজনৈতিক বিধিব্যবস্থা এবং বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গী। শিবপ্রসাদ শর্মার নামে লিখিত প্রবন্ধেও তিনি ঐকথা বলেন। পরমেশরকে তিনি ক্রতজ্ঞতা জানান এই বলে:

'...for having unexpectedly delivered this country, from the long continued tyranny of its former rulers and placed it under the Government of the English, a nation who not only are blessed with the enjoyment of civil and political liberty, but also interest themselves in promoting liberty and social happi- ness, as well as free enquiry into liberty and religious subjects, among those nations to which that influence extends...'\*

রামমোহন বিলাতে সমাটের কাছে এক আর্জিতে বলেছিলেন যে মোগল-যুগে ভারতে হিন্দু ও মুসলমানরা যেসব স্থযোগস্থবিধা ও অধিকার পেত তা যেন ইংরেজ আমলে পুনঃপ্রতিষ্ঠিত হয়। সেজন্যে তিনি বেশ কিছু স্থপারিশও করেছিলেন।

যে-মাত্ব্বকে নবভারতের পথপ্রদর্শক বলা হয় এবং যিনি অক্সান্ত দেশের মৃক্তি আন্দোলনের বিষয়ে উচ্ছাস প্রকাশ করেছেন – সেই মান্তবই যথন এদেশে ইংরেজ-শাসনের যৌক্তিকতা প্রদর্শন করেন তথন কিছুটা বিশ্বয়ের উদ্রেক করে। রামমোহন দেশকে ভালবাসতেন। নবীন ভারতের তিনি প্রথম স্থপতি। কিন্তু জাতীয় স্বাধীনতার দিক থেকে তাঁকে পুরোধারূপে স্বীকৃতি দিতে অনেকেই নারাজ। তাঁদের মতে— শিথ, মারাঠা প্রভৃতি জাতি যথন ইংরেজদের বিতাড়নে কৃত্সংকল্প সে-সময়ে তিনি ইংরেজদের আবাহন জানিয়েছেন। তং

রামমোহনের সমর্থনে ঐ সময়ের রাজনীতি ও সমাজচিত্রের সঠিক বিশ্লেষণ করলে দেখা যায় যে শিখ ও মারাঠাদের সংগ্রাম ভারতের ক্ষয়িষ্ণু সামস্ততান্ত্রিক শক্তি ও আধিপত্যের শেষ বিস্তার প্রচেষ্টা ছাড়া আর কিছু নয়— মরিয়া হয়ে তারা অস্তিত্ব ও আত্মরক্ষার চূড়ান্ত সংগ্রামে লিপ্ত হয় এবং সামন্ততান্ত্রিক শক্তির শেষ পরাজয় ঘটে সিপাহি বিজাহে (১৮৫৭)। তার মধ্যে না ছিল জাতীয় আবেগ, না কোনও গণমুক্তির আদর্শত । ইতিহাসের কষ্টিপাথরে প্রতিক্রিয়ানীল ও ক্ষয়িফু সেই সামস্ভতান্ত্ৰিক শক্তির মাথা চাড়া দিয়ে ওঠাকে বুর্জোয়া গণতান্ত্ৰিক রামমোহন যে সমর্থন করবেন না সেকথা সহজেই অনুমেয়। তিনি বাক্সর্বস্ব রাজনীতির পরিণাম সম্পর্কেও নিশ্চয় সচেতন ছিলেন। জাতীয় স্বাধীনতার জন্মে যে প্রস্তুতির প্রয়োজন থাকে তার কোনও পরিচয় বা অন্তকূল পরিবেশ ছিল না। বামমোহন চেয়েছিলেন অন্ধকারে নিমজ্জিত মুমূর্য জনমনকে উদ্ভাগিত করতে। নিয়মতান্ত্রিক পদ্ধতিতে দেশের পুনকজীবনের তিনি প্রয়াদী হয়েছিলেন-সেদিক থেকে তাঁকে ভারতের প্রথম রাজনৈতিক মডারেট বলা যেতে পারে। ঔপনিবেশিক দেশগুলির স্বাধীনতা যে একদিন আসবে সে-প্রতায় তাঁর চিল। দেশের গঠনমূলক অভান্নতির স্থবিধার্থে ই তিনি ইংরেজদের আবাহন জানান। ইংরেজদের বিরুদ্ধে প্রয়োজনে তীব্র সমালোচনা করতে তিনি পিছপাও হন নি। তিনি এদেশে অত্যাচারী ইংরেজের পরিবর্তে সদয়, শিক্ষিত ও ধনী ইংরেজদের বসবাস চেয়েছিলেন— যাতে প্রয়োজনীয় মূলধন বিনিয়োগের দারা এদেশে শিল্পবিপ্লব সাধিত হতে পারে। কিন্তু এদেশ থেকে মুনাফা চালান দেওয়ার তিনি বিরোধী ছিলেন। ইংরেজদের Benevolent Despotism-এর প্রথম কথাটিকে তিনি আবাহন করেন।

#### সংবাদপ তেরে সাধীন তা

স্থাধীন মতামত প্রকাশের অধিকারকে রামমোহন যে-গুরুত্ব দিয়েছিলেন তা পুরেই আলোচিত হয়েছে। ১৮২৩ দালে স্থপ্রিম কোর্টের নিকট লিখিত এক আর্জিতে ছারকানাথ ঠাকুর, হরচন্দ্র ঘোষ, গৌরীচরণ বন্দ্যোপাধ্যায়, প্রসন্নকুমার ঠাকুর ও চন্দ্রকুমার ঠাকুরের যুক্ত স্বাক্ষরসহ রামমোহন ম্দ্রণের স্বাধীনতা দাবি করেন। তাঁর সেই ঐতিহাদিক আর্জিপত্রটিকে অনেকে মিলটনের 'আ্রারিও-প্যাজিটিকা'-র সঙ্গে তুলনা করেন। মিলটন আ্রব্ড ব্যাপক দৃষ্টিতে মননের দর্বাঙ্গীণ মুক্তি অর্থাৎ মতামত প্রকাশের সর্ববিধ মাধ্যমের স্বাধীনতা চেয়েছিলেন।

দেদিক থেকে রামমোহনের দাবি সংবাদপত্তের স্বাধীনতা বিষয়েই সীমাবদ। ঘটনাটির উৎপত্তি অস্থায়ী গভর্নর-জেনারেল জন স্মাণ্ডামের সংবাদপত্তের Licensing System প্রবর্তনেই দেখা দেয়। তৎপূর্বে ভারতের অক্তরেও মূদ্রণস্বাধীনতাকে ইংরেজরা থর্ব করে।

উক্ত প্রের মর্য ছিল যে মন্ত্রয়প্রবৃত্তির উৎকর্ষ স্বাধীন চিন্তা ও মতামত প্রকাশের মধ্য দিয়েই ফুটে ওঠে। সে-স্বাধীনতা রোধ কোনও আদর্শ সরকারেরই করা অন্তচিত। সংবাদপত্রের স্বাধীন মতামত অপকার তো করেই না, বরক সেই অধিকার অবদমনেই অপকার দাধিত হয়। তাছাড়া সংবাদপত্রের স্বাধীনতা সরকারকৈ শ্রন্ধা ও আন্তগত্য অর্জনে সহায়তা করে।

ঐ আর্জি নাকচ হয়ে যাওয়ায় তিনি ইংলওে সমাটের কাছে আপিল করেন।
কোর্ট অব ভিরেক্টর্দের সঙ্গে তার এ বিষয়ে দীর্ঘ বাদান্তবাদ চলে। এমন কি
বেন্টির, যিনি দহমরণ প্রথা বহিত কবেছিলেন, তিনিও নিয়ন্থবাবস্থাকে শিথিল
করেন নি। মেটকাফ গভর্নব-জেনারেল হয়ে আসার পর এ-নিয়ন্থবাদেশ
প্রভ্যাহার করেন (১৮৩৫)।

#### বিৰজনীৰ মানবতা

যুক্তি ও মৃক্তির উদ্গাতা রামমোহন ছিলেন বিশ্বজনীন মানবভন্নে বিশাসী।
সহিষ্ণুতা, সাহচর্য ও সৌহার্দের বন্ধনে তিনি বিশ্বমানবের সমধ্য চেয়েছিলেন।
আন্ধ ধর্মবিশাস ও জড়তা পেকে মন ও আত্মার মৃক্তিসাধন করে একদিকে তিনি
যেমন নতুন সমাজ গড়তে চেয়েছিলেন, অক্তদিকে তেমনি স্বাধীন অথচ স্ক্রমংবদ্ধ
বিশ্ব আত্তবের প্রচার করেন।

তুলনামূলক অধ্যাত্মবাদের চিন্তা তাঁর মনে বিশ্বধর্মের বিশ্বাস সঞ্চারিত করে।
পরবন্ধের উপলব্ধিস্বরূপ সকল আধ্যাত্মিক মতের মৌল আদর্শের সমন্বয়ে
একেশ্বরবাদকে তিনি সর্ববাদীসমতরূপে কল্পনা করেন। সামাজিক ও আধ্যাত্মিক
সমন্বয়ের ক্ষেত্রে তাঁকে দাতু, কবীর, নানক, তুকারামের ভারধারার উত্তরদাধক
মনে করা যায়।

সংস্থারমূক্ত মনের অধিকারী রামমোহন ছিলেন সর্বপ্রকার জাতাতিমানের উর্দ্ধে; তাই তাঁর অন্তরে বিশ্বজনীন ভাবাবেগ বিরাজ করত। তার চোথে সমগ্র মানবজাতি একই সমাজভুক্ত— বিভিন্ন জাতি, উপজাতি ও সম্প্রদায়কে তিনি সেই সমাজের শাথা মনে করতেন। ১৮৩২ সালে তিনি জান্দের বৈদেশিক

মন্ত্রীকে যে পত্র দিয়েছিলেন তাতে তিনি বিভিন্ন দেশের মধ্যে রাজনৈতিক ও বাণিজ্যিক বিবাদের নিষ্পত্তিকল্পে একটি বিশ্বকংগ্রেম গঠনের স্থপারিশ করেন। ৩৪ ঐ সময়ে ইউরোপে চারটি রাষ্ট্র ধর্ম, বাণিজা ইত্যাদি বিষয়ে যে সংঘ গঠন করেছিল তিনি তার সম্প্রামারণ কামনা করেন। রামমোহনের মানবতয়ী ও বিশ্বকনীন হৃদ্যাবেগ অনেকটা ডেভিড হিউমের আদর্শের সঙ্গে তুলনীয়।

# চার : শিক্ষাচিন্তা

ইংরেজবা এদেশে আদার পর তারা যে শিক্ষাবারতার প্রবর্তনে উত্তোগী হন, তার রূপ ও পদ্ধতি সম্পর্কে বিস্তব বাদান্তবাদ ঘটে। একদল ইংরেজের ইচ্ছা ছিল এদেশে টোলো শিক্ষাপদ্ধতি বজায় রাখা। এঁদের মধ্যে বোহাইতে এলফিনটোন, মুনরো প্রমুথ বাক্তিরা মাতৃভাষায় শিক্ষাদানের পক্ষপাতী ছিলেন এবং এঁদেরই আর এক দল চাইতেন আরবী ও সংস্কৃত ভাষার মাধ্যমে শিক্ষার ব্যবস্থা। ওয়ারেন হেষ্টিংস ছিলেন শেষোক্ত দলের। মেকলে প্রমুথ দ্বিতীয় দলের অভিমত ছিল : Indian in blood and colour but English in tastes, in opinion, in morals and in intellect. বামমোহন এই দ্বিতীয় দলের সমর্থন করেন। আধুনিক ভাষা ও বিজ্ঞানশিক্ষার আশু ব্যবস্থার তিনি স্থপারিশ করেন। ভারতে ইংরেজা শিক্ষার প্রবর্তনকে তিনি স্বাগত জানান, এবং নিজের উচ্চমে যে ইংরেজী বিভালয় তিনি স্থাপন করেছিলেন, এদেশীয়দের প্রচেষ্টার সেটাই ছিল স্বপ্রথম। হিন্দু কলেজ্ প্রতিষ্ঠায় তিনিও ছিলেন অগ্যতম উত্যোক্তা। কলেজটি পূর্বে ইন্স-ভারত বিভাব 'মহাপাঠশালা' নামে পরিচিত ছিল। রামমোহন প্রাচ্য শিক্ষার পরিবতে দেখানে পাশ্চাত্তা শিক্ষার পক্ষপাতী ছিলেন। ভারতীয় চিন্তা ও অধিবিভায় তার শ্রন্ধা ও প্রচেষ্টা কিছু কম ছিল না। কিন্তু দেশের পশ্চাদপদ জনমনের সঙ্গে মানব প্রগতির সংযোগসাধনকল্পে চাইতেন পশ্চিমী শিক্ষা ও বিজ্ঞানচর্চার অবাধ স্বযোগ। ১৮২৩ শালে লর্ড আমহাণ্ট কে লিখিত তার একটি পত্র দেশের শিক্ষার ইতিহাসে বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। তাতে তিনি শিক্ষায় বেকনের আদর্শ সমর্থন করে বলেন:

'If it had been intended to keep the British Nation in igno-

rance of real knowledge, the Baconian philosophy would not have been allowed to displace the system of the schoolmen which was the best calculated to perpetuate ignorance. In the same manner the Sanskrit system of education would be the best calculated to keep this country in darkness if such had been the policy of the British legislature. But as the improvement of the native population is the object of the government, it will consequenly promote a more liberal and enlightened system of instruction, embracing Mathematics, Natural Philosophy, Chemistry, Anatomy, with other useful sciences.' \*\*e\*

রামমোহন অবাধ অধিকার (laissez-faire) তবে দম্পূর্ণ বিশ্বাদী ছিলেন না— বিশেষ করে একটি ক্ষেত্রে, দেটি হল শিক্ষা। জনশিক্ষাবিস্তারে তিনি সরকারি প্রচেষ্টার স্থপারিশ করেন। তিনি মনে করতেন যে দেশবাদীর নৈতিক, দামাজিক, সাংস্কৃতিক ও রাজনৈতিক বোধ ও চেতনার বিকাশ ও উন্মেষের জন্তে উপযুক্ত শিক্ষার আশু প্রয়োজন এবং সে বিষয়ে সরকারি প্রচেষ্টাই স্বাপেক্ষা কার্যকর।

### পাঁচ: আর্থনীতিক চিন্তা

বাইনীতির স্থায় অর্থনীতির ক্লেজেও রামমোহনের চিন্থা বান্তব অবস্থা ও অভিজ্ঞতায় গড়ে ৭ঠে। বিভিন্ন রচনায় ছড়ানো চিন্থাগুলির সমন্বয়ে তার তাত্ত্বিক মনোভাব প্রভাক করা যায়। তার চিন্তাকে যেমন সমাজভাত্ত্বিক বলে অভিহিত্ত করা যায় না, তেমনি পুরোপুরি অবাধ বাণিজ্যের পক্ষপত্তি তাকে বলা যায় না। সম্পত্তির বাজিগত মালিকানায় তার বিশ্বাস পাকলেও মনোভাব তার সবংশোব্যজিকাত্ত্ব্যে ঝোঁকে নি। কারণ অসহায় ও তৃংস্থ মানুষকে রক্ষার দায়িত্ব সরকারের উপর বর্হায় বলে ভিনি মনে করতেন।

পৈতৃক সম্পত্তির অধিকারে কোনরূপ হস্তক্ষেপ যে অস্তায় সেকথা তিনি তার 'Rights of Hindoos over Ancestral Property' নিবন্ধে পরিস্কার বলে দিয়েছেন। তিনি ছিলেন দায়ভাগ আইনের সমর্থক। কর্ন ওয়ালিসের চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের কলে দেশের অর্থ নৈতিক ক্ষেত্রে যে বিপ্রয়ের সৃষ্টি হয় রাম্মোহন সে-স্পর্কে অবহিত ছিলেন। ভূস্বামীদের স্ববিধার্থে উার মাতামত বাক্ত হয়েছে মনে করা হুল। জনকল্যাণ চিন্তাই তার মানসপটে ক্রিয়ানীল থাকত। তিনি সাধারণ মান্তথকে জমিদারের দাপট পেকে রক্ষা করতে চেয়েছিলেন। চিরস্থায়ী বন্দোবস্তে ক্র্যক ও থেতমজ্বরা যাতে বঞ্চিত না হয় সে-বিধ্রে তিনি কর্তুপক্ষের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন। ভূমিবাবস্থার প্রশাসনে সরকারের স্বাসবি অন্তর্প্রশেশ তিনি পছন্দ করতেন না; কারণ তাতে অন্তমিত উৎপাদন র্মজন্তি অধিক রাজস্ব আদায় হওয়াটা জনিশ্চিত। থাস জমিই সরকারি অব্যবস্থার পরিচায়ক। তাই তিনি বলেছেন: 'overy man is entitled by law and reason to enjoy the fruits of his honest labour and good management'। তা মধ্যস্থ বাবস্থাকে িনি সমর্থন করতেন তাতে রামত্তর্ধারী প্রথার পরিবর্তে জমিদারী প্রথার প্রতিই তার আক্রণ দেখা যায় ন অবশ্য জমিদারদের অত্যাচার প্রেক নিবীত প্রজাদের বক্ষার নিম্ন্যে তিনি সরকারি ছন্তক্ষেপ দাবি করেন।

চাষীর তঃসহ দারিস্রো তিনি বিচলিত হয়ে পড়তেন। তাই শিনি জ্ঞাদাবদের থাজনা বৃদ্ধির অধিকারকে সমর্থন করেন নি এবং জ্ঞাদারদের উপর আরোজন বাধ করতেন। উদ্দেশ, যাতে অন্তপাতে সাধারণ প্রজারা উপরত হয়। তাতে সরকারের আয় কমে যাওয়ার আশকা প্রধৃতে তিনি বলেন:

- বিলাস দ্রনের উপর এবং অভ্যাবশ্রকীয় নয় যেসব বয় সেথলির উপর অধিক কর আরোপ।
- হ. রাজস্ব বিভাগের বায় সংকোচন। হাজার, দেও হাজার টাকার বেংনের ইউরোপীয় কালেক্টরের পরিবর্তে জিন চার শো' টাকার বেজনে ভাবলীয় কালেক্টর নিযোগ হওয়া বাজনীয়। প্রজাদের খাজনা কমে গেলে পারা দয়ই থাকবে। ফলে সরকারের প্রশাদনিক নৈপুণা দৃত হবে। তদ
- ৩. স্বায়ী সেনাবাহিনীর পরিবর্টে স্থানিক বন্দীদলের ব্যবস্থা হলে বায়-সংকোচ ছাড়াও জনসাধারণের মাহচর্য ও আর্থণ হা বৃদ্ধি পাবে। ১৯

বিলাতে দিলেক্ট কমিটির কাছে দাগুলানকালে (১৮০০) রাম্মোইন এদেশ থেকে কি বিপুল পরিমাণ অর্থ ইংলওে নিঃদারিত হয়ে যায় ভার একটা ভ্রথান্দ্র্যন্তি চিত্র ভূলে ধরেন। 'On Colonial policy as Applicable to the Government of India' নিবন্ধে তাঁর সেই বক্তব্যটি পাওয়া যায়। বিকল্প পস্থা হিদাবে তিনি এদেশে ইংরেজদের বদবাদের স্থপারিশ করেন; <sup>৪°</sup> যাতে ঐ-অর্থ আর দেশের বাইরে চলে না যায়। বিষয়টি তথন খুবই বিতর্কমূলক ছিল। এ-সম্পর্কে ১৮২৯ সালের ১৫ই ডিদেম্বর টাউন হলে অন্পর্কিত এক সভায় ইংরেজদের ভারতে বদবাদের প্রস্তাবিটিকে সমর্থন জানিয়ে রামমোহন বলেছিলেন:

'I am impressed with the conviction that the greater our intercourse with European Gentlemen, the greater will be our improvement in literary, social and political affairs'.85

ফলে রামমোহনের বিরুদ্ধে প্রচণ্ড সমালোচনা শুরু হয়। বস্ততঃ রামমোহন বিলাতের চাধী ও শ্রমিকদের এদেশে আসার আহ্বান জানান নি। তিনি চেয়েছিলেন বিলাতের শিল্পনিপুণতা ও মূলধনের আমদানি। উচ্চজ্ঞানসম্পন্ন ইংরেজদের আগমনে এদেশের শিল্পোয়ন্ত্রন প্রচেষ্টা স্বরান্বিত হবে। ইংবেজরা এদেশের রুসিপদ্ধতির উন্নতি এবং যথশিল্পের বিস্তার সাধন করবে। তাছাড়া তাদের সানিধ্যে এদেশের অধিবাসীরা রাজনৈতিক অধিকার ও চেতনা লাভে সমর্থ হবে এবং তাদের মার্ফত ভারতের শাসন ব্যবস্থা সম্পর্কে জনসাধারণের অভাব-শ্বভিযোগ ও অসক্ষোষ্ণুলি সহজে বিলাতের কর্তৃপক্ষের গোচরীভূত হবে। ৪৭

ইস্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানি এদেশে বাবসাবাণিজ্যের একচেটিয়া অধিকার ভোগ কর্ষাচল ক্ষির ক্ষেত্রে তাদের আংশিক ভাগিদার ছিল এদেশের জমিদাররা। উভয়ের মধ্যে গড়ে ওঠে গভীর আঁতাত। উভয়ের এই একচেটিয়া স্বত্ব নাই করে দেবার একমাত্র ক্ষমতা ছিল অক্তান্ত ইংরেজ বণিকদের। তাদের সাহাঘ্যেই বাংলা তথা ভারতের অর্থনৈতিক ও সামাজিক কাঠামোর পরিবর্তন ছিল ইতিহাসের নির্দেশ। রামমোহন সেই নির্দেশ অন্তত্ব করতে সক্ষম হন। ৪৩

সমদামগ্রিককালে নীলকরদের বিরুদ্ধে একটা তীর আন্দোলন সৃষ্টি হয়েছিল। জমিদারেরা নীলকরদের অত্যাচারকে সর্বসমক্ষে তুলে ধরে নিজেদের তৃদ্ধৃতি ঢাকবার চেষ্টা করত। নীলকরদের মধ্যে যেটুকু ওদার্য ছিল তার একটুও এদেশের জমিদার শ্রেণার মধ্যে দেখা যেত না। নীলকররা মাতৃষকে খাটালে মজুরি দিত — যেটা জমিদারদের ছিল চক্ষুশৃল। ইংরেজদের আগমন ও বস্বাস বৃদ্ধি পেলে কায়েমী বার্থে ঘা পড়বে এই আশস্কায় জমিদারবা রামমোহনের প্রস্তার্বাত্য করে। রাম্যোহন কোম্পানি ও জমিদারদের একচেটিয়া স্বব্ধে কুঠারাঘাত করে

অবাধ বাণিজ্যের প্রচলন স্থাণিশ করেন। কোম্পানি মহান্ত ইংরেজদের অনুপ্রবেশের বিরোধী ছিল।<sup>৪৪</sup>

বাংলা দেশে নালচাবের শ্রিক্তি ঘটে ফরাসী বিপ্লবের পর সেন্ট ডোমিনিগো থেকে আমদানি বন্ধ হয়ে যাবার ফলে। এরচখরচা বাদ দিয়ে নালচায় পেকে বছরে ৬৬ লক্ষ্য পাউত্তর মত বৈদেশিক অধাগম হত। কিন্তু যেসব ইউরোপীয়ান এ সময় নালচান করতে আমত তারা কোনও মূলধন আনত না। তারা ভারতীয় অথবা কোম্পানির চাকুরে কিংবা ভানাম অক্যাক ম্বদানকারী এজেন্টদের কাছ থেকে মূলধন কল্প বরে কার্থানা তাশন করত এই স্বাধ্যাহন চেয়েছিলেন যে যেসব ইউরোপিয়ানের শিক্ষা, উন্নত চরির ও মূলধন আছে তাদেরই ভারু এদেশে বসবাসের অকুমতি দেওয়া দরকার।

লওনের এক পত্রিকায় প্রকাশি রামসোহনের একটি প্রবন্ধে এদেশে ইংরেজদের বসবাদের ভাল ও মন্দ উভিন্ন দিকই দশালোহয়। তিনি বলেন যে প্রস্থানটকে সাবধানতার সঙ্গে বিচাব করে দেখা উচিত। ইংরেজদের সহযোগিতায় রামমোহন বদেশে যে অবাধ বাণিতা ও শিল্পবিপ্লবের প্রনে অগ্রবা হন ভাকে এখানকার বুজায়া গণ হাস্থিক বিপ্লবের স্থাপাত বলে মনে করা যায়। ৮৬

# ছয়: উপদংহার

ইংরেছরা আসার পর পাশ্চাত্য ৫ ভাবে ভারতীয় সমাজের বহু শতকের নিশ্চলতায় গতি সঞ্চারিত হয়েছিল। পশ্চিমী উদারতশ্বী আদর্শ ইংরেজী শিক্ষার মাধ্যমে এদেশের নিস্পান সমাজ ও মননজীবনকে উজ্লাবিত করে ভোলে। ভারহ কলে দেখা দিয়েছিল উনিশ শতকের ভারতীয় নবজাগরন।

রাজা রাসমোহন ভার শ্র নবজাগরাধের পথিকৎরূপে অভিহিন্ত। পশ্চিমী
সংস্কৃতিকে তিনি আবাহন জানিয়েছিলেন, ইতিহাস-ভূগোলের গণ্ডিকে বিশেষ
প্রাধান্ত দেন নি। কিন্তু একাধারেই তিনি যুক্তির অন্তমারী ও ভক্তির সাধক
ছিলেন। সমাজ ও রাষ্ট্রচিন্তায় তিনি যুক্তি ও উদারভন্তী মনোভাব পোষণ
করতেন। সেইসঙ্গে প্রাচীন ধ্যাদশের যুক্তিসম্মত সংশ্বরেও ছিল তার কামা।
ফলে তার ভূমিকা হয়ে পড়ে ছিধারায় বিভক্ত। যুক্তিবাদী ও উদারভন্তী রামমোহন

বৈদান্তিক আধ্যাত্মিকতার প্রচারে উত্যোগী হয়েছিলেন; যার মূলে রয়েছে অতিপ্রাকৃত ও বিশ্বাতীত পরম সন্তা এবং যেথানে বিশ্বাসের বেদীমূলে যুক্তি উৎসর্গীকৃত। বৈদান্তিক চিন্তায় মানবিকতার স্থান গৌণ, জাগতিক সবকিছুর অন্তিত্তই অকিঞ্চিৎকর।

প্রাচীন ভারতে বৈদিক চিন্তার সমান্তরাল ধারায় বস্তবাদী মানবতন্ত্রী আদর্শেরও বিশেষ অবস্থান ছিল; যার পরিণতি ঘটে বৌদ্ধ ভাববিপ্লবে। আধ্যাত্মিকতা অপেক্ষা নৈতিকতাই ছিল বৌদ্ধর্মের ভিত্তি; প্রগতির বাহক বণিকশ্রেণীর প্রতি ছিল তার সহদয় মনোভাব। কিন্তু যুক্তি ও ঐহিক প্রতায়ের সঙ্গে বৌদ্ধদের নির্বাণতত্ত্ব সঙ্গতিহীন। এই অন্তর্বিরোধ ও তার স্থযোগে ব্রাহ্মণ্য-শ্রেণীর পুনরাধিপতো বৌদ্ধধর্ম থর্ব হয়ে পড়ে। ইউরোপেও একসময় খ্রীষ্টান চার্চের আধিপতো যুক্তিবাদী-মানবতন্ত্রী প্রাচীন গ্রীক জীবনাদর্শ চাপা পড়ে গিয়েছিল। প্রায় সহস্রবছরকাল পর চতুর্দশ শতকে আরবের একদল পণ্ডিত লুপ্ত গ্রীক আদর্শকে পরিপুষ্ট করে ইউরোপে পৌছিয়েদেন। তারই প্রভাব ওপ্রেরণায় ইউরোপের মননজীবন সর্বক্ষেত্রেই নবীনতার স্পর্শ লাভ করে। যুক্তিনিষ্ঠ স্বাধীন চিন্তা ও নতুন চেতনায় দেখানকার স্বষ্টশক্তি জেগে ওঠে। প্রতিষ্ঠিত হয় মাতুষের সবিভৌমতা, যাকে এককথায় রেনেসাঁস বলা হয়ে থাকে। পরে খ্রীষ্টধর্মের সংস্কার ও পুনঃপ্রতিষ্ঠাকল্পে 'রিফর্মেশন'-আন্দোলন দেখা দিয়েছিল; তাতে রেনেগাঁস-धर्मी जामर्भ थर्व इरा पर । विकर्समन-जाल्मानल्व रार्थलाय युक्तिवामी-মানবতন্ত্রী আদর্শ আবার নতুন প্রাণবেগ লাভ করে। বৈজ্ঞানিক চিন্তার ক্রমপ্রসারে ঈশ্বরের স্থান হয় অবন্যিত।

উনিশ শতকের ভারতীয় নবজাগরণও ইউরোপীয় রিফর্মেশন আন্দোলনের দমগোত্রীয় বলে মনে করা হয়। রামমোহনের ভূমিকা লুথার ও ক্যালভিনের সঙ্গেলীয়। ভারতে নবাগত পাশ্চাত্ত্য সংস্কৃতি নিজ্ফল হয়ে যায় দেশের তৎকালীন চিন্তানায়কদের অন্তর্বিরোধের ফলে। রামমোহন, বিদ্নিমচন্দ্র, বিবেকানন্দ্র যুক্তিবাদী হয়েও বৈদান্তিক আধ্যাত্মিকতাকে পরিহার করতে পারেন নি। মধ্যযুগের 'ক্যাথলিক' ইউরোপ 'প্রটেন্টাণ্ট' রিফর্মেশনে পরিমাজিত হয়েছিল; মধ্যযুগের ভারত উনিশ শতকের বৈদান্তিক রিফর্মেশনে পরিশোধিত হয়। ৪৭

রামমোহনোত্তর ভারতে রেনেদাঁদের যে-অবিমিশ্র লক্ষণ দেখা দেয় তা হয়েছিল স্বল্পকালস্থায়ী। ভারতের সমাজ ও মননজীবনে পশ্চিমী সংস্কৃতির সংঘাত সঞ্জাত তরঙ্গ এদেশের সংস্থারাচ্ছন্ন উপকৃলে প্রত্যাহত হয়ে ফিরে যায়। এর কারণ অবশ্য স্বটাই বিদেশাগত আদর্শের সঙ্গে এদেশের আদর্শগত সংঘাত
নয়। নবীনাদর্শে উদ্বৃদ্ধ নব্যশিক্ষিতদের স্বদেশী ঐতিহ্যের উপর অস্ত্রোপচারগু
তার অন্যতম কারণ। তাঁদের উগ্র বিজ্ঞাতীয় মনোভাব এবং গ্রীষ্টান পাদরি ও
বিদেশী শাসকদের অবজ্ঞার আচরণ এদেশের আত্মাভিমানে আঘাত করে।
তাই রামমোহন থেকে বঙ্কিম বিবেকানন্দ পর্যন্ত স্বাহী দেশগোরববোধ প্রতিষ্ঠাকল্পে স্বদেশের প্রাচীন ভাবভাগ্রার থেকে উপকরণ আহরণ করেছিলেন।

ইউরোপীয় রেনেসাঁসের চিস্তানায়করা যে স্বাই স্বাংশে নাস্তিক ছিলেন তা নয়। তবে তাঁরা মান্ত্যকেই দিয়েছিলেন প্রাধান্ত। দেখানেও অধ্যাত্মবাদী জীবনবিমুখ চিস্তার সঙ্গে ইহলোকিক মানবতরী দৃষ্টিভঙ্গীর টানাপডেন চলেছিল কয়েকশো বছর ধরে। ইউরোপের পাচশো বছরের অভিজ্ঞতায় লব্ধ জ্ঞানরাশি ভারতভূমিতে হঠাৎ এসে পড়ায় চোথ ধাঁধিয়ে যাবারই কথা; বিশেষ করে একটা সংস্থারাচ্ছন্ন দেশে বেশ পরিবর্তন সময়সাপেক্ষ ব্যাপার। উনিশ শতকের ভারতীয় নবজাগরণে ইহবিম্থ ও আধ্যাত্মিক চিস্তার সঙ্গে ইহম্খীন বস্তুবাদী মানবতাবাদের দোটানা দেখা যায়।

রামমোহন শাস্ত্র মানতেন। সেইসঙ্গেই অবশ্য একথাও বলতেন যে শাস্তার্থ নির্ধারণে বিচারের অধিকার আছে। তিনি নিজে কোনও ধর্মের প্রবর্তন করেন নি। প্রাচীন ধর্মাদর্শের যুক্তিসন্মত সংস্কার ও পুনঃপ্রতিষ্ঠাই ছিল তাঁর লক্ষ্য। সত্য নির্ণয়ে ইউরোপীয় যুক্তিবাদের আদর্শে পুরোপুরি নিজ অভিমতের উপর নির্ভর কিংবা আর্যসমাজীদের মত বেদকেই একমাত্র প্রামাণিক শাস্ত্র বলে গ্রহণ করেন নি। তন্ত্র, পুরাণ এবং ইছদী, গ্রীষ্টান ও মুসলমানদের ধর্মগ্রন্থকেও প্রামাণ্যের মর্যাদা দেন। যুক্তির সাহায্যেই হিন্দুধর্মকে বাহ্য আচার ও অভ্যন্তানসর্বস্থতা থেকে মুক্ত করে ব্যক্তিমনের বুদ্দিদীপ্ত অন্তর্লোকে প্রতিষ্ঠাদানই ছিল তাঁর অভিপ্রায়। এই যুক্তিনিষ্ঠার সঙ্গে মিলিত হয় তাঁর ব্যক্তিসাত্র্যবোধ। হিন্দুধর্মের পরিমার্জনা যেমন তাঁর কাম্য ছিল, তেমনি জীবনের অভ্যান ছিল বাহ্য আচারাভ্যনিম্ক্ত সকল ধর্মের বিশ্বজনীন অন্তর্মাধুর্মের ভিত্তিতে বৈশ্বিক মানবধর্মের (Universal Religion) প্রবর্তন। তাঁর যুক্তিনিষ্ঠ ব্যক্তিস্বাভন্তারের সঙ্গে বিশ্বজননীন মানবতার পরিমিশ্রণ ঘটে।

আধুনিক ভারতের অশুতম রূপকার রামমোহন ছিলেন প্রাচীন ও নবীন ধারার সেতৃবন্ধস্বরূপ। যুগ যুগ ধরে ভারতের মাটিতে বহু জাতির পদার্পণ ঘটেছে। উদ্ভব হয়েছে নানা ভাব, ভাষা, ধর্ম ও সংস্কৃতির— দেখা দিয়েছে তাদের ঐক্য- বিধানের সমস্তা। নানক, কবাঁর, দাত্ প্রম্থ সাধকেরা এই বিচিত্রধারার সমন্বয়
সাধনে এতা হন। ইংরেজরা এদেশে আদার পর অন্তর্মপ এক সাংস্কৃতিক
জটিলতা দেখা দেয়। রামমোহন তার সামগ্রন্থ বিধান করে নবাগত জাবনাদর্শকে
আবাহন করেন। তমসাচ্ছন্ন দেশকে অজ্ঞতা, প্রথাপীড়ন ও অবক্ষয় থেকে তান
উদ্ধারের প্রয়াসী হন। জনমনে ধর্মভাব ও নবাসংস্কৃতির প্রর সংযোজন করে
তিনি এক নতুন ঐকতান শৃষ্টি করতে ১১য়েছিলেন।

অষ্টাদশ শতকের ইউরোপে উদারতম্বী ভাবধারা যে-শ্রেণার নেতৃত্বে ছড়িয়ে পড়ে দে-শ্রেণী ছিল নবোদ্ধত বুজোয়া শ্রেণা। ক্ষয়িষ্টু অনাচারাচ্ছন্ন মধ্যযুগের সমাজব্যবস্থাকে এই নবোদ্ধুত শ্রেণা নতুন চেতনায় ডক্টানিত করে। ডংপাড়িত মাত্রকে তারা মৃক্তি ও নতুন সমাজব্যবস্থার নিশানা দেখার। বিটেশ বণিকদের আবিভাবে এদেশেও অন্তর্জণ একটি শ্রেণর উদ্ভব হয়। রামমোহন ছিলেন সেই শ্রেণার অন্তগত। তার আমলে অবশু নগরকেন্দ্রিক ও বাণিজ্যধাথায়ত সংকার্ণ ঐ-শ্রেণ স্বস্পন্ত সামাজিক শ্রেণার (Social Class) রূপ নেয়ান। ভাদের গোটা-চেতনাও ছিল অবিকশিত। রামনোহন ও তার অগ্রগামীরা অবাধ ব্যক্তি-স্বাধীনতায় বিশ্বাদী ছিলেন। ধর্মক্ষেত্রেও হেমন অর্থনীতিক্ষেত্রেও তেমনি তারা ব্যক্তিস্বাধীনতার পক্ষপাতী ছিলেন। রামমোহন আধ্যাত্মিক ক্ষেত্রে জাবনবিমুখ সন্ন্যান ও বৈরাগ্যের সমর্থন করতেন না। তিনি ও তার সংযোগিদের বিলাস ও ভোগের জাবন পাশ্চাত্তা বুজোয়া ব্যক্তিশাতস্ত্রের স্মগোত্রায়। তাদের ভোগ-বিলাস অবশ্য সময়, শ্রম, অর্থ ও বস্তর পরিমিত বাবহারদাপেক ছিল-রাজারাজড়াদের দাঁমাহাঁন অমিতব্যয়িতার মত নয়। নানাবিধ উৎস্বাপ্সানে অথ, সময় ও শ্রমের অপ্চয় নিবারণার্থে তাই তারা ধর্মদাধনাকেও করে তোলেন ব্যক্তিগত ও পরিমিত সময়নিদিষ্ট। <sup>৪৮</sup>

রাষ্ট্রচিন্তায় তিনি এদেশে আধুনিকতার স্ত্রপাত করেন সেকথা আগেই আলোচিত হয়েছে। পাশ্চান্ত্যের বিজ্ঞানসাধনার সঙ্গে দেখানকার রাষ্ট্রচিন্তারও তিনি সমধিক গুণগ্রাহী ছিলেন। নিজম্ব কোনও রাষ্ট্রতথ তিনি উদ্ভাবন করেন নি। ইউরোপীয় লিবারালে আদর্শ তার চিন্তায় প্রতিফলিত হয়। ভারতের উত্তরকালীন সংসদীয় গণতন্ত্রের বীজ তার মনেই প্রথম উপ্ত হয়েছিল। দেশের মডারেট রাজনীতির তিনিই ছিলেন পুরোগামী।

সক্রিয় রাজনীতিতে তাঁর গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা থাকলেও রাজনীতি তাঁর মনের বিচরণক্ষেত্র ছিল না। রাষ্ট্রবিপ্লবের প্রথম ও প্রধান উপাদান সমাজবিপ্লবেই তাঁর

অধিক প্রবণতা দেখা যায়। সাধারণতন্ত্রী আদর্শে অনুপ্রাণিত হলেও রাজতন্ত্রও তাঁর সামুরাগ আগ্রহের পরিচর পাওয়া যায়। সমাজতম্বাদের প্রথম প্রবক্তা হিসাবে বিবেচিত রুবার্ট ওয়েনের সান্নিধো তিনি এসেছিলেন; কিন্তু তাতে তিনি বিশেষ প্রভাবিত হন নি। রাজনৈতিক গণতত্ত্বে সঙ্গে দামাজিক গণতন্ত্রেও যে প্রয়োজন আছে সে-বিষয়ে তিনি যথোচিত সচেতন ছিলেন। দেশের রাজ-নৈতিক স্বাধীনতার প্রশ্ন তাঁর মনে প্রচ্ছন্নভাবে থাকলেও সে-সম্পর্কে স্কুম্পষ্ট চেতনা বা সক্রিয় ভূমিকা কিছু ছিল না। তিনি বিশ্বাস করতেন, পাশ্চান্ত্রোর রাইসমূহ স্বাধীনতা অর্জন করলে ত্রেই ভারতের স্বাধীনতা অর্জন সহজ ও সম্ভব হবে। এবং তথনই সারা বিশ্বের স্বাধীন জাতিসমূহ আত্মীয়ত। বন্ধনে আবদ্ধ হবে। কেবল পঞ্চায়েতী স্বয়ংসম্পূর্ণতা কিংবা দেশগত আত্মনির্ভরতাই নয়, ভৌগোলিক পীমানা অতিক্রম করে আস্তর্জাতিক সংঘবদ্ধতার চিস্তাও তাঁর মনে উদিত হয় ৷ তার সময়ে দলীয় রাজনীতি তো দ্বের কথা জাতীয় চেতনাও দেখা দেয় নি। অর্থ নৈতিক বিধিবাবস্থার উন্নয়ন, মৃদ্রণ-স্বাধীনতা অর্জন, নারীর দামাজিক মুক্তিমাধন, শিক্ষাবিস্তার প্রভৃতি প্রচেষ্টা তাঁর প্রদীপ জালার আগে সলতে পাকানোর মত। কার্যতঃ তাঁরই ভাবভূমিতে ভূমিষ্ঠ দেশের পরবতী-কালের চিন্তানায়করা একক ও সংঘবদভাবে দেশের সামাজিক চেতনার পরিপুষ্টি শাধন ও রাষ্ট্রায় কর্মতৎপরতায় গতি সংযোজন করেন। 8 h

### निर्मिन का

- 3. Norman Mackenzie. Socialism: A Short History. 1966, p. 11.
- a. M. N. Roy. Scientific Politics. 1947, pp. 74-77.
- ৩, দৌমোক্তনাথ ঠাকুর। 'ভারতের শিল্প-বিপ্লব ও রামমোহন'। ১৯৬৩, পৃ ১১৪।
- 8. মি: গর্ডন নামক এক বন্ধুকে লিখিত রামমোহনের এই চিঠিটি তাঁর মৃত্যুর পর বিলাতের 'এথেনিয়াম' পত্রিকায় ১৮৩৩ দালের ৫ অক্টোবর প্রকাশিত হয়। চিঠিটিকে রামমোহনের জীবনীকার শ্রীমতী কলেট্ জাল বলে অভিহিত করেছেন; যদিও তাঁর এই অন্নমানের স্বপক্ষে কোনও কারণ তিনি দেখান নি। মাল্ল মৃলোর প্রম্থ পণ্ডিতবর্গ এই চিঠিটিকে একেবারে

অসতা বলে উড়িয়ে দিতে চান নি। দিলীপকুমার বিশ্বাস ও প্রভাতচন্দ্র গঙ্গোপাধাায় সম্পাদিত কলেটের The Life and Letters of Raja Rammohun Roy গ্রন্থের ৪৯৬ পৃষ্ঠা দুইবা।

- c. Brajendranath Seal. Rammohun Roy: The Universal Man. p. 6.
- ৮. দেবেল্রনাথ ঠাকুর। 'আত্মজীবনী'। ১৯৬২, পৃ ৩১১-৩১৮।
   বিপিনচন্দ্র পাল—'চরিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পৃ ৩৩।
- S. D. Collet. The Life and Letters of Raja Rammohun Roy, ed. by Dilip Kumar Biswas and Prabhat Chandra Ganguli. 1962, Appendix IV.
- b. Ibid. Appendix II.
- রজেন্দ্রনাথ বন্দ্রোপাধ্যায়। 'রামমোহন রায়'। সাহিত্য-সাধক-চরিত-মালা
   ১৬, ১৩৬৭ বছাল, পৃ ৫৩।
- Ym. The English Works of Raja Rammohun Roy. ed. by Jogendra Chandra Ghose. 1901, Part I, p. 287.
- The Father of Modern India: Commemoration Volume of the Rammohun Roy Centenary Celebrations. 1933. ed. by
   C. Chakravarty. Part 2, p. 133.
- ১২. নগেক্সনাথ চটোপাধ্যায়। 'মহাত্মা রাজা রামগোহন রায়ের জীবনচরিত'। ১৮৮১, পৃ ১২৯।

( ७९म१ हें रदिको बहुनावनीत २म थए @ Preliminary Remarks स्ट्रेग ।)

- ১৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ১৪. বিপিনচন্দ্র পাল। 'চরিত চিত্র'। ১৯৫৮, পু ৩১।
- ১৫, প্রোক্ত গ্রন্থ। পু ২০।
- 56. Brajendranath Seal. Rammohun Roy: The Universal Man pp. 11-12
- 59. Ibid. pp. 12-13.
- 35. Ibid. 18-21,
- 53. Karl Marx. 'The British Rule in India', Selected Works of Marx and Engels. Vol. I, p. 317.

- 20. Bimanbehari Majumdar. History of Political Thought: From Rammohun to Dayananda (1821-81) 1934. Vol. I, p. 10.
- ?>. The English Works of Raja Rammohun Roy. Part I, p. 221.
  ('Rights of Hindoos over Ancestral Property')
- 22. Ibid. p. 84 ('A Paper on Revenue System of India')
- ₹♥. Ibid. pp. 242-244 ('Rights of Hindoos over Ancestral Property')
- Ibid. p. 99 ('Appendix to the Judicial and Revenue System of India')
- Ibid. p. 31θ ('An Appeal to the King in Council')
- 3. Ibid. pp. 32-33 ('Judicial System of India')
- Ibid. pp. 303 305 ('An Appeal to the King in Council')
- ₹v. Ibid. pp. 47-48 ('Judicial System of India)
- 29. Bimanbehari Majumdar. History of Political Thought. p. 18.
- vo. S. D. Collet. The Life and Letters of Raja Rammohun Roy. pp. 130-131.
- S. The English Works of Raja Rammohun Roy. Part III, p. 105.
  (Final Appeal to the Christian Public)
- ex. V. P. Varma, Modern Indian Political Thought. 1961, p. 26.
- . The English Works of Raja Rammohun Roy. Part I, p. 5. ('Preliminary Remarks')
- vs. S. D. Collet. The Life and Letters of Raja Rammohun Roy. 1962, Appendix IX.
- ve. Ibid. Appendix II.
- Susobhan Chandra Sarker, cd. Rammohun Roy on Indian Economy. 1965, p. 23 ('A Paper on the Revenue System of India')
- ৩٩. Ibid. p. 25.
- оы. Ibid. pp. 25-27.
- va. The English Works of Raja Rammohun Roy. Part I, p. 103. ('Appendix to the Condition of India')

- 8 . Ibid, p. 77 ('Ans. to Q. 52 on Revenue System of India')
- 53. Jatindra Kumar Majumder, ed. Raja Rammohun Roy and Progressive Movements in India, 1941, pp. 439-49.
- 82. Ibid. pp. 113-120
- ৪০. সোমোল্ডনাথ ঠাকুর। 'ভারতের শিল্পবিপ্তর ও রামমোহন'। ১৯৬৩, পু ২৪।
- ৪৪. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ১০২।
- st. R. C. Dutt Economic History of India 1960, Vol. I, pp. 199-200
- 8 5. Susobhan Chandra Sarker, ed. Rammohun Roy on Indian Economy. pp. 84-89.
- 89. Niranjan Dhar. 'From Rammohun to Manabendra', The Rudical Humanist. 8 October, 1967, p. 461.
- ৪৮. বিনয় ঘোষ, সম্পা.। 'সাময়িকপতে বাংলার সমাজচিত্র'। ১৯৬৩, খণ্ড ২, পু >।
- 85. Pattabhi Sitaramyya. History of Indian National Congress (1885-1935). 1935, p. 17.

# এক : ভূমিকা

হরপ্রসাদ শান্ত্রী বলেছেন যে বাংলার যুবমানদে পাশ্চান্ত্রা দৃষ্টিভঙ্গী ও চিন্তাধারার প্রথম প্রবর্তক হলেন অক্ষয়কুমার দত্ত। তৎকালীন বুদ্ধিজীবীদের মধ্যে তিনি ছিলেন নিখাদ বস্তুবাদী। রামমোহন যথন বিলাত যাত্রা করেন তথন অক্ষয়কুমারের ব্য়স দশ। রামমোহনোত্রর বাংলার দার্শনিক বিপ্লবীদের (Philosophical Radicals) মধ্যে অক্ষয়কুমার অগ্রগণ্য। তিনিই রামমোহনের শ্রেষ্ঠ ও সার্থক উত্তরসাধক। রামমোহনের মৃত্যুর পর রাক্ষসমাজের চিন্তা ও আদর্শ গৃটি ধারায় প্রবহ্মান ছিল। এর ভক্তিবাদী দিক্টির প্রধান প্রতিক ছিলেন মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ, আর যুক্তিবাদী পথে অগ্রসর হয়েছিলেন অক্ষয়কুমার।

নবদ্বীপ থেকে মাইল চারেক দূরে চুপী গ্রামে অক্ষয়কুমারের জন্ম। ঐ বছর আর একজন শ্বরণীয় পুরুষ জন্মগ্রহণ করেন; তিনি অক্ষয়কুমারেরই পরবতী জীবনের বন্ধু ঈশ্বরচন্দ্র বিভাগাগর। দশ বছর বয়দে কলকাতায় আশার পর অক্ষয়কুমারের ইংরেজী শিক্ষা শুরু হয়। উনিশ বছর বয়দে পিতার মৃত্যু হলে অর্থাভাবে তাঁর ছাত্রজীবনের পরিসমাপ্তি ঘটে। 'তাহার জ্ঞানাজ্জনস্পৃহা এত অধিক ছিল যে', পরিণত বয়দে 'তিনি ছাত্রদের সহিত একত্রে মেডিকেল কলেজে ১ম বর্ষে রসায়ন ও ২য় বর্ষে উদ্দিনবিভা বিষয়ে শিক্ষাপাভ করেন। ভাহার পর তিনি জর্মনভাষা ও ভূত্রবিভার অন্ধূশীলন করেন'।

এই দময়ে ঈশরচন্দ্র গুগর দক্ষে তার পরিচয় হয়। ঈশরচন্দ্র অকয়কুমারকে
সংবাদ প্রভাকরের লেথকগোর্চার অস্তর্ভু কৈ করে নেন এবং ভিনিই মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের দক্ষে অকয়কুমারের সংযোগ ঘটিয়ে দেন। অকয়কুমার দেবেন্দ্রনাথের
তরবোধিনী-সভার দদশ্য মনোনীত হন (১৮০৯) এবং পরের বছর তরবোধিনী
পাঠশালায় শিক্ষকতাশুক করেন। তিনি পড়াতেন ভূগোল আরপদার্থবিছ্যা। ঐ-তৃই
বিবয়ে তিনি তৃটি গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। তরবোধিনী পাঠশালা হুগলী জ্বলার
বাশবেড়েতে স্থানাস্তরিত হলে অকয়কুমার ঐ কাজে ইন্তকা দিয়ে বয়্ধু প্রসরক্মার
ঘোষের সঙ্গে 'বিত্যাদর্শন' (১৮৪২) নামে একটি মাসিকপত্র প্রকাশ করেন।

পত্রিকাটি মাদ ছয়েক বেরিয়েছিল। ১৮৪৩ সালের ১৬ আগস্ট দেবেন্দ্রনাথের উল্যোগে 'তত্ত্ববোধিনী পত্রিকা' প্রকাশের প্রাঞ্জালে বিভাসাগর, রাজেন্দ্রলাল মিত্র প্রম্থ পাঁচজন দদস্তকে নিয়ে একটি কমিটি গঠিত হয়। অক্ষয়কুমার তার অন্যতম সহ-দচিব হন। লিখিতভাবে ১৮৪৬ দাল থেকে ঐ-পত্রিকার সম্পাদক হলেও বস্তুতঃ গোড়া থেকেই তিনি তত্ত্ববোধিনী পত্রিকার সম্পাদনা করতেন। তত্ত্ববোধিনীর উদ্দেশ্য ছিল: 'পদার্থবিতা, রসায়ন, প্রাকৃতিক ইতিবৃত্ত, নানাজাতীয় পুরাবৃত্ত, ধর্মনীতি, স্বদেশীয় সামাজিক ব্যবস্থা, জ্যোতিষ, শারীরস্থান, শারীর বিধান' প্রভৃতি বিষয়ের আলোচনা। সমকালীন বাংলাদেশের সাংস্কৃতিক জীবনে এই পত্রিকার ভূমিকা ছিল খুবই গুরুত্বপূর্ণ।

তত্তবাধিনী পত্রিকা সম্পাদনার দায়িত্ব প্রথম বারো বছর (১৮৪৩-৫৫) অক্ষয়কুমারের উপর ক্রস্ত ছিল। ঐ পত্রিকাতে অক্ষয়কুমারের গ্রন্থাকারে প্রকাশিত ছাড়াও বহু মূলাবান নিবন্ধ প্রকাশিত হয়। অবাধ জ্ঞানার্জনস্পূহা, দেশের প্রতি, বিশেষতঃ দারিদ্রাক্লিষ্ট কৃষকদের প্রতি দরদী মনোভাব এবং দেশবাসীর তৃঃখমোচনে রাষ্ট্রের ভূমিকা ও সম্ভাবনা সম্পর্কে তাঁর দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় ঐসব রচনাগুলিতে পাওয়া যায়। সমাজকে তিনি বিচার করতেন জৈব (organic) প্রত্যায়। শিক্ষা ও রাষ্ট্রপরিচালনার বিষয়ে তিনি গ্রীক দার্শনিকদের অনুগামী ছিলেন। লকের 'সামাজিক-চৃক্তি-তত্ব' তাঁকে কিছুটা প্রভাবিত করে এবং ম্যাল্পাসের জনসংখ্যানিয়ন্ত্রণ-তত্বেরও তিনি গুণগ্রাহী ছিলেন।

তত্ববোধিনী পত্রিকায় বেদবেদাস্ত ও পরব্রন্ধবিষয়ক তত্বাদি আলোচিত হলেও অক্ষয়কুমার দেবেন্দ্রনাথের সঙ্গে একমত হতে পারেন নি। এ-কথা দেবেন্দ্র-নাথেরই উক্তিতে জানা যায়। অক্ষয়কুমারের কাছে ধর্মের অর্থ ছিল প্রাকৃতিক নিয়মের অন্নরণ। এতদ্বিষয়ক চিন্তার পরিচয় তাঁর চূ-থণ্ডে প্রকাশিত 'বাহ্বন্তর সহিত মানবপ্রকৃতির সম্বন্ধবিচার' গ্রন্থটি বহন করে। জর্জ কুম্ব-এর 'কন্সটিটিউশন অব ম্যান' অবলম্বনে অক্ষয়কুমারের উক্ত গ্রন্থ বচিত।

প্রথম দিকে অক্ষয়কুমার ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করেছিলেন, (১৮৪৩) কিন্তু নিজস্ব মত ও স্বতন্ত্র পথে। ব্রাহ্মদমাজের শীর্ষস্থানীয় ব্যক্তিদের মধ্যে তিনি ছিলেন অন্ততম। ব্রাহ্মধর্মকে তিনি যুক্তিবহ ও বিজ্ঞানভিত্তিক করে তুলতে চেয়েছিলেন। তাঁর ভাষায়:

'ব্রাহ্মধর্ম সংক্রান্ত সমুদায় তত্ত্ব নিরূপিত হইয়াছে, আর কিছুই নির্দ্ধারিত হইবার সম্ভাবনা নাই, আমাদিগের এরূপ অভিপ্রায় নহে। ধর্ম বিষয়ে ইতিপূর্বে যাহা কিছু নির্ণীত হইয়াছে, এবং উত্তরকালে যাহা কিছু নির্ণীত হইবে, সে সম্দায়ই আমাদের ব্রাহ্মধর্ম্মের অন্তর্গত। সহস্র শতাব্দী পরেও যদি কোন অভিনব ধর্মতত্ত্ব উদ্ভাবিত হয় তাহাও আমাদের ব্রাহ্মধর্ম। ব

স্বভাবত:ই তাঁর মতামতকে অগ্রাহ্য করা হত এবং ব্রাহ্মদের সঙ্গে তাঁর তীব্র বাদায়-বাদ দেখা দিত। 'ইণ্ডিয়ান মিরর' পত্রিকায় এ-সম্পর্কে মন্তব্য করা হয়েছিল: 'The negative, critical and destructive part of the work of the Brahmo Samaj, thirty years ago, was principally done by him.'

ব্রাহ্মদমান্তে দংস্কৃতের পরিবর্তে বাংলায় তিনি প্রার্থনার প্রবর্তন করেছিলেন। ব্রহ্মের উপাসনায় পুশ্প, চন্দন, নৈবেছাদি ব্যবহারের তিনি বিরোধী ছিলেন। ব্রাহ্মন্মান্তের দক্ষে যুক্ত হলেও তিনি বিজ্ঞাননির্ভর দৃষ্টিতে সব কিছু দেখতেন। একবার উপাসনাকে তিনি একটি সমীকরণের সাহায্যে তার অর্থহীনতা প্রতিপন্ন করেন:

পরিশ্রম = শশু প্রার্থনা + পরিশ্রম = শশু : প্রার্থনা = •

'বেদ ঈশ্বর প্রণীত ও অভ্রাস্ত'— এই মতই একসময় আদি ব্রাহ্মসমাজে প্রচারিত হত। এবিষয়ে অক্ষয়কুমার বিচার উপস্থিত করেন ও দেবেন্দ্রনাথকে স্বীয় মতে আনয়ন করেন। রাজনারায়ণ বহু লিখেছেন:

'বেদ ঈশ্বর প্রত্যাদিষ্ট নহে, বিশ্ববেদান্তই প্রকৃত বেদান্ত, এই মত অক্ষরবাবু দারা ১৭৭২ শকের (১৮৫০ খ্রীষ্টান্স) ১১ই মাঘ দিবসে সাংবংদরিক উৎসবের বক্ততাতে প্রথম ঘোষিত হয়।'৮

এছাড়া অক্ষয়কুমার বিশুদ্ধ জ্ঞানের চর্চা প্রবর্তনেও উচ্চোগী হন। শাস্ত্র থেকে শ্লোক সংগ্রহ করে দেবেন্দ্রনাথ 'ব্রাহ্মধর্ম' গ্রন্থ সংকলন করেছিলেন; তাতে অক্ষয়-কুমারের দায় ছিল না। শাস্ত্রীয় গোঁড়ামির পরিবর্তে তিনি চাইতেন প্রাকৃতিক নিয়মের অন্তবর্তন ও যুক্তিবিচারের দাহায্যে দিদ্ধান্ত গ্রহণ। তাঁর যুক্তিপ্রবর্ণ মনের স্থান্তর পাওয়া যায় তাঁর একটি ভাষণ থেকে:

'অথিল সংসারই আমাদের ধর্মশাস্ত্র। বিশুদ্ধ জ্ঞানই আমাদের আচার্যা। ভাস্কর ও আর্যভট এবং নিউটন ও লাপ্লাস যে কিছু যথার্থ বিষয় উদ্ভাবন করিয়াছেন, তাহাও আমাদের শাস্ত্র। গৌতম ও কণাদ এবং বেকন ও কোমত যে কোন প্রকৃত তত্ত্ব প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও আমাদের শাস্ত্র। কণ্ঠ ও তলবকার, ম্যা ও মহম্মদ এবং যীশু ও চৈতন্ত পরমার্থ বিষয়ে যে কিছু তত্ত্ব প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও আমাদের ব্রাহ্ম ধর্ম।'

১৮৫২ সালে অক্ষয়কুমার, রাখালদাস হালদার ও অনঙ্গমোহন মিত্র মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের বাসভবনে দ্বিতীয় 'আত্মীয়সভা' প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। মহর্ষি ছিলেন তার সভাপতি এবং অক্ষয়কুমার ছিলেন কর্মসচিব। প্রতিষ্ঠানটি তদানীস্তন ব্রাক্ষসমাজের যুক্তিবাদী সদস্তদের মিলনকেন্দ্র ছিল। পারম্পরিক মতের সংঘর্ষে সভাটি বেশি দিন স্থায়ী হয় নি। ঐ সভায় অক্ষয়কুমার একবার হাত তুলে দেখরের স্বরূপ নিরূপণের জন্যে ভোট গ্রহণ করেছিলেন। ১°

কিশোরীটাদ মিত্রের বাসগৃহে প্রতিষ্ঠিত (১৮৫৪) যুক্তিবাদী নব্যসম্প্রদায়ের 'সমাজানতিবিধায়িনী স্বহৎসমিতি'তে অক্ষয়কুমারের নিয়মিত যাডায়াত ছিল। সমিতির উদ্দেশ্য ছিল: 'ক্ত্রীশিক্ষা প্রবর্তন, হিন্দু বিধবার পুনর্বিবাহ, বালাবিবাহ বর্জন এবং বছবিবাহ প্রচলন রোধের' জন্তে আল্দোলন। রাধানাথ শিকদার, রিসকর্ষণ্থ মল্লিক, কিশোরীটাদের প্রতা প্যাবীটাদ মিত্র, হরিশ্চন্দ্র ম্থোপায়ায়, রাজেন্দ্রলাল মিত্র প্রম্থ যুক্তিবাদী, সমাজসংস্কারক ও নব্যপন্থীগণ ছিলেন ঐ সমিতির সদস্য। তাঁদের মধ্যে অক্ষয়কুমারের চিন্তা প্রতাব বিস্তার করে। '

বিভাসাগর মহাশয় ছিলেন অক্ষয়কুমারের ঘনিষ্ঠ বন্ধু। শিক্ষক-শিক্ষণের জন্মে বিভাসাগর কলকাতায় 'নর্মাল স্থুল'-এর প্রতিষ্ঠা (১৮৫৫) করেন। অক্ষয়কুমার ব্রাদ্মমাজ ও তর্বোধিনী পত্রিকার সংশ্রুব ত্যাগ করার পর বিভাসাগরের অন্থরোধে ঐ স্থূলের প্রধান শিক্ষকের পদ গ্রহণ করেন। ঐ পদে তিনি বছর তিনেক ছিলেন। এর কিছু আগে তাঁর 'বাহ্বস্তুর সহিত মানব-প্রেকৃতির সম্বন্ধ-বিচার' গ্রন্থটির তুই থও (১৮৫১, ১৮৫৩) এবং 'চারুপাঠ' গ্রন্থটির তুই থও (১৮৫১, ১৮৫৩) এবং 'চারুপাঠ' গ্রন্থটির তুই থও (১৮৫১, ১৮৫৩) করা থও (১৮৫৯) ছাড়াও তাঁর অন্যান্ত গ্রন্থের মধ্যে 'ভারতবর্ষীয় উপাসক-সম্প্রদায়' (১ম থও ১৮৭০, ২য় থও ১৮৮৩), এবং 'ধর্মনীতি' (১৮৫৬) বিশেষ উল্লেখযোগ্য। গুরুতের শিরঃপীড়ায় আক্রান্ত হয়ে তিনি নর্ম্যাল স্থূলের শিক্ষকতা থেকে অবসর নেন। তুরারোগ্য ঐ রোগেই তাঁর মৃত্যু ঘটে।

# তুই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

রাজনারায়ণ বস্থ অক্ষয়কুমারকে অজ্ঞাবাদী (agnostic) বলে অভিহিত করেছেন। ২ অক্ষয়কুমারের মতে বিশ্বজগৎ প্রকৃতির নিয়মে চলে, বিশ্বাতীত কোন ও ঈশ্বরের নির্দেশে নয়। তাঁর কাছে প্রাকৃতিক নিয়মই ঈশ্বরস্থ নিয়ম। প্রার্থনার পরিবর্তে সেই নিয়ম পালন করলেই স্থাই ওয়া য়য়। 'মানব-কুলের হিত-সাধন করাই পরমেশ্বরের য়থার্থ উপাসনা'— এই ছিল তাঁর মত। ২৩ তিনি মনে করতেন যে বিজ্ঞানই য়থন সর্বজ্ঞানের আকর, তথন বিজ্ঞানভিত্তিক প্রাকৃতিক নিয়মেই মান্তবের জীবন ও সমাজের নীতি নির্ধারিত হওয়া উচিত। এই চিস্তাকে তিনি ব্রাক্ষসমাজে প্রতিষ্ঠিত করতে গিয়ে ব্যর্থ হন। প্রকৃতির নিয়মের সঙ্গে সংগতি বজায় রেখে নিজের আত্মীয়বর্গ, সমাজ ও দেশের, তথা সমগ্র মানবকুলের প্রতি কর্তব্যপালন বিধেয়— এ-ই হল শ্রেষ্ঠ ধর্ম ও য়থার্থ উপাসনা। তিনি বলেছেন:

'বিশ্বপতি যে সকল গুভকর নিয়ম সংস্থাপন করিয়া বিশ্ব-রাজ্য পালন করিতেছেন, তদত্বযায়ী কার্যাই তাঁহার প্রিয় কার্যা; এবং তাঁহার প্রতি প্রীতিপ্রকাশকপূর্বক তৎসমৃদায় সম্পাদন করাই আমাদের একমাত্র ধর্ম।'১৪ তিনি বিশ্বাস করতেন যে শরীর, বৃদ্ধি ও ধর্মপ্রবণতার স্থসমঞ্জস ও যুগপৎ উন্ধতির অন্থনীলনই হবে প্রকৃত ধর্ম – যা তিনি ব্রাহ্মসমাজের আদর্শরূপে উপস্থাপনের প্রয়াসী হয়েছিলেন। প্রকৃতির নিয়মান্থসারে কর্তব্য সম্পাদন করা না করাই ধর্ম ও অধর্ম। ব্রাহ্মসমাজের ইতিবৃত্তে বলা হয়েছে: 'সমাজ হইতে বেদের আধিপত্য উঠাইয়া দিয়া, স্বভাবকে ধর্মপুস্তকরূপে প্রতিপন্ন করত তিনিই ব্রাহ্মধর্মকে স্বাভাবিক ধর্ম বলিয়া প্রথম প্রচার করেন। কিন্তু তাঁহার ধর্মের পত্তনভূমি বৃদ্ধি ও যুক্তি। বৃদ্ধিকে নেতা করিয়া তিনি ব্রাহ্মধর্মকে অতি কঠোর বৌদ্ধধর্মের আকারে প্রচার করিয়াছিলেন।'১৫

যুক্তিবাদী অক্ষয়কুমার প্রাক্তিক নিয়মের অপরিহার্যতায় সম্পূর্ণ বিশ্বাদী ছিলেন এবং অতীন্দ্রিয় সন্তায় তাঁর আস্থার বিশেষ পরিচয় পাওয়া যায় না। বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীতেই তিনি প্রকৃতিকে স্বতঃসিদ্ধভাবে নিয়মনির্দিষ্ট জ্ঞান করতেন এবং তারই পৃষ্ঠপটে তিনি মাহ্লয় ও সমাজকে বিচার করেছেন। তাঁকে সেজন্তে অনায়াসে বস্তুবাদী বলা চলে। মাহ্লয় ও প্রকৃতির মধ্যে একটা সম্পর্ক খুঁজে বের করার চেষ্টা আধুনিককালে এদেশে তিনিই প্রথম করেন। তিনি বলেছেন:

'পূর্ব্বে আমারদিগের দেশে যত দর্শনশাস্ত্র প্রকাশ হইয়াছে, এবিষয়ে অনুসন্ধান

করা তাহার তাৎপর্য্য ছিল না। আপনারদিগের শারীরিক ও মানদিক স্বভাব ও বাহ্যবস্তুর সহিত তাহার সম্বন্ধ বিবেচনা করিবার প্রয়োজন তৎকালের লোকের সম্যক বোধগম্য হয় নাই। <sup>23</sup> ৬

প্রাক্তিক নিয়মে স্বথের সন্ধান স্বতঃসিদ্ধ। স্থথের মানদণ্ডেই মন্থয়জীবনের সার্থকতা ও সাফল্য নির্ণেয়। হিতবাদীরা স্বথকেই সন্দেহাতীতভাবে সকলের কাছে একমাত্র গ্রহণযোগ্য মৃল্যুযন্তা মনে করে তারই ভিত্তিতে মন্থয়জীবনের বিচার করেছেন। ইংলণ্ডের হিতবাদী চিস্তা ঐ সময়ে বাংলাদেশে বেশ প্রভাব বিস্তার করে। কেশবচন্দ্র সেন এক বক্তৃতায় বলেছিলেন:

'The politics of the age is Benthamism, its ethics Utilitarianism, its religion Rationalism, its philosophy Positivism.'

বেনথামের হিতবাদী ও যুক্তিবাদী চিন্তায় অক্ষয়কুমার যথেষ্টই প্রভাবিত হয়েছিলেন এবং পরবর্তীকালে বহিমচন্দ্রের উপরও ঐ প্রভাব প্রত্যক্ষ করা যায়। অক্ষয়কুমার ও বহিমচন্দ্র উভয়েই হিতবাদী চিন্তাধারাকে আরও পরিপুষ্ট করে তোলেন। স্থকে তাঁরা দার্বজনীন স্থ হিদাবেই দেখতেন। তবে হুজনের দেখার দৃষ্টিকোণ ছিল ভিন্ন; অক্ষয়কুমার দেখতেন ব্যক্তিমান্থবের বিকাশের দিক থেকে; পক্ষাস্তবের বহিমচন্দ্র দমষ্টিগত উন্নতির দিক থেকে দেখতেন। বহিমচন্দ্র শেষাবিধি মিল-বেনথামের আদর্শকে পরিহার করেন।

প্রকৃতির নিয়ম তথা স্থ অর্জনকে অক্ষয়কুমার ভৌতিক, শারীরিক ও
মানসিক এই তিন পর্যায়ে বিশ্বস্ত করেছেন। তাতে ভৌতিক পর্যায়ে নিয়মনিয়ন্তিত
জড়জগতের রূপ ও প্রকৃতি বিশ্লেষিত হয়েছে। শারীরিক ক্ষেত্রে মাম্বরের জন্ম,
বৃদ্ধি ও মৃত্যুর প্রক্রিয়ায় দৈহিক নিয়মের ব্যাখ্যা পাওয়া যায়। মানসিক পর্যায়
জৈব চেতনার বিশ্লেষণ এবং মায়্লয় ও পশুর ভিন্ন স্তরে নিহিত চেতনার কথা
আলোচিত হয়েছে। বায়্ল বস্তর সঙ্গে সম্পৃক্ত মায়্লয়ের জৈব প্রবণতাকে অক্ষয়কুমার বৃদ্ধি, ধর্ম ও নিরুষ্ট বৃত্তিতে বিশ্লস্ত করেছেন। তাঁর এই বস্তুনির্ভর দৃষ্টিভঙ্গীতে
অতীক্রিয় চেতনার কোনও অস্তিম্ব নেই। মানবিক প্রবণতা প্রসঙ্গে যদিও তিনি
অর্জনম্পৃহা, লোকায়রাগ, দাবধানতা ইত্যাদির সঙ্গে ভক্তিকেও অন্তর্ভুক্ত
করেছেন— কিন্তু সে ভক্তি ঈশ্বরের পরিবর্তে মায়্লমের প্রতিই প্রদর্শনীয়। বিদ্নিম
দর্শনেও ভক্তির এক বিশেষ স্থান আছে। এবং তিনিও তা মহৎ আদর্শের
ক্ষেত্রেই প্রয়োগ করতে চেয়েছেন। বঙ্কিমচন্দ্রের চতুর্বিধ নিয়ম প্রাচীন শাস্বগুলি
থেকে আছত। সেদিক থেকে অক্ষয়কুমারের ত্রিবিধ নিয়ম বেদ ও উপনিবদের

নিগড়ে বাঁধা হয় নি । প্রকৃতিকে বিজ্ঞাননির্ভর দৃষ্টিতে জেনে কিভাবে দেই জ্ঞান থেকে স্বথ অর্জন করা যায় সে-সম্পর্কে অক্ষয়কুমার তিনটি স্থ্র দর্শিয়েছেন: ১. শরীর ও মনের যথোচিত সঞ্চালন; ২. সমৃদ্য় মনোবৃত্তির সামঞ্জ্য বিধান; ৩. বাহ্যবস্তু সম্পর্কিত নিয়মের সঙ্গে স্থমঞ্জদ মনোবৃত্তির সংগতিসাধন এবং দঠিক, দং ও শুভপথে পদক্ষেপের পদ্মা নিরূপণ।

এথানেও পশ্চিমী হিতবাদী চিস্তা ও বিজমচন্দ্রের আদর্শের দঙ্গে অক্ষরকুমারের বেশ মিল দেখা যায়। দেহমনের শক্তি ও বিকাশের কথা বিবেকানন্দ, শ্রীঅরবিন্দ, গান্ধী, স্থভাষচন্দ্র প্রভৃতি অনেকেই উপলব্ধি করেছেন। তবে তাঁরা সকলেই তার লক্ষ্য হিসাবে সদাই ব্রহ্ম বা ঈশ্বরকে রেখেছেন। বিজমচন্দ্রের সামনে ছিল সমাজ, পক্ষাস্তরে অক্ষয়কুমারের মানসনেত্রে ছিল মাহ্রষ। তিনি আধ্যাত্মিক দৃষ্টিকোণে মান্ত্র্য ও তার জীবনদর্শনকে বিশ্লেষণ করেন নি। তিনি বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতেই চেয়েছিলেন প্রাকৃতিক নিয়মান্ত্র্যারী জীবন ও সমাজের স্থসমঞ্জ বিধিবাবস্থা। উত্তরস্থনীদের মধ্যে এই বিজ্ঞাননির্ভর মানবতন্ত্রী মনোভাব মানবেক্ত্রনাথের দর্শনেই বিশেষ দেখা যায়।

অক্ষয়কুমার নির্বিচারে কোনও কিছু গ্রহণ করতেন না। প্রকৃতিকেই তিনি যথার্থ জ্ঞান ও ধর্মের উৎদ মনে করতেন। তাঁর মতে প্রকৃতির সম্যক জ্ঞান থেকেই মানুষ সঠিক জ্ঞানতবে উপনীত হতে পারে; দেদিক থেকে প্রকৃতির নিয়মেই ধর্ম, স্থায়পরায়ণতা, ব্যক্তিগত ও রাষ্ট্রীয় রীতিনীতি প্রভৃতি যাবতীয় বিষয় নিহিত; প্রকৃতির নিয়মকে উদ্ঘাটিত করতে হলে এবং তার থেকে মানুষ ও দ্মাজের পালনীয় অন্থান্থ নিয়মে পৌছতে হলে যুক্তিবাদী মনননির্ভর বৈজ্ঞানিক অনুসন্ধিৎসা থাকা চাই। তাঁর কথায়: 'বিশুদ্ধ জ্ঞানই আমাদের আচার্য্য'। ঈশ্বর শব্দিতিক তিনি বাবহার করেছেন— কিন্তু প্রচলিত অর্থে নয়। তাঁর ঈশ্বর বিশ্বাতীত, অতীন্ত্রিয় ও উপাশ্র কোনও শক্তি নন।

ইউরোপের মধ্যযুগীর অধ্যাত্মবাদীদের মত তিনি একথা বিশ্বাস করতেন না যে চূড়ান্ত প্রাকৃতিক নিয়ম মান্ত্রের গোচরীভূত হয়েছে। প্রাকৃতিক নিয়ম কালক্রমে আরও উদ্ঘাটিত হতে পারে; হলে সে-নিয়ম অবশ্রই গ্রহণযোগ্য। এ-কথার বোঝা যায় যে তিনি অন্ধবিশ্বাসকে আদে সমর্থন করতেন না, বস্তুতঃ বিবর্তনের গতিপথে জ্ঞানের রাজ্য সম্প্রসারিত হয়। বিজ্ঞানই মান্ত্রের যাবতীয় বিধিব্যবস্থার আদর্শ ও মানদণ্ড।

# তিন: রাষ্ট্রদর্শন

অক্ষর্থাবের নমাজের উৎপত্তি প্রভাগ্ন আারিস্টটনের চিন্তায় প্রভাবিত। শহন্ধতি প্রবৃত্তির (Instinct) বলেই তার মতে সমাজের উদ্ভব ঘটে—যুক্তি অথবা চুক্তি সমাজকণ্টর কারণ নয়। <sup>১৮</sup> এবিধয়ে তিনি রামমোহনের অন্তগামী—রামমোহন সমাজকণ্টর কারণজ্বন চুক্তিভবের বাণ্যায় বিশ্বামী ছিলেন না। চুক্তিভবের বিশ্বাম সমাজকণ্টর কারণজ্বন ইউরোপীয় দার্শনিকদের মতামত উভয়কেই প্রভাবিত করেছিল। অক্ষয়কুমার এবিধয়ে মৌমাছির উদাহরণ দিয়ে বলেছেন:

'পরক্ষর মিলিত হইয়া কার্য্য করা মধুমক্ষিকার স্বভাব। যদি এক একটি মধুমক্ষিকা এক একটি প্রশন্ত পুন্সোতানে স্থাপিত হয়, স্বতরাং পরক্ষর সাক্ষাৎকার
ও একত্র সহবাস করিতে না পারে, তাহা হইলে অপর্যাপ্ত আহার-দ্রব্য প্রাপ্ত
হাতে পারে, কিন্তু ভাহাদিগের স্বভাব-সিদ্ধ শক্তিসহকারে সমবেত যত্ন দারা
যেরূপ স্বথ সন্মোগ ও কার্য্য সম্পাদন করিবার সামর্থ্য আছে, তাহা সাধন
করিতে না পারিয়া অবশ্রই অস্থে কাল্যাপন করিবে তাহার সন্দেহ নাই।
মন্থ্যের বিষয়ও অবিকল সেইরপ—সমান্ধর হইয়া গ্রাম ও নগর মধ্যে
একত্র বাস করাই মন্থ্যের পক্ষে শ্রেয়ংকর, সংসারাশ্রম পরিত্যাগপ্রক্র স্বভন্ত
অবধিতি করা কোন মন্তেই উচিত নহে।''

তার মতে ইশ্বর স্থেত, দয়ামায়া, ভালনাদা প্রাকৃতি কতকগুলি দহজাত গুণে মান্তনকে ঘেমন মহিমা দান করেছেন, তেমনি ঐসন বৃত্তিগুলির ক্রুণার্থে প্রয়োজন সমাজনগুলার প্রবৃত্তিতেও ভাকে মণ্ডিড করেছেন। বিষয়টিকে তিনি স্থারত স্থিতারে বোষানোর জন্যে বলেছেন:

'মথকাদিসের পরক্ষর সাপেক্ষতা বিস্তর প্রথের মূল। গৃহ নির্ম্মাণ, শশু উৎপাদন, নৌকা গঠন, বন্ধ ব্যন ইতাদি যাবতীয় স্থ-সাধন ব্যাপার লোকের সমবেত চেপ্তা থাবা সম্পাদিত হওয়া কোন ক্রমেট স্ক্রাবিত নতে। তদ্বির, সমাজবদ্ধ হইয়া বস্তি করাতে আমারদের অংশকানেক মনোর্ক্র সমাক চিপ্তার্গ হইয়া অংশক ক্থ সঞ্চার করে… যিনি আমারদিপের এই স্থক্ষরী বৃত্তি প্রদান করিয়াছেন, আমারদিপের গৃহস্থ ও জনসমাজ্য ও ওলা যে ইতার নিতান্ত অভিপ্রেত, তাহার কোন সন্দেহ নাই। মন্তব্যের এই বৃত্তি ধ্যাত্ত অভাবতই অন্ত সংস্থা প্রত্তি হয়। 'ংক

সংঘাত প্রতি-প্রত ও প্রতির বিধানালয়ী প্রতায় ছাড়াও সমাজকে তিনি

জীবদেত (organic) নদৃশ মনে করতেন। ঘদির উদাহরণ দিয়ে বলেছেন, বিষ্ণান্য ঘড়ির বিভিন্ন অংশের নিজ নিজ কাজ ও গ্নন্নৈচিরা আছে এবং সেওলির সময়য়ে ঘড়ি স্থাংসম্পূর্ণভাবে চলে থাকে, তেমনি মান্ত্র্যও আর্ম্বা গ্রাবিশিষ্ট হর্যা সর্বেও অক্সন্তর্য সাজের সঙ্গে সে ওসংবদ্ধ। যন্ত্রস্থা সমাজের একোল পূর্ণাক প্রাণান ক্যায় পরিদ্যানান। মান্ত্র প্রাণাসদৃশ সমাজের অংশ, তাই বাজিন্মান্ত্রের মক্স সমগ্র সালাজিক মঙ্গলেরই নামান্তর। বেনথামের প্রত্যান্ত্রা মান্ত্রের অহংপ্রবৃত্তিতে অক্যন্ত্রার বিশ্বাসা্গ ছিলেন বচে, কিন্তু তিনি মনে করতেন যে সমাজের ওখন বিকাশের মধ্যেই ব্যক্তিমান্ত্রের স্থাও সংরক্ষিত হয়। ইশ্বর চান সকলের মক্সল; তাই তিনি মান্ত্রের মধ্যে একদিকে যেমন অহং ভাব স্থাবিত করেছেন, তেমনি ভার মনে এ-বোধন্ত দিয়েছেন যে অপরের স্থাও রক্ষার মধ্য দিয়েই নিজ স্থাও সংরক্ষার সঞ্জব। অপরের ভবা সমাজের স্থাবিক উর্গেশ করে থায় স্থাও চিকিতার্থের মনোর্গ্র প্রকারশ্বের নিজেরই ক্ষার্থর করিব হয়।

তার মতে সামাজিক সকল বিধিবাবস্থার লক্ষ্য স্বাহ্মক কলানান ধন--এবং তার শ্রেষ্ঠ পক্ষতি হল বাজিমান্তবের স্বীয় স্বার্থকে সম্প্রির পরিজ্ঞানতে উদ্ধানিত করে তোলা। কলাটি laissez-lairo মতবাদের প্রকারাস্থর মনে হলে পারে—বস্তুত্তঃ এ-মনোভাব তার রাষ্ট্রস্বায় লাগাল পায় নি-- কারণ িনি নিজেট বল্টিলেন যে অহং যেমন মান্তবের একটি প্রকৃতি তেমনি প্রার্থন হাত মান্তবের অপর একটি সহজাত প্রকৃত্তি। একের স্থাবক অপরের মনে তিনি প্রতিক্ষাত্ত করতে চেয়েছিলেন। মান্তবের মধ্যে স্থাবক অপরের সমেন তিনি প্রতিক্ষাত্ত করতে চেয়েছিলেন। মান্তবের মধ্যে স্থাবক প্রবের সামজ্ঞ পরিনামে প্রাক্তিরিটের ক্ষা ও সমুদ্ধির অধিকারী করে তুলবে। স্থাবের এট উদার ক্ উদ্ধানিত চিত্র মান্তবের মনোজগতে যে অন্তপ্তিত সেনাব্যয়ে অক্যরক্ষার অবহিত ছিলেন। তিনি মনে করতেন স্থাবের আমিল ও সংখাতেই স্থাতির মান্তির চিলেন। তিনি মনে করতেন স্থাবের আমিল ও সংখাতেন যে কোনম্ব মান্তির চাঞ্চরতের মূল। এ-কলার নজির হিসাবে দেখিয়েছেন যে কোনম্ব মেন্তবির বাজা প্ররাজ্ঞা লোভে মধ্য নজরে মান্তব্য ক্ষিত্র হাত্তর স্থাবির মান্তব্য করিছেছত। উপলব্ধি করে স্থাক্ষক্ষের হিণ্ডান্তক আচরণকে প্রতিনির করতে স্থাক্ষাক্ষরে হিণ্ডান্তক আচরণকে প্রতিনির করতে স্থাক্ষান হিল্ডান্তর অবসান ম্ট্রের।

ধ্য ও প্রকৃতির বিধিবাবস্থাকে উপেক্ষা করলে মাহাসের সমুচিত ছাটোগ ঘটে। প্রবাদ্য গ্রাস ও মুক্তিগ্রত ও কারণে অমঙ্গল ও বিনাশের প্রে মাহায়কে নিয়ে যায়। যুদ্ধ মানবিক ম্ল্যবন্তার পরিপন্থী। বহু সভ্যতাই তাঁর মতে যুদ্ধে লিপ্ত হওয়ার ফলে ধবংস হয়ে গেছে। প্রসঙ্গত অক্ষয়কুমার বলেছেন:

'ইংরেজরা অধর্মদহকারে ভারতবর্ষ অধিকার করিয়াছেন, এবং অধর্মদহকারে শাসন করিয়া আসিতেছেন। কিন্তু পরমেশ্বের নিয়ম লজ্মন করিলে অবশুই তাহার প্রতিকল প্রাপ্ত হইতে হয়। অতএব, যে সকল নিরুষ্ট প্রবৃত্তি অত্যন্ত প্রবল হওয়াতে তাহার। ভারতভূমি অধিকার করিয়া প্রজাদিগের সহিত স্থায়-বিরুদ্ধ ব্যবহার করিতেছেন, সেই সকল মনোবৃত্তির প্রবলতা দারা স্থাদেশেরও অনেক প্রকার অনিষ্ট ঘটনা হইয়া আসিতেছে'। ২২

এথানে একটি বিষয় লক্ষণীয় যে ইংরেজদের ভারতভূমি অধিকারকে তিনি অহমোদন করেন নি। এরূপ মনোভাব ঐ সময় প্রায় বিরল ছিল। রামমোহন, কেশবচন্দ্র, হ্রেন্দ্রনাথ প্রম্থ নেতৃর্ন্দ ইংরেজদের আগগনকে ঈশ্বরের আশীর্বাদ বলে মনে করতেন।

অক্ষয়কুমার মনে করতেন যে, জন্ম থেকেই মান্নাহের উপর কতকগুলি দায়িত্ব এসে পড়ে যেগুলির যথোচিত প্রতিপালন অপরিহার্য। তার মধ্যে নিজের স্বাস্থ্য বজায় রাথা, নিজেকে শিক্ষায় পরিপূর্ণ করে তোলা এবং সন্তানসন্ততিদের সমত্ব লালন ও পালনের মাধ্যমে সামাজিক অগ্রগমনকে ত্বরান্থিত করা— মান্নাহের জন্মগত দায়িত্ব ও কর্তব্য। যে-মান্ন্য প্রকৃতই স্থাথের সন্ধানী তাকে এই দায়িত্ব পালন করতেই হবে। ২৬ অক্ষয়কুমারের চিন্তায় প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্যের নৈতিক আদর্শের সংমিশ্রণ এবং রাষ্ট্র ও সমাজজীবনে তার প্রযুক্তির নির্দেশ এদেশের রাষ্ট্রচিন্তায় একটি অভিনব অবদান।

### চার: সমাজতত্ত্ব

অক্ষয়কুমারের মতে রাষ্ট্র সমাজেরই দর্পণ। সমাজের চরিত্র ও চেহারা রাষ্ট্রের মধ্যেই ফুটে ওঠে। উভয়ের পারস্পরিক সম্পর্ক তাই অবিচ্ছেত্য। রাষ্ট্র যেথানে চুর্বল ও অরাজকতায় পূর্ণ সেথানকার নাগরিকরা নিজেদের মধ্যে স্কুণ্ট সম্বন্ধ গড়ে তোলে ও ছোট ছোট গোষ্ঠী ও সম্প্রদায়ে বিভক্ত হয়ে পড়ে। এরূপ ক্ষেত্রে লোকেরা এক-একটি গোত্রাধীনে নিজেদের স্বতন্ত্র পরিবারভুক্ত বলে মনে করে। এ-ধরণের সমাজব্যবস্থা মধ্য এশিয়া ও আরব জাতিগুলির মধ্যে দেখা যায়। ২৪ ভারতের সামাজিক বৈশিষ্ট্রাই এখানকার যৌথ পরিবার প্রথা প্রচলিত বলে অক্ষয়কুমার মনে করতেন। তবে রাষ্ট্রশক্তি সবল ও কুশল হলে জনসাধারণের মনে ধন প্রাণ সম্পত্তি সম্পর্কে স্বতই নিরাপন্তার ভাব জাগতে পারে; সাম্প্রদায়িক ভেদবুদ্ধি চলে যায়; সমাজসংগঠনে ব্যক্তিস্বাতব্রা স্থান পায়।

তাঁর মতে ব্যক্তিমান্থবের দঙ্গে গোণ্ঠীর স্বার্থান্থিত সম্পর্ক অবিচ্ছেন্ত। সরকার ঐ গোণ্ঠীবন্ধ মান্থবের প্রতিভূ। ব্যক্তিমান্থর যে-কারণে সমাজবদ্ধ হয়েছে সেই কারণ বা উদ্দেশ্য সরকারি কার্যকলাপের অঙ্গীভূত হওয়া বাঞ্চনীয় — যুথবদ্ধ প্রচেষ্টা বিনা বহু কাজন্ট সাধন করা যায় না। অক্ষয়কুমার আরও মনে করতেন যে, সরকারের কাজ শুধু লোকের জীবন ও ধনসম্পত্তি রক্ষাই নয়; তাদের বৈষমিক উন্নয়ন এবং দেহ ও মনের বিকাশ সাধনেও সহায়তা করা অক্যতম কর্তব্য। লোকে স্বাস্থাহীন হলে তারা তাদের নাগরিক দায়িত্ব পালনে অক্ষম হয়। একের রোগ অপরের ভিতর সংক্রামিত হয়। লোকের মধ্যে স্বাস্থাক্তান বিস্তারও সরকারের কাজ। ঠিক তেমনি নীতিজ্ঞান ও মননশীলতার সাহায্যে মান্থবের ইন্দ্রিয়াসন্তি সংযত না হলে সমাজেরই অশেষ তুর্গতি ঘটে— শেজন্তে জনসাধারণের নীতিবোধ ও বৃদ্ধির্তির বিকাশসাধনার্থে সরকারকে শিক্ষাবিস্তারে উজ্যোগী হতে হবে। যে-সরকার জনসাধারণের কাছে তার এইসব দায়িত্ব পালনে অক্ষম, সে-সরকার রিক্ত অধমর্থের স্থায় দোষী। শাস্তি ও শৃন্থলা বজায় রাথা যেমন সরকারের একটি গুরুলারিত্ব তেমনি দৈহিক জ্ঞান ও মানবিক ম্লাবন্তায় মান্থবকে স্থিশিক্ষত করে তোলাও সরকারের আদর্শ হওয়া উচিত।

সমাজদংস্কারে অক্ষয়কুমারের চিন্তা ও চেষ্টাও শ্বর্তবা। পূর্বসূরী রামমোহন ও শ্বহদ বিভাসাগরের সংস্কারপ্রয়াদের তিনি অন্তগামী ছিলেন। ১৮৫৫ সালে তিনি বিবাহের বয়সকে আইনের সাহায্যে বর্ধিত করার দাবি উত্থাপন করেন। তিনি দেখিয়েছেন যে, প্রাচীন ভারতে লোকে শিক্ষা সমাপ্তির পর ১২ থেকে ৩৬ বৎসর কালাবিধি বিবাহ করতেন। মেয়েদেরও বিবাহ হত এমন বয়দে ঘথন তাদের স্বামী মনোনয়নের বৃদ্ধি দেখা দিত। জার্মানির নজির উল্লেখ করে তিনি দেখিয়েছেন যে সেখানে বিবাহের ন্যুনতম বয়দ পুরুষের ক্ষেত্রে ২৫ এবং নারীর ক্ষেত্রে ১৮; শ্রীকে স্বথে-স্বাচ্ছন্দ্যে রাখতে সক্ষম জেনে তবেই সেখানকার যাজক ও কর্তৃপক্ষ লোককে বিবাহের অন্তমতি দিতেন। ভারতেও এ-ধরণের আইন থাকা আবশ্রুক বলে তিনি অন্তব্য করেন— নইলে ভারতেও এ-ধরণের আইন থাকা আবশ্রুক বলে তিনি অন্তব্য করেন— নইলে ভারতের স্থ্য ও সমৃদ্ধি স্কদ্র পরাহত।

বিবাহ সম্পর্কে তাঁর মতামতের সামান্ত উদ্ধৃতি করা যেতে পারে:

- ১. 'কন্যা ও পুত্রের পাণিগ্রহণ সম্পন্ন হইবার পূর্ব্বে পরম্পর দাক্ষাৎকার, দদালাপ, উভয়ের স্বভাব ও মনোগত অভিপ্রায় নিরূপণ, দদসৎ চরিত্র পরীক্ষা এবং প্রণয় স্বধার হওয়া আবশ্রক…'
- ২. 'শরীরের পূর্ণাবস্থা উপস্থিত না হইলে এবং জরাবস্থা উৎপন্ন অথবা জরাবস্থার কাল নিকটব্র্তী হইলে, পাণিগ্রহণ করা কর্ত্তব্য নহে…'
- 'পিতৃকুল, মাতৃকুল অথবা তত্ত্বৎ কুলের কোন শাখা প্রশাখা হইতে কন্তা ও
   পাত্র গ্রহণ করা কর্তব্য নহে…'
- 'অস্তস্থকায়, বিকলাঙ্গ, নির্ম্বোধ ও ফ্শ্চরিত্র ব্যক্তির পাণিগ্রহণ করা কর্তব্য নহে...'
- প্রী ও স্বামী উভয়ের মনের গতি, কার্য্যের রীতি ও ধর্মবিষয়ক মত একপ্রকার

  হওয়া আবশ্রক…'
- ৬. 'এক এক পুরুষের এক এক স্ত্রীর পাণিগ্রাহণ করা কর্ন্তব্য, অধিবেদন অর্থাৎ বছ-বিবাহ কোন রূপেই কর্ন্তব্য নহে...'১৫

উপরিউক্ত আলোচনাতেই তিনি স্থপ্রজনবিত্যা (eugenics) ও শরীর-ভত্তের দিক থেকে বাল্যবিবাহের অহিত দর্শিয়েছেন। প্রাচীন গ্রীক দার্শনিকদের এবিষয়ে অভিমতের দঙ্গে দমকালীন বৈজ্ঞানিকদের মতামত উল্লেখ করে অপরিণত বয়সে বিধাহের অপকারিতা বিশ্লেষণ করেছেন। জলবায়ুর তারতম্য অফুযায়ী বিভিন্ন দেশে বিবাহের বয়স নির্ধারণের তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। শীতল দেশে যে-প্রথা প্রচলিত তা উষ্ণ দেশের পক্ষে ক্ষতিকর হতে পারে। কাজেই শীতল দেশকে এবিষয়ে আদর্শ জ্ঞান করা অন্থচিত। বিবাহের ন্যুনতম বয়স সরকারের বেঁধে **দেও**য়া উচিত বলে তিনি মনে করতেন। বহু বিবাহের অপকারিতা প্রদ**দে** লোকের নিষ্ণিয়তায় দরকারকেই ব্যবস্থা অবলম্বন করতে হচ্ছে বলে তিনি অমুশোচনা করেন। দেজতে বাজ্ঞি ও পরিবারের ক্ষেত্রে দরকারী হস্তক্ষেপকে তিনি দমর্থন করেন। স্ত্রী কিংবা স্বামী কেউ যদি অবৈধ যৌন সংসর্গ করে অথবা একের প্রতি অপরে নিষ্ঠ্র আচরণ করে তাহলে সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় আইনের সাহায্যে তাদের বিবাহ নাকচ করে দেওয়া উচিত। বিবাহকে হিন্দুরা ধর্মাচরণ মনে করে, তাতে চুক্তি বলে কিছু নেই—অক্ষয়কুমার হিন্দের এই প্রথার নিন্দা করেছেন। পরবর্তীকালে কেশবচন্দ্রের ব্রান্ধ বিবাহ বিল অক্ষয়কুমারের 'ধর্মনীতি' গ্রন্থ থেকেই অনুপ্রাণিত বলে মনে করা হয়। ১৯

স্ব্রাপানদোষ (alcoholism) কিরুপে ব্যক্তি, পরিবার ও সমাজের অহিত সাধন করে থাকে সে বিষয়ে অক্ষর্কুমার তথ্যবহুল প্রমাণের সাহায্যে বিস্তারিত-ভাবে নিজ অভিমত ব্যক্ত করেছেন। ২ °

# পাঁচ: দণ্ডনীতি

১৮৫৫ সালে তত্তবোধিনী পত্রিকায় অক্ষয়কুমার দগুনীতির উপর কয়েকটি তথাবছল প্রবন্ধ প্রকাশ করেন। সেগুলিতে তিনি কয়েদিদের উপর যে আমামুধিক অত্যাচার করা হয় তার সমালোচনা করেন। কারাগার প্রশাসন সম্পর্কিত 'আ্যাডমিন্ষ্ট্রেটিভ রিপোট'-এর তথাগুলি উল্লেখ করে তিনি দেখান যে অশেষ নির্যাতন ও অত্যাচার সত্ত্বেও বাংলাদেশে অপরাধপ্রবণত। কমার পরিবর্তে বেড়েই চলেছে। এই রিপোর্টের বহু পূর্বে প্রকাশিত জ্বেলখানার স্বাস্থ্যসংরক্ষণ বিষয়ে 'হাচিনসন রিপোট'-এ বলা হয়েছিল যে ছশো কয়েদির মধ্যে ১৮২৯ সালে ১৬৬ জনের মৃত্যু ঘটে। তাতে কয়েদিদের জীবন সম্পর্কে একটি করুণ চিত্র দর্শিয়ে একথাও বলা হয় যে অতি প্রত্যুবে উঠে সাম্বাক্ষকাল অবধি কয়েদিদের র্যোদ ও জলের মধ্যে কাক্ষ করতে হয়; মাঝে ঘণ্টা খানেকের জল্যে থাকে আহারের বিরতি; আহারের জল্যে তাদের মাথাপিছু মাত্র ছ-তিনটি পয়সা দেওয়া হয়। ১৮৬৬ সালে মেকলের সভাপতিত্বে গঠিত এক উপদেষ্টা কমিটি করেদিদের উপর নির্যাতন ও অত্যাচারের বহর আরও বাড়ানোর স্থপারিশ করে। ত্বে

একথা আগেই আলোচিত হয়েছে যে অক্ষয়কুমারের দৃঢ় প্রত্যয় ছিল যে বিশ্ব-প্রকৃতি নিয়মনিয়ন্ধিত। সেই নিয়মাধীনে ভৌতিক, শারীরিক ও মানসিক বীতিনীতি লজ্ঞ্বন করলে প্রাকৃতিক নিয়মায়্য়য়য়ী দগুভোগ অনিবার্য হয়ে পড়ে এবং সেই নিয়মের দক্ষে দামাজিক দগুনীতিও সম্প্তে। বুদ্ধিরতি ও ধর্মপ্রবৃত্তির দিক থেকে দণ্ডের প্রকৃতি ও পরিমাণ নিধারিত হওয়া বাস্থনীয়— শুধুমাত্র শান্তি দিয়ে মাত্রবের ত্শুবৃত্তি দৃর করা যায় না। সেগুলির কারণ নিম্বিন না হলে কুপ্রবৃত্তি মায়্রবের অন্তরে থেকেই যায়। এ-প্রসক্ষে অক্ষয়কুমার মনস্থাত্তিক বিচারে তিনটি কারণ দশিষেছেন:

- ১. 'কোন কোন প্রবৃত্তি স্বভাবতঃ অত্যন্ত প্রবল থাকাতে তাহার আতিশয্য দারা আপনা হইতেই পাপ-কর্মে প্রবৃত্তি হয় ;'
- 'বাহ্ বিষয় দারা কোন কোন প্রবৃত্তি অতিশয় উত্তেজিত হইলেও দুর্মতি উপস্থিত হয়';
- 'কোন কর্ম কর্ত্ব্য ও কোন কর্ম অকর্ত্ব্য তাহা না জানাতেও অনেকানেক কুকর্ম ঘটিয়া থাকে।<sup>22৯</sup>

কারণগুলির প্রথমটি সহজাত, দ্বিতীয়টি পরিবেশজনিত এবং তৃতীয়টি অশিক্ষা প্রস্ত । কৃশিক্ষা ও অশিক্ষার দকন অনেক সামাজিক তুর্নীতির উদ্ভব হয়, ঘেমন সতীদাহ, সাগরে সন্তান বিসর্জন ইত্যাদি এবং সেগুলি সামাজিক আইনে অবৈধ নয়। মাত্রবের অপরাধ প্রবণতার কারণ দ্বীকরণ ও অপরাধীদের শান্তিবিধান প্রসঙ্গে অক্ষয়কুমারের সংক্ষিপ্ত মতামত হল:

- অপরাধীকে কারাকৃদ্ধ করে তার মানসিক চিকিৎসা ও শিক্ষার ব্যবস্থা চাই।
  নেই দক্ষে তাকে কাজেও নিযুক্ত রাথতে হবে।
- ২. কারাগারে সম্ভাব্য অসৎ সংসর্গ থেকে অপরাধীকে সরিয়ে রাখতে হবে।
- উত্তম শিক্ষকের সাহায্যে অপরাধীর বুদ্ধির্ত্তির মার্জনা ও ধর্মপ্রবৃত্তির বিকাশ এবং কারাগারে সাধু ও সচ্চরিত্র ব্যক্তিদের সাক্ষাৎ ও পরিদর্শনের সাহায্যে অপরাধীদের সত্পদেশ প্রদানের ব্যবস্থা।

অক্ষরকুমার কয়েদিদের উপর অমাত্মধিক অত্যাচার সম্পর্কে বলেন যে তারা অন্ধন্ত প্রবৃত্তির বলে অপরাধে লিপ্ত হয়। দণ্ডের উদ্দেশ্য যদি অপরাধ নিবারণ হয় তবে দেখা দরকার কি কারণে তারা এসব কাজে প্রবৃত্ত হয়। অবশ্য এ-প্রচেষ্টা কোনও দেশেই হয় নি। দলে অসহ্য পীড়ন সত্তেও সর্বদেশেই অপরাধীর সংখ্যা না কমে বেড়েই গিয়েছে। দণ্ডনীতির উদ্দেশ্য হয়ে দাঁড়িয়েছে প্রতিহিংসা। এবিষয়ে পরবর্তীকালে রবীজনাথও ঠিক একই কথা অন্থত্তব করেছেন যে, শাস্তিদানের নামে মাত্মবের পশুবৎ প্রতিহিংসা গ্রহণের অবদমিত ইচ্ছা প্রকাশ পায়। অক্ষয়কুমার মনে করতেন যে রাষ্ট্রনীতির লক্ষ্য মান্মবের অশুভ প্রবৃত্তির দমন ও তার উন্নত মনোবৃত্তির উদ্দেশ সাধন। ইদানীং মানবতন্ত্রী একদল সমাজতাত্ত্বিক কয়েদিদের প্রতি সদম আচরণ ও সরকারী নিরাপত্তার প্রয়েজন আছে বলে মনে করেন। কয়েদিরা মনের দিক থেকে রুগ্ন— তাদের মানসিক চিকিৎসা হওয়া উচিত— শাস্তি নয়। অবশ্য তাদের আটকে রাখা দরকার, নইলে তাদের মানসিক রোগের ছোয়াচে-প্রভাবে সমাজের বাকি স্কন্থ লোকেরা আক্রান্ত হতে পারে।

নৈতিক ও আধ্যাত্মিক শিক্ষার সঙ্গে তাদের দক্রিয় জীবনে অভ্যন্ত করতে হবে। বিভিন্ন জীবিকায় তাদের প্রশিক্ষণের ব্যবস্থা রাথা দরকার, যাতে তারা মৃক্তির পর অর্থোপায়ের পথ খুঁক্তে পায়।

অক্ষয়কুমার মৃত্যুদণ্ডকে অস্থায় ও বর্বরতা বলে অভিহিত করেছেন। কারণ তাতে হত্যা প্রবৃত্তির নিবৃত্তি ঘটেনা। এইজন্তে যে, যথন কেউ খুন করে তথন সে সম্পূর্ণ অপ্রকৃতস্থ; অগ্রপশ্চাৎ বিবেচনার ক্ষমতা থাকে না এবং নিজের জীবনের জন্তেও তথন সে পরোয়া করে না। অনেক ক্ষেত্রে হত্যার পর হত্যাকারী নিজেই নিজের জীবন শেষ করে দেয়। এসব লোককে কাঁসি দেওয়া অর্থহীন ও অমাফ্ষিকতা। খুনীকে নির্বাসনে দেওয়ারও তিনি পক্ষপাতী ছিলেন না— কারণ তাতে তারা ভিন্ন স্থানে গিয়ে অস্থান্ত সংলোককে কল্মিত করার স্থযোগ পায় এবং সামাজিক বিধিনিষেধকে অগ্রাহ্য করে হীন ক্রিয়াকলাপে লিপ্ত হতে পারে।

# ছয়: শিক্ষাচিন্তা

শিক্ষকতা অক্ষয়কুমারের একসময়ে উপজীবিকা ছিল। তব্ববোধিনী পাঠশালায় শিক্ষকতা এবং পরে বিভাসাগরের নর্মাল স্থলে তিনি প্রধান শিক্ষকতা করেছিলেন। শিক্ষার বিষয়ে তিনি অভিজ্ঞতা অর্জনের সঙ্গে গভীর চিস্তা ও অধ্যয়ন করেন। বাংলা দেশের শিক্ষাতত্বে তাঁর অবদান অসামান্তা।

জনশিক্ষাই ছিল তাঁর ধ্যানের বিষয়। এদেশের উপযোগী শিক্ষা ব্যবস্থার একটি পূর্ণান্স চিত্র তাঁর 'ধর্মনীতি' গ্রন্থটিতে (১ম ভাগ,৮ম অধ্যায়) পাওয়া যায়। নর্মাল ক্লের কার্যকালে বইটি রচিত। ঐসময়ে ছাত্রদের উপযোগী 'চারুপাঠ' প্রভৃতি কয়েকটি উৎকৃষ্ট পাঠ্যগ্রন্থও তিনি রচনা করেন। বাংলার নবজাগৃতির মানসক্ষেত্র তাঁর লেখনীর কর্ষণে বছলাংশে উর্বর হয়ে ওঠে। অক্ষয়কুমারের শিক্ষা সম্পর্কিত আদর্শ ও পদ্ধতি আজকের দিনে ওপ্রযোজ্য। কেশবচন্দ্র, রবীন্দ্রনাথ প্রমুথ উত্তরস্থ্রীরা অনেকেই তাঁর শিক্ষাদর্শে অফুপ্রাণিত হয়েছেন বলে মনে করা হয়।

শিক্ষার বিষয়টিকে তিনি সর্বাধিক গুরুত্ব দিয়েছেন। শিক্ষার সাহায্যেই দেশের যাবতীয় তুর্গতির নিরমন হবে বলে তাঁর বিশাস ছিল। পাশ্চাক্তা শিক্ষার সংস্পূৰ্ণে এদে এদেশের জাগতি ও নবচেতনার উন্মেষ হয়েছে বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন।

বাটের আদর্শ ও উদ্দেশ্যের মধ্যে আইন ও শৃত্থলা বজায় রাথার সঙ্গেই তিনি শিক্ষাকেও যুক্ত করেন। তাঁর মতে:

'ভাগদের রাজ্যের সর্জন্বনে শান্তিরক্ষার ব্যবস্থা করা যেমন বিধের, অপর সাধারণ সকল প্রজাকে ভৌতিক, শারীরিক ও মানসিক নিয়ম বিষয়ে শিক্ষাদানের বিধান করাও সেইরূপ কর্ত্তবা।'°°

শিক্ষার প্রয়োজনকে উপেক্ষা করলে আইন ও শৃঙ্খলা রক্ষার কাজও তুর্বল হয়ে পচে। পনের বছর বয়স অবধি ছেলেমেয়েদের বাধাতামূলক শিক্ষা-ধারস্বায় সরকারের উজাগ একান্তই কামা। দরিত্ব ছেলেমেয়েরা ছোটবেলায় শিক্ষায় বঞ্চিত হয়ে কজিরোজগারে শিক্ষানবিশিতে নিযুক্ত হয়— এর বিক্রন্ধে অক্ষয়ক্ষার ভাঁত সমালোচনা করেন। তিনি বিনাবেতনে বাধাতামূলক শিক্ষার পক্ষপালী ছিলেন। ১৮৫৫ সালে যথন তিনি একথা উচ্চারণ করেন তথন ইংলন্তেও দোবি ক্ষক্ষতি পায় নি। সরকারি প্রচেষ্টায় বাধাতামূলক অবৈতনিক শিক্ষা ব্যবহার বাহ্যনিবাহের প্রশ্নে অক্ষয়কুমার বলেন যে সরকারের গরজ থাকলে অধাতার ঘটনে না। সরকার হাদি সামরিক থাতে বায় হাস করেন এবং ধনবান-দের বিলাসবাসনে অর্থের অপচয় সংকোচনে সমর্থ হন তাহলে শিক্ষাবিস্তারে অধাতার থাকরে না। সেজন্যে তিনি জনসাধারণের সহযোগিতা আহ্বান করেন:

'বাজপুক্ষেরা মৃশ্বানপে আছতি প্রদান করিয়া নর-কণ্ঠ নিংস্ত শোণিত প্রবাহে পৃথিবী প্লাবিত করণার্থ যে বিপুল অর্থ নত্ত করেন, এবং প্রজাগণ অনিষ্টকর অপবিস আয়োদ সম্পাদন ও স্বরারূপ সাজ্যাতিক গরল গলাধঃ-করন করণার্থ যে বাশি রাশি মুদ্রায় জলাঞ্চলি দেন, তাহা সর্ক্ষসাধারণের অন্তঃকরণ জ্ঞান-জ্যোতিতে উজ্জ্ঞল ও ধর্মভূষণে বিভূষিত করিয়া তাহাদিগের হীনাং। ও দীনতা পরিহার পূর্কক সৌভাগা সাধন উদ্দেশ্যে ব্যয় হইলে, জনসমাঞ্চ কত্দিন আর এরপ শ্রীহীন পাকে ১০১১

'বিষ্ণাদৰ্শন' পত্রিকায় অক্যকুমার একসময় বাংলাদেশের অধিকাংশ গ্রামে কোনও বিজ্ঞালয় না থাকায় অভ্যশোচনা করেন। তিনি সরকারকে ঐসব গ্রাম থেকে শিক্ষাবাবন চাঁদা তোলার পরামর্শ দেন এবং বলেন যে তাতে আপত্তির পরিবার্ণ জনসাধারণ সাগ্রহে সাড়া দেবে। বিজ্ঞালয় স্থাপন ও পরিচালনার জ্ঞা



গঠিত Council of Education-এর উপর চাদা থেকে সংগৃহীত অর্থ রক্ষণ ও বায়নির্বাহের দায়িত্ব অর্পণের স্তপাবিশ করেন।

তিনি শিক্ষাব্যবস্থার বিভিন্ন স্তরের এক বিস্তারিত পরিকল্পনার থসড়া তৈরি করেছিলেন। এই থসড়ায় তিনি ছ-বছর বয়স থেকেই ছেলেমেয়েদের নিজালয়ে পাঠাবার কথা বলেছেন— ছোটদের কাছে তথন বিছালয় হবে থেলার জায়গা: ঐ সময়ে তাদের হাতেকলমে শরীর-স্বান্তা ইত্যাদি বিষয়ে প্রারম্ভিক শিক্ষা দেওয়া হবে। তারা তথন পাঁচজনের সঙ্গে মিলেমিশে থাকার রীতিনীভিও শিথবে। প্রাকৃতিক বস্তুসমূহ ও মায়ুষের তৈরি দ্বিনিস্পত্রের সঙ্গে পরিচয় ও পার্থকারোধ তাদের গড়ে উঠবে। শিক্ষকদের আলাপ-আলোচনা ও আচরণের মধ্য দিয়ে শিশুদের সহজাত শুভরুত্তির উন্মেষ ঘটবে: শিশু অক্তায় করলে তাকে সাজা দেওয়া নিশ্চয় দরকার— কিন্তু তা মারধর করে নয়— শিশুদের পঞ্চায়েত তেকে শিক্ষকের পরিচালনায় দোষীর বিচার ও শান্তির ব্যবস্থা হবে। এর ফলে অভিযক্ত শিশু পঞ্চিত হবে এবং দেইসঙ্গে অ্যান্য শিশুদেৱও অন্যান্ন আচরণ সংগঠে সজাগ করে তলবে। বিভালয়ে যন্ত্রণ কিছু বানান মুখস্ত না করিয়ে বস্তমুখী শিক্ষা ও গণিত শিক্ষাদানের উপর প্রাধান্ত দিতে হবে। শিক্ষকতা মাত্রুষ গভারই নামান্তর, সেজন্যে শিক্ষাকার্যে নিয়োগের পরে শিক্ষকদের যথোচিত শিক্ষণের ব্যবস্থা থাকা চাই। একথা বিয়াসাগরও বিশেষভাবে সঙ্গে অফুড্র করেছিলেন এবং ন্যাল ম্বন্ধে প্রতিষ্ঠা করেন প্রধানত এই কারণেই।

অক্ষয়কুমারের প্রস্তাবিত শিক্ষাক্রমের দ্বিতীয় দ্বর ৬ পেকে ১৪ কিংব। ১৫ বছর বয়স অবধি বিস্তাবিত। বিচালয়প্রাঙ্গণে প্রাকৃতিক পরিবেশে বসার ব্যবস্থা পাকরে; গাচপালা ও কুন্তে পরিবৃত বীপিকার তথারে পাকরে দেশবিদেশের মনীধীদের আবক্ষ মৃতি। জন্ধ ব্যবধানে স্থাপিত কার্কের ভক্তায় পেথা পাকরে নানা নীতিকথা ও আদর্শ বালা। এই শিক্ষার উচ্চতর পর্যায়ে ক্রমে চার্কের ভাষা, ইতিহাস, সাহিত্য, গণিত, ভূগোল, রসায়ন, পদার্থবিত্যা ইশাদি শিক্ষাদানের তিনি স্রপারিশ করেন। সেই সঙ্গে চবি, চার্ট ইশাদি সর্ব্বামের সাহায়ে বিভিন্ন বিষয় বোঝানোর উপযোগিতাও তিনি উল্লেখ করেছেন।

ইতিহাস পভানোর সময় যুদ্ধবাল বাবদের আদর্শ চারদের কাচে তুলে ধরা তার মতে অফুচিত। ঐ সব চরিত্র পাঠের সময় ইশা, লোভ, হি সা, যুদ্ধ ই গ্রাদি অহিতকর বিষয়ে ছারদের চেতনা ক্ষ্পি করতে হবে। ব্যায়ামের উপর অক্ষয়কুমার খুবই গুরুত্ব দিতেন। দৈহিক শক্তির অভাবেই তার মতে বিশ্বের বহু সভাতা

নিশ্চিহ্ন হয়ে গিয়েছে। আক্রমণকারী কোনও জাতির বিরুদ্ধে আত্মরক্ষার জন্যে স্ট শক্তিমত্ততা ও নিম্নপ্রবৃত্তিগুলি মান্ত্র্যকে ক্রমে যেন অবনতির পথে নিয়ে না যায় সে-সম্পর্কে তিনি সতর্ক করে দেন।

অক্ষয়কুমারের পরিকল্পিত শিক্ষার তৃতীয় স্তরে বলা হয়েছে যে নির্বাচিত কিছু সংখ্যক মেধাবী ছাত্রই কেবল বিশ থেকে বাইশ বছর বয়স অবধি উচ্চ শিক্ষার স্থযোগ পাবে। বাকী সাধারণ মেধার ছাত্রদের কারিগরী এবং পেশার পক্ষে উপযোগী শিক্ষা দিতে হবে— বিশ্ববিচ্চালয়ের তন্ত্বগত উচ্চশিক্ষা তাদের ক্ষেত্রে নিপ্তায়োজন। তিনি মনে করতেন: 'গ্রামে গ্রামে ক্ষবিবিচ্চালয় ও শিল্পবিচ্ছালয় সংস্থাপিত হওয়া আবশুক।' শিক্ষা ব্যবস্থার সঙ্গে উত্তরকালের জীবিকানির্বাহের একটা সংগতি থাকা প্রয়োজন। কৃষি ও কারিগারি শিক্ষাবিস্তারকার্যে তিনি সরকারি উচ্চোগ দাবি করেন; ইঞ্জিনিয়ারিং-এর কলকার্থানা, যন্ত্রপাতি নির্মাণ প্রভৃতির সঙ্গে শিক্ষার থথোচিত সংযোগ থাকা চাই। শিক্ষার সঙ্গে তবিশ্বৎ কর্মজীবনের সংগতি বজায় রাথার মত শিক্ষাব্যবস্থায় প্রস্থাগারের অবস্থানকেও তিনি অপরিহার্য জ্ঞান করতেন। অক্ষয়কুমারের বচনায় এদেশে স্থসংবদ্ধ প্রস্থাগার ব্যবস্থার চিন্তা বোধ হয় সর্বপ্রথম দেখা যায়:

'নগরে নগরে ও গ্রামে গ্রামে পৃস্তকালয় ও পাঠাগার সংস্থাপন করাও কর্তব্য।
আবশ্রকমত সম্দায় পৃস্তক সংগ্রহ করা প্রায় কাহারও পক্ষে সাধা নহে।
অত এব, সাধারণ পৃস্তকালয় ও তৎসংক্রান্ত সাধারণ পাঠাগার নিতান্তই
আবশ্রক। তাহা হইলে, লোকে তথায় গমন করিয়া অথবা তথা হইতে
পৃস্তক গ্রহণ করিয়া পাঠ-জনিত পবিত্র আমোদে আমোদিত হইতে পারে।'তং
জনশিক্ষা সম্প্রসারণে সাধারণ গ্রন্থাগারের উপযোগিতা প্রসঙ্গে তিনি স্থলকলেজের শিক্ষায় গ্রন্থাগারের প্রয়োজনকে সমধিক প্রাধান্ত করিছেন। পাঠ্যপৃস্তকের গ্রন্থাগারের দক্ষে পাঠাভ্যাস সৃষ্টি ও বৃদ্ধির চিন্তাও তাঁর ঐ আলোচনায়
বিশেষ গুক্ত পেরেছে।

রামমেহিন ইংরেজীর মাধ্যমেই উচ্চ শিক্ষার প্রসারকামী ছিলেন। পক্ষাস্তরে অক্ষার্কার মাতৃভাষায় প্রাথমিক, মাধ্যমিক ও উচ্চ শিক্ষার যোক্তিকতা দেখিয়েছেন। তার মতে একটা বিদেশী ভাষা প্রথমতঃ আয়স্ত করাই শক্ত— তার উপর দাধারণ গরিব লোকেদের পক্ষে সীমিত দময়ে আর একটি ভাষা শেখা অদস্তর ও অকার্যকর। একথা তিনি ভালভাবেই অস্তুত্ব করেন যে মাতৃভাষার মাধ্যমে শিক্ষার স্থফল সমাজের সর্বনিম্ন স্তরেও পৌছতে পারে; সেক্ষেত্রে বিদেশী

ভাষার মাধ্যমে শিক্ষার প্রচলন কেবল উচ্চস্তরের মান্থ্রের মধ্যেই সীমাবদ্ধ হয়ে থাকবে। তিনি দেখিয়েছেন যে ইতিপূর্বে থারা ইংরেজীর মাধ্যমে শিক্ষালাভ করেছেন তাঁদের মধ্যে স্বদেশের ভাষা ও সংস্কৃতির প্রতি একটা বিজাতীয় উন্নাসিক ভাব দেখা দিয়েছে। তাছাড়া মাতৃভাষার তুলনায় ইংরেজীতে শিক্ষাদানের বায়বাল্ল্য চার গুণ অধিক। মাতৃভাষায় পাঠ্যপুস্তকের অভাব সম্পর্কে অক্ষয়কুমার ঘথেইই সচেতন ছিলেন। প্রয়োজনীয় যাবতীয় ভাল বই বাংলায় অন্তবাদ করিয়ে মাতৃভাষায় উচ্চ শিক্ষার পথকে তিনি স্থগম করতে চেয়েছিলেন। তবে ইংরেজী ভাষাশিক্ষাকে তিনি অবহেলা বা বর্জনেরও ঘোর বিরোধী ছিলেন। দরকারি কাজকর্ম মাতৃভাষায় হওয়াটাই তাঁর কাছে কাম্য ছিল। শিক্ষার বিস্তারে সরকারের দায়িত্ব ও ভূমিকাই প্রধান বলে অক্ষয়কুমার অভিমত প্রকাশ করেন।

### সাত: আর্থনীতিক চিন্তা

তত্ত্বগতভাবে অর্থনীতি সম্পর্কে অক্ষয়কুমার পূর্ণাঙ্গ কোন আলোচনা করেন নি।
সমসাময়িককালে জনসাধারণের তৃঃথ ও দারিদ্র্য প্রসঙ্গে তাঁর বিভিন্ন উক্তি ও
মতামতের থণ্ড চিত্রগুলির সমাহরণে একটি স্থম্পষ্ট মনোভাবের পরিচয় পাওয়া
যায়। সেই মনোভাবকে সামাপন্থী (egalitarian) বলা চলে, যেটা পরবর্তীকালে বৃদ্ধিসচন্দ্রের চিস্তায় স্থসংবৃদ্ধ রূপ পরিগ্রহ করে।

ব্যক্তি ও সমাজের স্বার্থ সম্পর্কিত অবিচ্ছেন্ততা থেকে তিনি এই প্রত্যায় উপনীত হন যে জনসাধারণের বৃহদংশ দারিদ্যে নিমজ্জিত থাকলে পরিণামে সামাজিক বিকাশ ব্যাহত হয়। সাধারণ মান্তবের দারিল্যমোচন না হলে সমগ্র সমাজের তুর্দশা বেড়েই চলে। তুঃখী মান্তব সামাজিক কল্যাণের অন্তর্কুল না হয়ে অহিতের কারণ হয়ে দাঁড়ায়। অশিক্ষা, মাদকতা ও কর্মশৈথিল্য দেখা দেয়—উদ্ভূত হয় নানাবিধ অপরাধ-প্রবণতা ও সামাজিক নিরাপত্তার অভাব। তুঃখী মান্তব কোনও বীতিনীতি ও আইনকান্তন বোঝে না; বুঝলেও দারিল্য তাদের সে-বিষয়ে অস্তরায় হয়ে দাঁড়ায়; ফলে প্রাকৃতিক নিয়ম লঙ্গ্নিত হয়। নির্বিত্ত, স্বাস্থাহীন ও রোগাক্রান্ত মান্তবের সঙ্গে একই সমাজে বিত্তবান ও মন্ত্রেয় মান্তবের সঙ্গে একই সমাজে বিত্তবান ও মন্ত্রেয় মান্তবের সঙ্গে একই সমাজে বিত্তবান ও মন্তর্যায় হয়ে শান্তবের সঙ্গে একই সমাজে বিত্তবান ও মন্তর্যা মান্তবের সঙ্গে একই সমাজে বিত্তবান ও মন্তর্যা মান্তবের সংক্ষ

সহাবস্থান অসম্ভব। ধনবৈষমা প্রাকৃতিক নিয়মের প্রতিকৃল— সেজন্তে মহামারী লাগলে সকলেরই জীবন হয়ে পড়ে সংকটাপর। ৩৪

প্যান্তের বৈষ্মিক, নৈতিক ও মননশাল বিকাশের প্রয়োজনে তিনি দারিস্রাকে স্কপ্রথমে নির্মাল করতে চেয়েছিলেন। তিনি লিথেছেন যে ধনীরা সব দেশেই উৎকট্ট বস্তুসন্থার উপভোগ করতে চায় এবং মনে করে যে অক্টেরা তাদের স্থর্থ ও উপভোগের রুদ্দ জোগাবে। धে-সমাজে মৃষ্টিমেয় মানুষের প্রথ, স্বাচ্ছুন্য ও নিলাসিতার জন্মে সংখ্যাগরিষ্ঠ মান্তব অহোরাত্র হাডভাঙা পরিশ্রমে রত থাকে সেখানে সামাজিক উন্নতি আয়তের অতীত। ঈশ্বর মান্থয়কে বুদ্ধি ও নীতিবোধ দিয়েছেন। দাবিদ্রোর ফলে মাতৃষ ঈশবদত্ত ঐ সত্তা থেকে বঞ্চিত। ত অক্ষরকুমার শেজন্যে বলেছেন যে বিহুবান ও বৃদ্ধিমানদের উচিত শ্রমজীবীদের জ্ঞান ও উন্নতি অধ্নে সাহচর্য দেওয়া। সেইদক্ষে সরকারকেও তিনি প্রয়োজনীয় আইনের পাহায্যে জনহিতার্থে যত্তবান হতে উপদেশ দেন। তিনি মনে করতেন যে রাষ্ট্ জনসাধারণেই প্রতিভ। জনসাধারণের উপর অনর্থক কর আরোপের কোনও অধিকার ভার নেই। ৩৬ মানুষ চায় নিজের জীবন ও ধনসম্পত্তি রক্ষার অধিকার সেই অধিকারকে বছায় রাখতে যতটকু প্রয়োজন ততটা কর সরকার অবশ্য আদায় করতে পারেন। তার মতে ভারতে ইংরেজ দরকার প্রজাদের প্রতি এই নানতম কর্ত্রনা পালনে বার্থ হয়েছে— গ্রামীণ অধিবাদী ও রায়তদের তঃসহ অবস্থাই তার মন্ত প্রমাণ।

দাবিদ্যের পশ্চাৎপট বিশ্লেষণ প্রাপক্ষে তিনি বলেছেন যে মানসিক জড়তা, বালাবিবাহ, ক্রিয়াক্মে কুসংক্ষার, মাদকতা, ভূস্বামীদের অত্যাচার, বাণিজ্যিক কটিলতা ছাড়াও ব্যাপ্লাবন প্রভৃতি প্রাকৃতিক কারণও দাবিদ্যের উৎস। ৩° মাালগাদের জনতথকে সমর্থন করে তিনি বলেন যে জনসংখা। দেশের সাধ্য অতিক্রম করলে দাবিদ্যের স্পষ্ট হয়। তার মতে পরিবার পালনের ক্ষমতা না থাকলে বিবাহ করা জন্মচিত। ৩৮

দারি ছা দ্বীকরণের জন্যে তিনি কয়েকটি পন্থাও নির্দেশ করেন। ধনবানদের বিষয়সম্পতি কেন্ডে নিয়ে তাদের দরিত্রের স্তরে নামিয়ে আনার তিনি বিরোধিতা করেন— তিনি দরিভকে ধনীর পর্যায়ে উন্নীত করার পক্ষপাতী ছিলেন। সেজত্যে তিনি প্রথমে অবৈতনিক ও বাধাতামূলক শিক্ষার সাহাযো লোকের নৈতিক এবং বৈধায়ক উন্নতিকে হ্রাম্বিত করতে চেয়েছিলেন— যাতে শিক্ষার কলে স্বতঃ-প্রণোদিত মান্য্য স্বীয় উন্নতিদাধনে তৎপর হয়। ম্বিতীয়তঃ আইনান্তুগ বিধি-

বাবস্থার সাহায্যে সাধারণ মাঞ্চেরে স্বার্থ সংরক্ষণের উচ্চোগায়োজন চাই। তৃতীয়তঃ উৎপাদন বৃদ্ধির জন্মে যস্থশিল্পের প্রসার হওয়া বাঞ্চনীয়। কায়িকশ্রমের পরিবর্তে যদ্রের ব্যবহার মাঞ্চযকে প্রচুর অবসর দেবে— যে-সময়টা মাঞ্চয তার মনের ক্ষা মেটাবার স্থযোগ পাবে। এবিষয়ে রাসেল প্রমুথ আধুনিক দার্শনিকদের সঙ্গে তার মিল দেখা যায়।

রামমোহনের উত্তরদাধক অক্ষয়কুমারও সমকালীন শিরোঞ্চনকে আবাহন জানান। ৩৯ জীবনধারণের উপযোগা সমৃদ্য় ভোগাপণা সংক্ষিপ্র সময়ে উৎপাদন করে মান্ত্র উত্তর সময় বা অবসর জান ও ধর্মচিন্তায় বায় করতে সক্ষম হবে।

# আট: রামমোহন ও অক্ষয়কুমার

আগেই বলা হয়েছে যে অক্ষকুমার রামমোহনের সংস্কারমুক্ত ও যুক্তিবাদী দ্বীবনা-দর্শে প্রভাবিত হয়েছিলেন। রামমোহনের সঙ্গে তার বছবিষয়ে প্রভেদ থাকলেও অক্ষয়কুমার রামমোহনকে আধুনিকভার পথিক২ হিসাবে প্রণতি স্কানিয়েছেন:

'তুমি বিজ্ঞানের অন্তকুল প্রেফ যে স্তগভার রণবাদ্য বাদন করিয়া গিয়াছ গ্রান্ত যেন এখন ও আমাদের কর্ণকুছর ধ্বনিত করিং হছে।' ।

ক্রিছাদিক ঘটনা ও অভিজ্ঞতার পৃষ্ঠপটে অথাং আরোহী পশ্ধতিতে রামযোহন বিচারবিল্লেখন করে সিন্ধান্তে উপনীত হতেন। পক্ষান্তরে অক্ষয়কুমারের পদ্ধতি ছিল অবরোহী অর্থাং সাধারণ ও অফুমান পেকে বিশেষে উপনীতি ছওয়া।

সমাজসংস্কারই ছিল রামমোহনের লক্ষা, প্রচলিত সাংস্কৃতিক ধারাকে তিনি নস্তাং করে দিতে চান নি। শাস্ত্রিয় অন্তশাধনগুলিকে তিনি মুক্তির ক্ষিপাথরে যাচাই করে নিত্তন। অক্যকুমার ধেদিক থেকে বরং অনেকটা আপস-বিরোধী ছিলেন— মূল ৩ তিনি ছিলেন এক গারিক — স্বকিছুকেই তিনি কৃষ্ণ যুক্তিত্তকের বিচারে গ্রহণ করতেন।

রামমোহন বিবাহবাবস্থায় শৈবপদ্ধতি প্রয়োগ অবধি এগিয়েছিলেন, সেকেত্রে অক্ষয়কুমার প্রচলিত বিধিবাবস্থা যুক্তির সাহায়ো ভেঙে দিতে চান। বিধবা-ববাহ তো বঢ়েই, অসবর্ণ বিবাহ ও প্রাক্বিবাহ প্রণয় এবং পরিচয়াদিরও তিনি পক্ষপাতী ছিলেন; বিবাহ বিচ্ছেদকে তিনি সমর্থন করতেন— বিশেষ করে যেথানে স্বামী অথবা প্রী তৃশ্চরিত্র, অথবা মনের মিল যেথানে অন্থপস্থিত কিংবা স্বামী থেক্ষেত্রে প্রীকে প্রস্থার করে। যৌবনোদ্যামের পূর্বে বিবাহবিধির তিনি বিরোধী ছিলেন। তাঁর মতে সকল বিষয়ে প্রকৃতির নিয়ম পালনই বাঞ্ছনীয়।

রামমোহন মনে করতেন যে এদেশে নীল্চাবস্ত্রে ইংরেজদের আগমন ও ও বদবাদ ঘটলে পরিণামে এথানকার শিল্পোন্নয়ন তথা দামাজিক ও রাজনৈতিক অবস্থার উন্নতি হবে। তার কাছে নীল্করদের অত্যাচার দম্পর্কে অভিযোগ অতিরঞ্জিত ও কায়েমি স্বার্থবৃদ্ধিপ্রস্ত। বৈপরীত্যে অক্ষর্কুমার তন্তবাধিনী পত্রিকায় এ বিষয়ে তীব্র দমালোচনা করেন। তিনি অক্লভব করেছিলেন যে নীলকরেরা এদেশীয় ক্রমকদের দর্বনাশের মূল। পরবর্তীকালে হরিশ্চন্দ্র মুখোপাধ্যায় লঙ সাহেবও দীনবদ্ধ মিত্র প্রমুখ বিশ্বজ্ঞানেরা যে আন্দোলন শুরু করেন অক্য়র্কুমার তথা তর্বোধিনী পত্রিকাকেই তার পুরোগামী বলে মনে করা হয়। ৪ ১

ইংরেজদের ভারত শাসন সম্পর্কে রামমোহন যে-শ্বপ্ন দেখেছিলেন তার আনেকাংশে বার্থতা প্রতাক্ষ করেন অক্ষয়কুমার। তাই রামমোহনের মতো তিনি ইংরেজদের সঙ্গে ঘনিষ্ঠ বন্ধুত্বসূত্রে আবদ্ধ হতে পারেন নি। সরকারের প্রতি তার অপ্রসম মনোভাবের প্রধান কারণ ছিল সাধারণ মান্ত্যের প্রতি তার গভীর সমবেদনা ও আনেগপূর্ণ দরদ। সরকারের কাজ যেথানে মান্ত্যের নৈতিক ও বৈধ্যিক মানোম্মান, দেখানে অপরাধীর সংখাবৃদ্ধি ও ক্ষকদের জ্মার্থমান দারিশ্রা সরকারে বার্থতারই প্রমাণ। জনগণের এই তৃঃখত্রদশার জ্বন্থে তিনি সরকারেক অভিযুক্ত ও নিন্দা করেন। বৃহত্তর জনজীবনের অর্থনৈতিক সংকটের জ্বন্থে তিনি ইংরেজ শাসনকেই দায়ী করেন। মান্স্বলবাসী ও ক্ষমকদের তৃঃসহ জীবনের চিত্র তিনি নিরন্তর ভত্তরোধিনী পত্রিকার সাহায়ে দেশের শিক্ষিত জনমানসে তৃপে ধরতেন। মান্ত্র্যের জীবনে নিরাপত্রার অভাব যে ইংরেজ শরকারের অক্ষমতার কলেই উদ্ভূত সেক্থা তিনি নির্ভ্রচিত্রে প্রকাশ করেন।

অভ্যাবশুক ভোগাবশ্বর ক্রমবর্গমান মূলাবৃদ্ধির জন্মে তিনি সরকারের প্রতি দোষারোপ করে বলেন যে দেশবাসীর বিশেষ করে ছাত্রদের স্বাস্থ্য ও শরীর ভগ্নপ্রায়। তবে ঐসব দোষারোপ সবাংশে সত্য নয় এবং সেগুলি কিছুটা অতিশয়োক্তি ও একদেশদর্শিতা বলে মনে করা হয়। ৪২

রামযোহন ইংরেজ দামাজাধীনে সমর্ম্যাদাসপের অধিকার চাইতেন। পক্ষাস্তরে অক্ষরক্ষার দর্বপ্রকার পরাধীনতাকেই অপছন্দ করতেন। হিন্দুর নরক মৃদলমানের 'জাহারম' ও প্রীষ্টানের 'হেল্' অপেক্ষা পরাধীনতা হেয় বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। দেশের তঃথমোচনের জন্ম তিনি বিলাতের জনসাধারণের দৃষ্টি আকর্ষণ করে এ বিষয়ে অক্সম্বান ও যথাবিহিত বাবস্থা অবলম্বনের আবেদন জানান। তিনি বলেন যে, অবস্থাবিপাকে আমরা ইংরেজদের সানন্দে সবকিছু সমর্পণ করে এদেশের রাজসিংহাসনে বসিয়েছি— তাদের উচিত এদেশবাসীর যথোচিত মঙ্গলসাধন।

রামমোহন স্থরাপানের বিরোধী ছিলেন না; কিন্তু অক্ষাকুমার স্পষ্টভাবেই স্থ্যাপানের বিরোধিতা করেন।

## নয়: উপসংহার

ইউরোপের প্রাচীন ও মধাযুগীয় দর্শনের একটি ধারায় অক্ষয়কুমার প্রভাবিত হয়েছিলেন। সেই দার্শনিক চিন্তাধারা প্রকৃতিবাদ (Naturalism) নামে পরিচিত। ডিমোক্রিটাস, ল্কেটিয়াস, ম্পিনোজা প্রমূথ দার্শনিকগণ প্রকৃতিবাদকে বিভিন্ন দৃষ্টিকোণ পেকে বিশ্লেষণ করেছেন; কিন্তু তাঁদের মৌল প্রতায় ছিল অভিন্ন।

প্রকৃতিবাদীদের মতে বিশ্বচরাচর স্থনিদিষ্ট এক নিয়মাধীনে নিয়ন্তি। বস্তব উদ্বব ও অবল্প্রি এবং যাবভীয় ঘটনাপ্রক্রপরা একই নিয়মনিগড়ে আবদ্ধ; অতীক্তির বা অভিপ্রাক্ত কোনও সন্ধার হারা তা নিদিষ্ট নয়। বস্তময় বিশ্বপ্রকৃতির গতিপ্রথ স্থনিয়মিত; স্প্তিস্থিতিলয়ের আধার এই জগং চলেছে সেই বাঁধাধরা নিয়মের পরে। বহু ও বিচিত্রের মধ্যে উকা, পরিবর্তনের ভিতর গায়িত্ব এবং বছম্থী ও বিশ্বয়কর নিসর্গের ভিতর বৃদ্ধির গোচরাধীন দৃঢ় এক বস্তমনা বিরাজমান। সেই দ্বার পশ্চতে কোনও অলৌকিক বা ঐশ অভিপ্রায় নেই। ৪৪

অবুর উপাদানে গঠিত বস্তমন্তার পাকতি নিরপেক ও সমন্তিত এবং তার নিয়মাবদ্ধ গতিপথ চিরস্তন। গতিশীল বিশ্বদগতের ঘটনাপ্রবাত যেন এক যাদ্ধিক নিয়মাধীনে শৃদ্ধাপা ও পারম্পর্যে সম্প্রক এবং বিভিন্ন বস্তম মধ্যেও অভ্যন্ত্রপ নিয়মশৃদ্ধালা ও সাযুদ্ধা বিভ্যমান। এই নিয়ম-নিয়দ্ধিত নৈস্থিক পরিবেশের অন্তরালে অতীন্দ্রিয় ও তুরীয় কোনও প্রথমন্তার অন্তিত্বকে প্রকৃতিবাদীরা স্থীকার ক্রেন নি। প্রাচীন গ্রীদে এই প্রকৃতিবাদ বস্তুবাদের সরল রূপ পরিগ্রহ করে। প্রকৃতি-বাদের ছাচে বস্তুবাদ রূপায়িত হয়েছিল বটে, কিন্তু সকল প্রকৃতিবাদীকে বস্তুবাদী বলা যায় না । ৪৫

অধিকাংশ প্রকৃতিবাদীই নীতিশাস্ত্রকে পরিবেশের অন্তুসারী জ্ঞান করতেন এবং আধ্যাত্মিক বিচারে প্রকৃতিবাদের প্রধান লক্ষণ নিরীশ্বরবাদ কিংবা অজ্ঞাবাদ। অক্ষয়কুমার অজ্ঞাবাদী হিদাবেই পরিচিত। মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ তাঁকে নান্তিক বলে মনে করতেন। ৪৬

বিজ্ঞাননির্ভর দৃষ্টিভঙ্গী ও মৃক্ত মন নিয়ে অক্ষয়কুমার সবকিছুর বিচার করতেন।
পাশ্চান্ত্যের যুক্তিবাদী চিন্তায় অন্ধ্রপ্রাণিত হলেও দেশের সনাতন আদর্শ ও
প্রাচীন শাস্ত্রে তাঁর অন্ধ্রমধিংসা কম ছিল না। 'ভারতবর্ষীয় উপাসক সম্প্রদায়'
প্রস্থের তৃটি খণ্ড তার জাজল্যমান নিদর্শন।

প্রচলিত কুদংস্কার ও কুপ্রথার বিরোধিতা (heresy) করার জন্যে অক্ষরকুমার, 'বারবেলা, কালবেলা, কালরাত্রি, অশ্লেষা, মঘা, ত্রাহম্পর্শ প্রভৃতি অশুভ দিন ও অশুভক্ষণ দেখিয়া ভ্রমণার্থ যাত্রা করিতেন, কুরাণি নির্জ্জন দেবমন্দিরে গিয়া, আপনার অভিমতামুযায়ী ব্যবহার করিতেন। যে দিন অপরাপর লোকে যোগস্মান ও গ্রহণান্ত স্মান-উদ্দেশে গঙ্গাভিম্থে ধাবমান হইতেছে, ইনি তাহার বিপরীত দিকে দরোবরে স্নান জন্য গমন করিতেন।'8°

অক্ষরকুমার রাষ্ট্রের উদ্দেশ্য সম্পর্কে একটি পূর্ণাঙ্গ চিত্র কল্পনা করেন। তিনি সরকারের দায়দায়িত্ব সম্পর্কে যত বলেছেন সে-তুলনায় জনসাধারণের নাগরিক কর্তব্য সম্পর্কে বিশেষ কিছু বলেন নি । এ-বিষয়ে বন্ধিমচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাথের সঙ্গে তাঁর পার্থক্য স্কুম্পন্ট। জনগণের তৃঃখমোচনের জন্মে তিনি বিলাতের মহান্তভব ব্যক্তিদের যত্মবান হতে অন্থরোধ জানান। ভারতীয়দের প্রতি নৈতিক দায়িত্ব সঠিক পালনের জন্মেও তিনি ইংরেজদের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন। তিনি মনে করভেন যেহেতৃ ভারতীয়েরা ইংরেজদের সার্বভোম কর্ভত্বে অধিষ্ঠিত করে নিজেদের জীবন ও ধনসম্পদ তাদের কাছে সঁপে দিয়েছে, সেহেতু তাদেরই উপর ভারতীয়দের কল্যাণসাধনের মহান দায়িত্ব নির্ভর করে।

তিনি ছিলেন নির্চাবান আদর্শবাদী। তীক্ষ বুদ্ধি ও বিতর্কক্ষমতা তাঁকে
দমকালীন বিদ্বংদমান্তের নেতৃত্বে অধিষ্ঠিত করে। দৃচ আত্মপ্রত্যয় ও দূরদৃষ্টি
তাঁর চরিত্রের অগ্যতম শ্রেষ্ঠ পরিচয়। প্রচলিত সংস্কার ও বিশাদের প্রবল স্রোতের
বিপরীতে দম্বরণ করার ফলে স্বভাবতই তাঁর জনপ্রিয়তা ক্রমে নিপ্রভ হয়ে

পড়ে। নবীনবাংলার শার্যস্থানীয় চিন্তানায়ক অক্ষয়কুমার তাঁর জীবনসাধনাকে সাহিত্য, সাময়িকপত্র ও সংগঠনের মধ্যে দিয়ে রূপায়িত করেন। বাংলার মন্ন-ও সমাজ-বিপ্লবে অক্ষয়কুমারের অবদান অদামাশ্য।

#### নি ৰ্দে শি কা

- ১. 'হরপ্রসাদ-রচনাবলী'। খত্ত ১, ১৩৬৩ বঙ্গাবর। পু ১৮২।
- ২. নগেব্ৰনাথ বহু, সংকল্ক। 'বিশ্বকোষ'। ১৩৪২ বঙ্গাব্দ, খণ্ড ১।
- v. S. K. De. Bengali Literature in the Nineteenth Century. 1962, p. 606.
- ৪ দেবেক্তনাথ ঠাকুর। 'আত্মজীবনী'। ১৯৬২, প ৪১৪।
- ৫. ভত্তবোধিনী পত্রিকা। বৈশাথ, ১৭৭৭ শকাবা। ১৪১ সংখ্যা, পু ১০।
- v. S. K. De. Bengali Literature in the Nineteenth Century. 1962, p. 610.
- ৭. নুকুড্চন্দ্র বিশ্বাস। 'অক্ষয়চরিত'। পু ৩৯ (পাদটীকা)
- ৮. রাজনারায়ণ বস্থ। 'আত্মচরিত'। পু ৬৮।
- a. जन्नताधिनी পত्रिका । देवमाथ, ১৭৭१ मकोस ।
- ১০. দেবেরনাথ ঠাকুর। 'আত্মজীবনী'। ১৯৬২, পৃ ২২০।
- ১১. স্থালকুমার দে। 'অক্ষয়কুমার দত্ত', শারদীয় আনন্দবাজার পত্রিকা।
  ১৩৬১ বঙ্গান্দ, পু ২১২।
- ১২. রাজনারায়ণ বস্থ। 'আত্মচরিত'। পৃ ৬৮।
- ১৩. অক্ষরকুমার দত্ত। 'ভারতব্বীয় উপাদক-সম্প্রদায়'। থণ্ড ১, ১৯০৭, উপক্রমণিকা, পূ ৪০।
- ১৪. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাহাবস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সমন্ধ বিচার'। থও ২, বিজ্ঞাপন।
- ১৫. স্মীলকুমার গুপ্ত। 'উনবিংশ শতাব্দীতে বাঙ্গালার নবজাগরণ'। ১৯৫৯। ৯১ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- ১৬. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানব প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। থও ১, উপক্রমণিকা।

- P.S. Basu, Life and Works of Brahmananda Keshub Chandra Sen, p. 106.
- ১৮. অক্ষর্মার দত্ত। 'ধর্মনীতি'। ১ম ভাগ, ৭ম মূদ্রণ, ৫ম পরিচ্ছেদ।
- ১৯. পূৰ্বোক্ত গ্ৰহ। পু ৫৯-৬০।
- ২০০ অক্ষাকুমার দত্ত। 'বাহ্ বস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। ২য় ভাগ, পৃ ২৮-২৯।
- ২১- অক্সরকুমার দত্ত। ধর্মনীতি। পু ৫৮।
- ২২. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ৩০-৩১।
- ২৩. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সমন্ধ বিচার'। **খণ্ড ২,** পু ২২৯-২৮৭।
- ২৪. অক্ষয়কুমার দন্ত। 'ধর্মনীতি'। ১ম ভাগ, পু ১৯৭-১৯৮।
- ২৫. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। ৫ম অধ্যায়।
- 36. B. B. Majumdar. History of Political Thought. p. 139.
- ২৭ অক্ষরকুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। ২য় ভাগ। পু ২২৯-২৮৭।
- २७. B. B. Majumdar. History of Political Thought, pp. 147-150 |
- ২৯. অক্ষরকুমার দত্ত। 'বাহ্যবপ্তর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। ২য় ভাগ, ৭ম অধ্যায়, পৃঃ ১২৭।
- ৩০. অক্ষরুমার দত্ত। 'ধর্মনীতি'। পু ১৬৬।
- ৩১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ১৬৭।
- ৩২. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ১৬৪।
- ৩০. তত্তবোধিনী পত্রিকা। ১৪০ সংখ্যা। চৈত্র ১৭৭৬ শকাব।
- <sup>৩৪</sup>. পূর্বোক্ত পত্রিকা। ১২২ সংখ্যা। আধিন, ১৭৭৫ শকাব।
- ং. অক্ষুক্মার দত্ত। 'বাহ্নবস্তর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। থও ২, পৃঃ ৪৪-৪৬।
- ৩৬. অক্ষরকুমার দত্ত। 'ধর্মনীতি'। পু ১৬৯-১৭০।
- ৩৭. ভর্বোধিনী পত্রিকা। চৈত্র, ১৭৭৬ শকার।
- ২০. অক্ষয়ক্মার দেও। 'বাফবস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সমন্ধ বিচার'। থণ্ড ২, পু ২৫-২৭।
- ৩ঃ. তত্ত্ববোধিনী পত্রিকা। পৌষ, ১৭৭৬ শকাস্ব।

- ৪০. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'ভারতবর্ষীয় উপাদক-সম্প্রদায়'। থও ১, ভূমিকা।
- 83. B. B. Majumdar. History of Political Thought. p. 129.
- 82. Ibid. p. 151.
- ৪৩. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'ভারতব্রীয় উপাসক-সম্প্রদায়'। খণ্ড ২, ভূমিকা।
- 88. D. D. Runes, ed. The Dictionary of Philosophy. 1942, p. 205.
- E. R. A. Seligman, ed. Encyclopaedia of the Social Scinces.
   1959, Vol. 11-12, pp. 302-305
- ८७. प्रतिस्ताय ठाकुत । 'व्याज्यकीवनी'। १ ४४४-४४२ ।
- ৪৭. মহেল্রনাথ রায়। 'বাবু অক্ষরকুমার দত্তের জীবন বৃত্তান্ত'। ১২>২ বঙ্গানা।পৃ ৩০৬।



## এক : ভূমিকা

রামমোহনের ঘৃক্তিবাদী চিস্তার শ্রেষ্ঠ উত্তরসাধকরপে অক্ষয়কুমারকে দেখা গিয়েছে।
অক্ষয়কুমার রামমোহনের ভক্তিবাদী আদর্শ গ্রহণ করেন নি— সে-আদর্শের প্রধান
অফ্লারী হয়েছিলেন মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ। রামমোহনের ভক্তিবাদী দিকটির আরও
পরিপূর্তি ওপরিমার্জন করেন মহর্ষির শিশু ব্রহ্মানল কেশবচন্দ্র। বিপিনচন্দ্র পালের
মতে: 'it will have to be admitted, he largely supplemented and
oven corrected the great Raja himself'। 'বিশ্বের সকল ধর্মের মধ্যে
ঐক্যের পথনির্দেশ ছাড়াও বিভিন্ন ধর্মশান্ত ও ধর্মপ্রচারকের আদর্শের সমন্বয়প্রয়াস
সমগ্র আধাান্মিক চিস্তার ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের একটি অনন্য অবদান। কেশবচন্দ্রের ইতিহাসচিস্তা ও বিশ্বজনীন ঐক্যের সাধনা অন্তর্মণ মৌলিক ও তাৎপর্যপূর্ণ।

রক্ষানন্দ কেশবচন্দ্র দেন সম্পর্কে চিতরঞ্জন বলেছিলেন 'Keshub was an ardent nationalist, an ardent social reformer, an ardent man of god'। ই স্থবক্তা ও স্থলেথক কেশবচন্দ্র যৌবনের প্রারম্ভে রাক্ষসমাজে যোগদান করেন (১৮৫৭)। বয়স যথন তার উনিশ সে-সময়ে তিনি রাক্ষসমাজের সচিব নিযুক্ত হন। বয়স্ক শিক্ষা (adult education), স্ত্রীশিক্ষা ও সমাজোনমন কার্যক্রমের মধ্য দিয়ে তিনি রাক্ষসমাজকে একটি বৃহত্তর গণপ্রতিষ্ঠানে পরিণত করার প্রয়াসী হয়েছিলেন। বিক্যাসাগরের বিধ্বাবিধাহ আন্দোলনের সমর্থনে কেশবচন্দ্র স্বয়ং 'বিধ্বা-বিবাহ' নাটক অভিনয়ের আয়োজন করেন (১৮৫৯)।

সকল মতের নিরুষ গ্রহণ ও সমন্বয় সাধনের তাঁর অপূর্ব দক্ষতা ছিল। প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের উভয় সাংস্কৃতিক ধারার তিনি গভীর অধ্যয়ন করেন। সকল ধর্মের প্রতি তাঁর মনোভাব ছিল মৃক্ত ও উদার। রামমোহনের মত তিনিও সমাজসংস্কারে বিশেষ উদ্যোগী হয়েছিলেন। গ্রীষ্টান ক্যাথলিকদের মত কৃতকর্মের জন্তে অমুভাপ প্রকাশের পদ্বায় তিনি বিশাস করতেন। তাতে তিনি ব্রাহ্মণ্যধর্মের তৃদ্ধ্যপ্রস্তুত পাপপ্রত্যায়ের একটা মিল দেখতে পান। প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্যের সকল চিন্তাশীল মনীধীর আদর্শে তিনি নিজের ব্যক্তিত্ব গঠন করেন। ১৮৬২ দালে দেবেন্দ্রনাথ কেশবচক্রকে ব্রহ্মানন্দ উপাধিতে ভূষিত করেন।
কেশবচক্রই ব্রাহ্মসমাজের প্রথম অব্রাহ্মণ আচার্য। বছর ত্রেক ধরে (১৮৬৪-৬৬)
ভারতের বিভিন্ন স্থান তিনি পর্যটন করেন। কুসংস্থারাচ্ছন্ন আচারাভ্রষ্ঠান, বাল্যবিবাহ, বছবিবাহ, জাতিভেদ, অম্পৃশুতা, উপবীতধারণ, মছপান, অবরোধপ্রথা,
নিরক্ষরতা প্রভৃতির বিরুদ্ধে ব্যাপক প্রচার ছিল দেই পরিক্রমার উদ্দেশ্র। দেদময়ে দেশে ঐ ধরণের কাজ বৈপ্লবিক কর্মতংপরভার দমান মনে করা যায়। ১৮৬৪
দাল থেকে 'ধর্মতন্ত্র' নামে একটি পত্রিকার তিনি প্রকাশন শুরু করেন।

তিনি ও তাঁর অন্থগামীরা দেবেন্দ্রনাথের আদি ব্রাহ্মদমান্ধ থেকে পৃথক হয়ে যান। কারণ ব্রাহ্মদমান্ধের দদশুরা অব্রাহ্মণ আচার্য নিয়োগ, অদবর্ণ বিবাহ ও থ্রীষ্টের প্রতি অন্থরক্তি প্রদর্শনে আপত্তি তোলেন। ১৮৬৬ সালে প্রতিষ্ঠিত হয় 'ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মদান্ধ'! এই গোষ্ঠার একদল পরে আবার বেরিয়ে গিয়ে অন্যান্ত ব্রাহ্মদের সঙ্গে একত্ত 'সাধারণ ব্রাহ্মদমান্ধ' প্রতিষ্ঠা (১৮৭৮) করেন। তারা কেশবপশীদের গুরুবাদ পছলদ করতেন না— ব্রাহ্ম আল্দোলনকে একটা গণতান্ত্রিক রূপ দেওয়াই ছিল তাঁদের লক্ষ্য। এই বিভেদের অন্তত্তম প্রধান কারণ ছিল যে নিজেরই স্টে বিবাহ আইন ভঙ্গ করে কেশবচন্দ্র নিজের অপরিণীতা কন্যার সঙ্গে কুচবিহারের রাজকুমারের বিবাহ দেন, এবং সেই বিবাহ অন্তর্চান পোলিত হয়। এইসব কারণে সাধারণ ব্রাহ্মদমান্তের মতাবলশীরা কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে অনাস্থা প্রকাশ করেন।

লর্ড লবেন্স ও বিলাতের একেশ্বরবাদীদের আমন্ত্রণে কেশ্বচন্দ্র ইংল্ও ভ্রমণে গিয়েছিলেন (১৮৭০)। সেথানে বিভিন্ন সভায় ধর্ম, দর্শন, রাষ্ট্রনীতি প্রভৃতি বিষয়ে তাঁর বক্তৃতা বিপুল উদ্দীপনা সৃষ্টি করে। রানী ভিক্টোরিয়া ও প্রধানমন্ত্রী গ্লাডস্টোন কেশ্বচন্দ্রকে ভোজে আপ্যায়ন করেন।

শীরামরুষ্ণের সঙ্গে কেশবচক্র ও তাঁর অন্তরাগীদের পরিচয় ঘটে। তাঁরা পরম্পরের মধ্যে বিশেষ মিল গুজে পান। বস্তুতঃ কেশবচক্রের মধ্যমেই দেশের শিক্ষিত সম্প্রদায়ের সঙ্গে শীরামরুষ্ণের সংযোগ ও ঘনিষ্ঠতা দেখা দেয়। মাক্স ম্যালারের মতে শীরামরুক্ষের প্রভাবেই কেশবচক্র ১৮৮০ সালে 'নববিধান' ('New Dispensation') আদর্শের প্রবর্তন করেন। সর্বধর্মের সমন্বয় (Religion of Harmony) ছিল এই নবচিন্তার মর্ম। নববিধানের মূলকথা হল জাতিধর্মবর্ণ নির্বিশেষে স্বজনের মধ্যে ঐকাত্যা স্থাপন ও যাবতীয় জ্ঞানের ভিত্তিতে ঈশ্বরের সহিত সংযোগ সাধন। কেশবচক্রের 'ব্রহ্মগাতোপনিষ্ধ' উক্ত নবজীবনাদর্শের

প্রধান গ্রন্থ। প্রতাপচন্দ্র মজুমদার ছিলেন এই মতের একজন বিশিষ্ট প্রচারক। 'ইণ্ডিয়ান মিরর' পত্রিকা ছিল নববিধান গোষ্ঠীর মুখপত্র।

দকল জাতি ও ধর্মের লোকদের নিয়ে জাতীয় দমস্যা দমাধানের উদ্দেশ্যে 'ইণ্ডিয়ান রিদর্মদ্ আাদোদিয়েশন' স্থাপন(১৮৭১) রাষ্ট্রদাধনার ক্ষেত্রে তাঁর একটি গুরুত্বপূর্ণ কাজ এবং তাঁর উত্যোগে পারম্পরিক দোহার্দ্যের ভিত্তিতে একত্র বদবান ও মিলিত উপার্জনে জীবনযাপনের উদ্দেশ্যে 'ভারত আশ্রম' স্থাপিত হয়। দেশ-ব্যাপী প্রচারের স্থবিধার্থে তিনি 'প্রচারক দভা' নামে অপর আর একটি সংস্থা এবং শিক্ষাবিস্তার ও চিস্তার আদানপ্রদানের কেন্দ্রন্ত্রপ কলকাতায় 'অ্যালবার্ট হল্ব' ও 'অ্যালবার্ট ইনষ্টিটিউট' প্রতিষ্ঠা করেন।

কেশবচন্দ্র যে 'ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষ মন্দির' নির্মাণ করেছিলেন সেটি তাঁর হিন্দু,
মুসলমান, প্রীষ্টান প্রভৃতি ধর্মের সমন্বয়প্রচেষ্টার এক মূর্ত প্রতীক। মাতৃভাষায়
ব্রেক্ষোপাসনা প্রবর্তন ও বিভিন্ন ধর্মগ্রন্থ থেকে চয়ন করে তিনি 'শ্লোকসংগ্রহ'
নামে একটি গ্রন্থ সংকলন করেন। স্থসংগঠিত উপায়ে শিক্ষাবিস্তার ও ধর্মপ্রচারের
উদ্দেশ্যে তাঁর প্রচেষ্টায় ভারতের বিভিন্ন প্রদেশে ব্রাহ্মসমাজ ও ব্রহ্মমন্দির স্থাপিত
হয়।

উচ্চ আদর্শ ও শুভ উদ্দেশ্য প্রণোদিত কেশবচন্দ্র বাংলার দামাজিক ও নৈতিক মানকে নতুন ধারায় উন্নীত করার প্রয়াদী হন। বহুম্থী দমাজদংস্কারকর্মে নারী প্রগতিকে তিনি দ্বাধিক প্রাধান্ত দিয়েছিলেন।

জীবনের শেষ পাঁচটি বছর তিনি সমধ্যধর্ম প্রচার, গ্রন্থরচনা ও সংস্কারকর্মে অতিবাহিত করেন। নতুন ধর্মাদর্শ প্রচারের স্থবিধার্থে তিনি বিভিন্ন ধর্মগ্রন্থের অসুবাদ ও ভাষা রচনা এবং সাধকদের জীবনচরিত রচনায় প্রবৃত্ত হন। ইতিমধ্যে তাঁর আধ্যাত্মিক আত্মজীবনী 'জীবন বেদ' ও 'নবসংহিতা' গ্রন্থন্থর প্রকাশিত হয়। দকল ধর্ম ও সম্প্রদায়ের সাধকদের নিয়ে সার্বভৌম সাধুমগুলীর পত্তন, নারীসমাজ গঠন ও রক্ষমঞ্চের সাহায়ে লোকশিক্ষা প্রচারই তাঁর এই সময়ের প্রধান কান্ধ ছিল।

কেশবচন্দ্রের আদর্শ ও আচরণে একসময়ে গ্রীষ্টধর্মের যথেষ্ট প্রভাব দেখা যায়। রামমোহন গ্রীষ্টধর্মের একেশববাদ ও নীতিকথার অন্থরাগী ছিলেন; কেশবচন্দ্র আরও কিছুটা এগিয়ে গিয়ে গ্রীষ্টানী আচারান্ত্র্যান অন্থ্যায়ী নববিধান মন্দিরের রীতিনীতি রূপায়িত করেন। আচার্য-অভিষেক (ordain), ধর্মে দীক্ষাদান, শেষভোজন ইত্যাদি অন্থ্যান গ্রীষ্টায় ধারারই অন্থ্রুতি। জীবনের

শেষ পর্যায়ে শ্রীরামক্ষের প্রভাবেই হয়ত খ্রীষ্টানী মনোভাব তিনি কিছুটা পবি-ত্যাগ করেন এবং অন্তর্লাকিক বৈদান্তিক যোগক্রিয়ায় আরুষ্ট হন।

দেবেন্দ্রনাথ উপনিষদের দবেশ্বরবাদী আত্মবিকাশ,উল্লয়ন ও ক্রণের ভাবাদর্শে উদ্বৃদ্ধ হয়েছিলেন— পক্ষাস্তরে তারই শিশু কেশবচন্দ্র গ্রীষ্টায় মার্গে চলতে গুরু করেন। তিনি রামমোহনের যুক্তিবাদী মনের ঘারা তেমন প্রভাবিত হন নি, যতটা হয়েছিলেন ভক্তির আদর্শে। তিনি শেষদিকে বিজয়ক্ষণ্ড গোস্বামীর সহযোগিতায় নববিধানসভায় বৈষ্ণবদের অন্তর্ভপ সংকীর্তনের প্রবর্তন করেন। কেশবচন্দ্রের জীবন ও মননে একধারে ভক্তিবাদ ও অতীন্দ্রিয়বাদ এবং সমাজ-সংস্কার ও মৃক্তির প্রেবণা এক সমন্ধিত রূপ পেয়েছে।

## চুই: ধর্মচিন্তা

কেশবচন্দ্রের নববিধান আদর্শ আধ্যাত্মিক চিন্তার ক্ষেত্রে একটি অভিনব পদক্ষেপ।
তাঁর কাছে ধর্মের প্রভায় ছিল প্রকৃতিগত—অথাৎ ঈশ্বরকে উপলব্ধির জন্তে
মান্ত্রের সহজাত ঐশ প্রবণতা ও অধ্যাত্মবোধই যথেষ্ঠ, সেজন্তে প্রচলিত কোনও
ধর্মের নির্দেশ, শাস্ত্রগ্রন্থ বা গুরুর প্রয়োজন নেই। তাঁর মতে মান্ত্রের ধর্ম ও
নীতিবোধের উৎস দ্বিবিধ। একটি পুরুষাস্থক্রমে প্রচলিত ঐতিহ্যাশ্র্মী কোনও
ধর্ম বা অমুশাসন; দ্বিভীয়টি মান্ত্রের সহজাত প্রবৃত্তি ও বজা (Intuition)।
কেশবচক্র দ্বিভীয় ধারাটি অবলম্বন করেন। জীবন বেদের গোড়ায় তিনি
লিথেছেন:

'গিজায় যাইব কি মদজিদে ঘাইব, দেবালয়ে ঘাইব কি বৌদ্ধদিগের দলে যোগ দিব, তাহার কিছুই ভাবিভাম না। প্রথমেই বেদ বেদান্ত কোরান পুরাণ অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ যে প্রার্থনা, তাহাই অবলম্বন করিলাম।''

প্রার্থনাই তার প্রাকৃতিক বা ব্যক্তিগত ধর্মের প্রথম সোণান। সে-প্রার্থনা পার্থিব কোনও বস্তুর জন্মে নয়। নিজাম প্রার্থনার পথ অন্ধ্রমরণ করে তিনি ঈশ্বরোপলব্ধি চেয়েছিলেন। পৃথিবীর পাপপঙ্কিল পরিবেশ পরিত্যাগের জন্মে দ্বিতীয় সোপানস্কর্মপ তিনি 'গাপবোধ' জাগ্রত করার উপদেশ দেন। তমসাচ্ছন্ন ও জড়তাগ্রস্ত আবেশ থেকে জীবনকে মৃক্ত করার তাগিদে তিনি তৃতীয় সোপান হিদাবে 'অগ্নিমন্ত্রে দীক্ষা' নেবার কথা বলেন। ক্রমে বিবেক, জ্ঞান, ভক্তি প্রভৃতি দোপান অতিক্রম করে দার্বভৌম চিন্তার স্তরে উপনীত হবার অভিমত প্রকাশ করেন। স্বোপরি তিনি বৌদ্ধ আদর্শে বৈরাগ্যকে স্থাপন করেছেন।

কেশবচন্দ্রের নববিধান আদর্শের মর্মকথা হল জীবনের পরিপূর্ণতা। পূর্ণ যিনি তাঁকে উপলব্ধি করতে হলে নিজেরও পূর্ণতা— অর্থাৎ ঈশ্বরদন্ত মানবিক দকল শুভর্বির উন্মেষ চাই। এথানে বঙ্গিমচন্দ্রের সঙ্গে কেশবচন্দ্রের বেশ মিল দেখা যায়। উভয়েই দেহ মন ও আত্মার পরিপূর্ণ বিকাশের প্রয়োজন অমৃভব করেছেন। দমগ্র দন্তার পূর্ণ বিকাশের ফলেই পরমাত্মার দঙ্গে সহজে মিলিত হতে পারা যায়। বিজ্ঞানচর্চাকে কেশবচন্দ্র যথোচিত গুরুত্ব দিয়েছিলেন এবং ধর্মচর্চাকে বিজ্ঞানবিম্থ করতে চান নি। হিমালয়ভ্রমণকালে এক পত্রে তিনি তাঁর অম্বাগীদের উদ্দেশে লিখেছিলেন:

'ঈশব বলিয়াছেন, বিজ্ঞান আমাদিগের ধর্ম হইবে। তোমরা দকলের উপর বিজ্ঞানকে দথান করিবে, বেদাপেক্ষা জড়বিজ্ঞানকে, বাইবেলাপেক্ষা অধ্যাত্ম-বিজ্ঞানকে দথান করিবে। জ্যোতিষ ও ভূতর, শরীরবিজ্ঞান ও জীববিজ্ঞান, উদ্বিদ্ধান ও রদায়নশাত্ম প্রকৃতির ঈশবের জীবন্ত শাত্ম। দর্শন, স্থায় ও নীতিবিজ্ঞান, যোগ দেবনিশ্বদিত এবং প্রার্থনা আত্মার পক্ষে ঈশবের শাত্ম। নৃতন ধর্মবিশাদে প্রতিবিষয় বৈজ্ঞানিক, কিছুই অবৈজ্ঞানিক নয়। নিগৃত্ রহস্ত ঘারা ভোমাদের মনকে আচ্ছম করিও না, স্বপ্ন বা কল্পনার প্রশ্রেষ দিও না, কিছ্ম পরিদ্ধৃত দৃষ্টিতে এবং প্রশন্ত বিচারে দকল বিষয় প্রমাণিত কর।' কেশবচন্দ্র বিশের প্রচলিত সকল ধর্মের নিন্ধর্ম গ্রহণ করেছিলেন। কিছ্ক নির্দিষ্ট কোনও ধর্মমতের উপর নিক্ষ আদর্শ স্থাপন করেন নি। তাঁর অধ্যাত্ম-বিজ্ঞানকে মোটাম্টি এইভাবে দেখানো যায়:

- श्रीत ७ सगरजद निमायक পরম সতা সদাই ক্রিয়াশীল।
- जेम निर्देश शहरत छेन्यांनी माग्यस्य कार्ड क्रेश्वराद्धार दश्चित्र हम्।
- ১. মন্তব্যক্তীগনের দহিত দ্বড়িত যাবতীয় নৈদর্গিক বিষয় ঐশ নির্দেশে তাৎপর্যবহ।
  প্রাথনার ফলে দেই নির্দেশ মন্তব্যক্ষায়ে সঞ্চারিত হয়। এবং তা যদি
  পরীক্ষাম্পক হয় তাহলে পরীক্ষায় সন্থ্যীন হবার শক্তিও মানুষ প্রাপ্ত হয়।
  দর্ববাপী ঈশবের উপলব্ধিই ছিল তাঁর প্রধান কামনা ও বাদনা। ঈশবের
  অভিত্ব তার বিষ (Trinity)-প্রভায়ে বিশক্ত : God in Nature, God in Soul
  এবং God in History । শেষোক স্তরেই ঈশব স্টিপ্রক্রিয়ার মধ্যে প্রকাশমান।

ভাঁর মতে শ্রেষ্ঠ মানবগণের মাধ্যমে দিব্য অভীব্দা নিয়তই দক্ষারিত হয়;
বিশ্বচরাচরের অবিরাম নবরূপায়ণের মধা দিয়ে ঈশ্বর দকল পাপাচারীকে
উদ্ধার করেন। সেই ঐতিহাদিক প্রক্রিয়ায় ঈশ্বর মানবমনে দদাই পবির মূল্যবোধ দক্ষার করেন। এই দিদ্ধাস্থে উপনীত হয়ে কেশবচন্দ্র অঞ্চত্তব করেন যে দকল ধর্মেই দতা বিরাজমান। দেই বিশ্বাদেই তিনি নববিধান আদর্শে দকল ধর্মের দমন্বয়ে দমগ্র মানবজাতিকে একটি মৌল আধ্যাত্মিক চেতনায় ঐকাবদ্ধ করতে চেয়েছিলেন। 'ব্রদ্ধণীতোপনিষং' গ্রন্থে ধর্মীয় দকল মত ও পথের একটি দমন্বয়ত্ত্ব তিনি উপস্থাপিত করেন। নানক, করীর ও শ্রীচত্ত্য প্রম্থ সংস্থারকের পথাত্মদারী কেশবচন্দ্র বর্তমান কালে এক নতুন দমান্ধ-বিশ্ববের নিশানা দেখান।

কেশবচন্দ্রের সমন্বয়পন্থী নববিধান আদর্শ বৈধিক সৌচার্দা, স্বাহ্মক ও সমবায়িক সম্পর্ক স্থাপনের পক্ষে সহায়ক বলে মনে করা যায়। জাতি, ধর্ম, বর্ণ ও সম্প্রদায়ের উর্দ্ধে ঐক্যবদ্ধ ও অভিন্ন একটি মানবসমাজের চিন্তা কেশবচন্দ্রের নববিধান আদর্শে স্থারিক্ট:

'গোড়ামি, ধর্মান্ধতা পরমতাসহিষ্কৃতা নববিধানের ভাবের একান্ত বিরোধী জানিয়া উহাদিগকে নিয়ত পরিহার করিবে। তোমাদের বিশ্বাস অসক্ষান্ত-ভাবক না হইয়া সর্কান্তভাবক হউক। তোমাদের প্রেম সাম্প্রদায়িক অন্তর্গা না হইয়া সার্কভোমিক উদার্য হউক। যদি তোমরা কেবল আপনাদের লোক, আপনাদের জাতীয় ধর্মশান্ত্র ও মহাজনকে ভালবাস ইহাতে আর তোমাদের কি গোরব? · · · তোমবা নৃতন সম্প্রদায় গড়িবে না, কিন্তু সকল ধর্মমতের সামঞ্জ্য সম্পাদন করিবে।' গ

## তিন : ইতিহাসচিন্তা

কেশবচন্দ্র সর্বব্যাপী ঈশ্বরে বিশ্বাদী ছিলেন, তিনি মনে করতেন ঈশ্বরই মহাবিশ্বের শ্রষ্টা ও নিয়স্তা; প্রকৃতির মধ্য দিয়ে ঈশ্বর প্রকাশমান হন; ইতিহাস ও মানবাত্মার মাধ্যমে ঐশ নির্দেশ অভিব্যক্তি লাভ করে; ঈশ্বরনিরপেক জড় ও জীবের অস্তিত্ব অসম্ভব; বিশ্বচরাচরের স্থসমঞ্জদ সম্পর্ক ও শুভগতি এবং মানবাত্মার দর্বাস্থাণ বিকাশ ঈশ্বর কর্তৃক নির্দিষ্ট:

"...There is God in History. He who created and upholds this vast universe also governs the destinies and affairs of nations. The same hand which we trace in the lily and the rose, in rivers and mountains, in the movements of the planets and the surges of the sea, regulates the economy of human society, and works, unseen, amid its mighty revolutions, its striking vicissitudes, and its progressive movements. History is not what superficial readers take it to be, a barren record of meaningless facts—a dry chronicle of past events, whose evanescent interest vanished with the age when they occurred. It is a most sublime revelation of God."

প্রকৃতির ন্যায় ইতিহাদেও ঈশর প্রকাশমান হন। আপাতদৃষ্টিতে যে-ইতিহাস মান্তবের রচনা থলে মনে হয় বস্ততঃ তার অন্তরালে এক ঐশশক্তি ক্রিয়াশীল থাকে। কিন্তু ঈশ্ব ইতিহাসে কিভাবে আত্মপ্রকাশ করেন? তার জবাবে কেশবচন্দ্র বলেছেন মহান মাজুষের (Great Man) মধ্য দিয়েই ঈশ্বর প্রকাশমান হন। তার এই কুণায় কালাইলের একটি উক্তি যেন ধ্বনিত হয়েছে: 'history of the world is the biography of great men'। এক একটি যুগ ও জাতি কোনও এক মহান বাক্তির নেতৃত্বাধীনে কেন্দ্রীভূত ও সংঘবন্ধ হয়। কালের প্রবাহে কত মুমাজ ও জাতির উথান ও পতন ঘটে থাকে; সংখ্যাতীত মাস্থুয়ের স্রোত বয়ে চলে— যুদ্ধবিগ্রহে কত নাম-না-জানা মান্তবই জীবনবলি দেয়— কিন্তু নাম থেকে যায় কেবল নেতৃবুন্দ ও দেনানায়কদের। এই নেতৃস্থানীয় মহান ব্যক্তিরাই স্ব কিছ চালনা করেন। তাঁদের খ্যাতি ও ছাতি ইতিহাদে উজ্জ্বল হয়ে থাকে। Heroes, Reformers, Prophets ইতাদি আখা তারা পান। কেশবচন্দ্রের মতে ইতিহাসখ্যাত মহান মানবদের পাহাযোই ঈশ্বর ইতিহাসে অভিবাক্ত হন। এক-একটি বুগের প্রতিভূ মহামানবরা নিজেদের ধ্যানধারণার প্রতিষ্ঠার জত্যে র্জাবন উৎপর্গ করেন— অন্তর্জাবকে বহির্লোকের মধ্য দিয়ে রূপায়িত না করা অবধি স্বস্তি পান না। গাঁতোক্ত বিভৃতি যেমন স্বতঃই বিচ্ছুবিত হয় তেমনি ভাদের ধানের বস্তু সংশ্লিষ্ট ক্ষেত্রে চিরস্তন জ্যোভির্যয়ের ন্থায় ফুটে ওঠে। প্রকৃতির প্রয়োগন ও সমাজের তাগিদে এ দব মহামানবগণ আবিভূতি হন। বিশ্বনিয়ন্তার নৈতিক শক্তিকে তাঁরা প্রকাশমান করে তোলেন। যৌবনে তিনি কালাইল ও ইমার্সনের এই চিন্তায় প্রভাবিত হয়েছিলেন। কালাইলের ব্যক্তিপৃঞ্চা-তত্ত তাঁকে চমৎকৃত করে।

মানবিক কল্যাণকরেই এসব মহান ব্যক্তিরা ঈশ্বর কর্ত্ক প্রেরিত হন—
তারা ঈশ্বরেরই প্রতিভূ— নানা গুণ ও শক্তিমণ্ডিত মহান ব্যক্তিগণ সমাজ ও
রাষ্ট্রের গতিপথ রচনা করেন। সাধারণ মান্ত্রম থেকে তারা স্বাংশে উন্নত;
দেজন্মে কেশবচন্দ্র তাদের অতিমানব বলে অভিহিত করেছেন। তার 'Great Man' তবের সঙ্গে হেগেল ও নীট্শের অতিমানব প্রতাতির কিছুটা মিল আছে
এবং এবিষয়ে বৃদ্ধিমচন্দ্র, বিপিনচন্দ্র ও শ্রীঅরবিন্দর সঙ্গে তার চিন্তার বিশেষ
পার্থকা নেই। কেশবচন্দ্রের অতিমানব একদিকে দেশ ও কালের প্রতিভূ;
অপরদিকে বিশেষ কোনও ভাবধারার প্রবক্তা। কেশবচন্দ্র বিশাস করতেন যে
অতিমানবের নিংমার্থ ত্যাগ, অনাবিল তিতিক্ষা, ঐকান্তিক নিষ্ঠা, জ্ঞানবিজার
সৌলিকতা ও অজ্ঞেয় শক্তি থাকে।

এশিয়াকে কেশবচন্দ্র মানবসভ্যতার পীঠস্থান ( Holy Ground ) বলে মনে করতেন; এশিয়াতেই বিশ্বের সকল ধর্ম ও সংস্কৃতি ভূমিষ্ঠ হয়েছে; এশিয়াতেই জন্মেছেন অধিকাংশ মহান ব্যক্তি; তাই এশিয়ার ধূলো জার কাছে সোনার চেয়েও আদরণীয় ছিল। ইউরোপকে তিনি এশিয়ার স্তুলার্ধ, মানবিকতা ও বিশ্বতেমের বাণা গ্রহণ করতে উপদেশ দেন। তার 'নবনিধান' আদর্শে এশিয়ার সকল চিন্তা ও ধর্ম সমন্বিত হয়েছে। ভারতে ইংরেজদের আগমনকে তিনি দিবা অভীক্ষা বলে মনে করতেন: 'It is Providence that rules India through England.' । মোগল সামাজ্যের পতনের পর ভারতের যে সামাজিক ও নৈতিক অবনতি ঘটে তার সংশোধনের জ্ঞান পালারের জ্ঞান ও চিন্তার সক্ষে এদেশের সংযোগ থাকা আবশুক। ভারতকে জগৎসভায় সম্মানিত আসন ফিরে পেতে হলে পশ্চিমী সংযোগ ও সাহায্য তার মতে অপরিহার্ধ। পক্ষান্তরে ভারতের আধ্যান্থিক বাণা ইংলণ্ডেরও উপকারসাধন করবে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন:

'The mutual intercourse between England and India, political as well as social, is destined to promote the true interests and lasting glory of both nations.' \*

দেশের নৈতিক ও সামাজিক সংকটের সন্ধিক্ষণে ইংরেজের আবির্ভাবকে তিনি

স্থাগত জানিমেছিলেন। ক্রমান্তমে বিদেশী আক্রমণ ও আধিপতা ভারতকে দীন ও হীনবল করে তুলেছিল— সময়টা তাঁর মতে তথন খুবই সমস্থাসংকুল— ইংরেজশাসনও তাই অবশুস্থানী হয়ে পডে। কতিপয় ইংরেজের বিসদৃশ আচরণ সক্তেও এদেশে ইংরেজরা সামাজিক ও সাংস্কৃতিক বিকাশের স্ট্রচনা করেছে। তাই কেশবচন্দ্র তাঁর 'England and India' বক্তৃতায় ইংরেজদের ভারতবিজয়কে বিধিনির্দিষ্ট ('Providential Dispensation') বলে অভিহিত্ত করেন। অশিক্ষা ও কুসংস্কারে নিমগ্ন ভারতে ইংরেজ শাসন প্রকারান্তরে ঐশ আনার্বাদেশ্বর । সেজন্তে ব্রিটেনের প্রতি আন্থাতা প্রদর্শনের স্বপক্ষেই তাঁর অভিমত্ত ছিল।

## চার : রাষ্ট্রদর্শন

অক্ষয়কুমারের মতো কেশবচক্রও মনে করতেন যে প্রাকৃতিক প্রবণতা ও প্রয়োজনেই সমাজের উৎপত্তি। সামাজিক ঐকাবদ্ধতার মধ্যে দিয়ে বাক্তিত্বের বিকাশ ও সম্ভাবনা পরিণতি লাভ করে। বাক্তিসত্তা পরিবার, গোর্গা, সমাজ ও রাষ্ট্র অতিক্রম করে সারা বিশ্বের সংঘবদ্ধতায় পরমস্তার সন্ধান পায়। ঐক্যবদ্ধতা মাস্ক্রের স্বভাব। মাস্কুষ্-মাস্কুষ্কে ঐক্যের ভিত্তিতেই ঈশ্বরের সহিত যুক্ত হওয়া যায়।

কেশবচন্দ্র ব্যক্তিস্বাতস্থ্যে বিখাদী ছিলেন। গোষ্ঠীর নামে তিনি ব্যক্তিস্বকে ধর্ব করতে চান নি। একটি স্থুন্দর উপমার সাহায্যে তিনি বলেন:

'We do not want any single instrument to supplant and supersede the rest; We do not wish that only one voice should sing and all the others be annihilated or hushed in silence. True music is not all drum or all violin; it is the perfect agreement of all varieties of sound, instrumental and vocal'.'

বাক্তিমান্ন্বকে তিনি দিব্যবিধান অন্নয়া মৃলতঃ নীতিপ্রবণ ও যুক্তিম্থী বলে মনে করতেন। মানুষের ঐ সহজাত সত্তার নিবন্ধ্ব বিকাশই ছিল তাঁর কামনা। তিনি চাইতেন:

অনুশাসনমৃক্ত মান্তবের ভালমন্দ বিচারের স্বাধীন ক্ষমতা;

- ২. বাজিগত, পারিবারিক, দামাজিক অথবা রাষ্ট্রীয় বিধিবাবস্থার মূলে ব্যক্তির স্বাধীন বিবেকের অন্তশাসন ;
- ৩. সামাজিক ও ধর্মীয় প্রতিষ্ঠানের নীতি ও কর্মপদ্ধতিতে গণতান্ত্রিক অধিকারের প্রতিষ্ঠা। ১২

কেশবচন্দ্র মৃক্তির পূজারী ছিলেন। 'জীবন বেদ' গ্রন্থে তিনি মৃক্তির জয়গান করেছেন। পরাধীনতা তার কাছে ছিল এক মন্ত পাপস্বরূপ— যা ঈশ্বরের প্রতি বৈরিতা বিশেষ; মৃক্তির প্রশ্নে তিনি ছিলেন অটল ও অনমনীয়। তিনি মনে করতেন যে কুসংস্কার ও অজ্ঞানের একমাত্র প্রতিষেধক হল স্বাধীনতা। দাসত্ব ব্যক্তির অধীনেই হোক বা শাস্ত্রীয় অন্থশাসনে হোক তা মন্দ্র বই আর কিছু নয়। বর্ণবৈষম্য ও পৌত্তলিকতার বিরোধিতায় তাঁর এই মৃক্তির চেতনা সক্রিয় হয়ে ওঠে। দকল মান্ত্র্যের মধ্যে একই ঈশ্বর বিরাজ করেন; সেজত্তে মান্ত্র্যের উপর মান্ত্র্যের আধিপত্য অক্তায়। মৃক্তিকে তিনি আত্মন্তরিতা, হঠকারিতা বা নৈরাজাবাদী দৃষ্টিতে দেখতে নিষেধ করেন। ঈশ্বরের অন্থগতরূপে ঈশ্বরের উপর অচল আন্থা ও নির্ত্রতাই মৃক্তির পথকে প্রশস্ত করে।

সামাজিক মৃক্তির প্রদক্ষেও তিনি ছিলেন স্লাস্তিহীন প্রবক্তা। তমসাচ্ছয় দেশ ক্রমে আলোকের পথে অগ্রসর হচ্ছে এবং সেইসঙ্গে মৃক্তিকামী মাস্ত্র্য ধীরে ধীরে জেগে উঠছে বলে তিনি অস্কুত্র করেছিলেন। তাঁর রচনায় যুগের গতি ও প্রকৃতি সম্পর্কে প্রায়শঃই তাঁর সচেতন মনের পরিচয় পাওয়া যায়:

কেশবচন্দ্রের মতে মৃক্তি দম্পকিত মূল্যবোধই হল জাতির প্রাণশক্তিস্বরূপ। আর এই মৃক্তিকে তিনি দেখেছেন আধ্যাত্মিক দৃষ্টিকোণ থেকে।

ইংরেজদের ভারত আগমনকে কেশবচন্দ্র ঐশ অভিপ্রায় বলে মনে করতেন এবং ইংলণ্ডের প্রতি আমুগত্য প্রদর্শনের স্বপক্ষেই ছিল তাঁর অভিমত। মমুর স্থৃতিশাস্থ অন্নন্ধনপূর্বক তিনি বিশ্বাস করতেন যেরাজশক্তি স্বয়ং ঈশ্বরের প্রতিভূ। তাই মান্থবের নতি ও আন্ধাতা রাজারই প্রাপ্য। ঐ প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র একথাও বলেছেন যে রাজান্ধাতা অস্বীকার করার অর্থ ইতিহাসের ঐশ প্রতায়কে পাপাচরণও বটে। রাজান্ধাতা অস্বীকার করার অর্থ ইতিহাসের ঐশ প্রতায়কে (God in History) অগ্রাহ্ম করা। ভাবাবেগবশতঃ কেশবচন্দ্র বলেছিলেন: 'We love our Queen as our mother'। ভারতে ইংরেজ শাসনের পশ্চাতে কেশবচন্দ্রের এই আধ্যাত্মিক ব্যাখ্যা উত্তরকালে অনেক রাষ্ট্রনায়ককে প্রভাবিত করেছিল বলে অন্ধ্যান করা হয়। বিশেষ করে মহাদেব গোবিন্দ্র রানাতে তাঁর এই চিস্তায় আরুষ্ট হয়েছিলেন এবং মডারেট-পন্থী ফিরোজ শাহ মেহতা, স্থরেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়, গোপালরুক্ষ গোথলে প্রমুথ রাজনীতিকের মধ্যেও এর প্রভাব লক্ষণীয়। ১৪

কেশবচন্দ্র মনে করতেন যে প্রাচীনকালে রাজার প্রতি হিন্দুদের আন্তগতা দেবভক্তিস্বরূপ ছিল; হিন্দুরা গৃহে পিতামাতাকে যেমন দেবতার তুলা ভক্তির চোথে দেথে রাজাকেও ঠিক সেই দৃষ্টিতেই দেখত। ১৫ এই দৃষ্টিভঙ্গী কেশবচন্দ্রের মতে প্রকৃতিগত। রাজার রাজাশাসন ক্রটিপূর্ণ বা অনিপূণ হলেও— প্রজারা পিতার গুণাগুণ বিচার না করে যেমন ভক্তিশ্রজা প্রদর্শন করে, রাজার প্রতিও তেমনি আহুগতা প্রদর্শন করত। এ-মনোভাব হিন্দুদের প্রকৃতিগত ও তাদের অনাবিল হৃদুয়ের লক্ষণ:

'Loyalty shuns an impersonal abstraction. It demands a person, and that person is the sovereign, or the head of the state, in whom law and constitutionalism are visibly typified and represented.' 'b

রাজামুগত্যকে তিনি ঈশ্বরের প্রতি ভক্তির সমতৃল মনে করতেন কারণ তাঁর মতে আমুগতা তাতে দৃঢ়তা ও পবিত্রতায় উদ্ভাদিত হয়ে ওঠে এবং পুণ্য আবেগ ও চেতনার স্বষ্টি করে। তবে এ-কথাও মনে রাথতে হবে যে শাসকদের স্বেচ্ছা-চারিতাকে কেশবচন্দ্র নিন্দা জানাতেও কোন দিন পরাস্থাই হন নি। ভারতের আমলাতাব্রিক শাসন্যন্ত্রকে তিনি ইংরেজশাসনের থেকে স্বতন্ত্র দৃষ্টিতে দেথতেন। ইংরেজশাসন দিব্যবিধানে প্রবর্তিত— ঐ-শাসন ব্যবস্থায় ক্রটিবিচ্যুতি থাকলে তার বিরোধিতা ও সংশোধনেরও অবশ্য প্রয়োজন আছে। ভারতকে ইংরেজের অধীনে রাথার পরিবর্তে ইংরেজদের সঙ্গে ভারতীয়দের স্বমান অধিকার ও

সমবায়ভিত্তিক শাসনবাবস্থাই ছিল তাঁর কামনা। উভয়ের মধ্যে সামঞ্জন, সোহার্দ্য ও সমবায়ী সম্পর্ক গড়ে তুলতে তিনি যত্নবান হন। শাসনবাবস্থার গলদ দূর করার জন্মে বাজন্মোহের আশ্রয় গ্রহণকে তিনি দেব-অভিপ্রায়ের পরিপন্থী বলে মনে করতেন। তাঁর মতে:

'Sedition is rebellion against the authority of God's representative, and therefore against God. It is not merely a political offence, but sin against Providence.'

নিয়মতান্ত্রিক পদ্ধতিতে শাসনব্যবস্থার পরিবর্তন তাঁর অভিপ্রেত ছিল। ইংরেজদের শুভবৃদ্ধি ও বিবেকের কাছে দেজন্তো তিনি আবেদন জানান। সমকালীন ইউরোপে সামাজিক ও শাসনতান্ত্রিক বিধিব্যবস্থায় যে-সব পরীক্ষানিরীক্ষা চলেছিল, কেশবচন্দ্র সে-বিষয়ে সজাগ দৃষ্টি রাখতেন। এদেশে তার প্রয়োগ সম্পর্কে স্কুল্টভাবে কিছু না বললেও বিভিন্ন লেথায় ও ভাষণে বারংবার উল্লেখ থেকে অন্তমান করা যায় যে সে-সবের প্রতি তাঁর সমর্থন ছিল। বিখ্যাত 'Asia's Message to Europe' বক্তৃতায় তিনি বলেছিলেন:

'Among the advanced nations of the west the tendency of modern politics is not to exclude any, but to include all; not to destroy and ignore any section, but to represent the whole people. The highest form of government is synonymous with the most thorough-going and comprehensive representation. If you have even the semblance of good government, if you care for real political prosperity, surely you cannot reject the humbler classes; you cannot extinguish them because of their poverty, you cannot crush them into atoms because of their ignorance. There is everywhere a cry for justice, justice to the weak and powerless, justice to the working classes. Not to listen to that cry would be a disaster.'>>>

হ্যামিলটনের নীতিদর্শন তিনি অধ্যয়ন করেছিলেন এবং হয়তো সেই প্রভাবেই মনে করতেন যে নীতি ও ধর্ম কেবল গুহায় অথবা পর্ণকৃটিরে বিরাজ করে না; সেইদঙ্গে একথাও বলতেন যে বিত্তবানদের বরাতে মৃক্তি জোটে না। তাঁর নববিধানে ধনী-নির্ধনের স্থান ছিল সমান। তাঁর মতে রাজপ্রাদাদেও যেমন, তেমনি দ্বিদ্রের কৃটিরেও ঈশ্ব বিরাজ করেন।

কেশবচন্দ্র নিজেকে সোশালিন্ট বলে জাহিব করেন নি। রাজনীতির ব্যাকরণ-

গত চেতনাও হয়তো তাঁর ছিল না। কিন্তু সোশালিজ্মের যা মূলকথা— অর্থাৎ
মান্ত্র্য নির্বিশেষে সর্বজনের সমানাধিকার প্রতিষ্ঠার আদর্শ— তা তাঁর সমগ্র
চিন্তা ও আচরণে স্পষ্টই অভিব্যক্তি লাভ করেছে। বড়মান্ত্র্য কে? এ-প্রশ্নের
জবাব তিনি নিজেই দিয়েছেন:

'আমাদের দেশে এদেশের ছোটলোকেরা। তাহারা না থাকিলে কার বা ভাত জ্বটিত, কে বা গাড়ী চড়িয়া ঘোড়দৌড় দেখিতে যাইত, আর কেই বা তাকিয়া ঠেসান দিয়া গুড়গুড়ি টানিত। দেখ সামান্ত লোকেরা আমাদের সর্বস্থ দিতেছে। তাহাদের ধনে আমরা বড়মান্ত্র্যী করিতেছি। কিন্তু কয়জন তাহাদিগের প্রতিবিশেষ কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিব মনে করে… পৃথিবীতে এমন এক সময় আদিবে যখন ছোটলোকেরা আর চুপ করিয়া থাকিবে না, আর ছংখে মাটির শ্যায় পড়িয়া থাকিবে না।''

ইংলও ও আয়ার্ল্যাণ্ডের লোকেরা অত্যাচারীর বিরুদ্ধে যে বিদ্রোহ করেছিল দেকথা তিনি ঐ প্রসঙ্গেই উল্লেখ করেন। কেশবচন্দ্র বিপ্লব চান নি। শান্তিপূর্ণ সংশ্বারের সাহায্যে দেশের পরিবর্তন চেয়েছেন। তা বলে তিনি তুর্বলতার প্রশ্রয়ও দেন নি। তিনি বলেছেন:

'ঘাহারা তোমাদের মধ্যে রেওত বা কারিগর আছ, সকলে একত্র হইয়া একবার গা তুলো। তোমাদের যাতে ভাল হয়, তোমরা ঘাহাতে দৌরাজ্যা, নিষ্ট্রতা, প্রজাপীড়ন বলপূর্বক কমাইতে পার, ইহাতে একাস্ত যত্ন কর।… তোমরা আর নিদ্রা ঘাইও না। সময় হইয়াছে, উঠে দেখ তোমাদের হইয়া বলে এমন লোক নাই। রাজপুরুষেরা তোমাদের কথা শুনিতে পান না, বড়-মান্ত্রেরা তোমাদিগকে গ্রাহ্ম করে না। এরূপ অপমান কি তোমরা চিরকাল শহ্ম করিবে। তোমরা কি মান্ত্র্ব নও গু'ংও

কেশবচন্দ্রের সমন্বয়বাদী বিশ্বজ্বনীনতা রাষ্ট্রের ভাববাদী প্রত্যয়ের অমুসারী ছিল। তার কাছে রাষ্ট্র ছিল কতকগুলি জীবস্ত অবয়বের ঐক্যবদ্ধ একটি জটিল মন্ত্রের মতো—সবজনের চিস্তা, আশা ও আকাজ্জাকে সমন্থিত করাই তার উদ্দেশ্য। আধিক কৌলিন্তের অধিকারী জমিদার ও পুঁজিবাদীদের সঙ্গে একত্র নিবিত্ত চাষী ও শ্রমিকের প্রয়ন্তে রাষ্ট্র সঞ্জীব ও স্থাংবদ্ধ আকার ধারণ করে। তাদের কোনও একটির বিচ্যুতি ঘটলে রাষ্ট্রের অঙ্গহানি হয়। কেশবচল্রের কথায় রাষ্ট্র হল: 'the perfection of consolidated fellowship'। ২০ তাই রাষ্ট্রদেহে শ্রেণীবিদ্বেষ ও অন্থ্যা, বিভেদ ও দলীয় মনোভাব ক্ষতিকর।

কেশবচন্দ্র রাষ্ট্রকে যদিও জীবদদৃশ (organic) ভাববাদী দৃষ্টিতে দেখতেন, কিন্তু রাষ্ট্রের সাবিক শক্তিময়তায় বিশ্বাদী ছিলেন না। বিশ্বসম্প্রীতির আদর্শে তিনি অমুপ্রাণিত হয়েছিলেন এবং দেই দৃষ্টিতে অমুভব করেছিলেন: 'what is a wonderful thing is balance of power in the civilized world'। ২২ মৌল আধ্যাত্মিক স্থরেই তাঁর বিশ্বজনীনতা অভিব্যক্তি লাভ করে।

কেশবচন্দ্রে মতে প্রাচীন ভারতে ব্যক্তি-মান্তবের রাজনৈতিক ও সামাজিক স্বাধীনতা বলে কিছু ছিল না— মুদলমান আমলেও নয়। রাজার ইচ্ছাতেই সব-কিছু চলত। ইংরেজশাসনকালে যে মানুষ বিশেষ কিছু স্বাধীনতা পেয়েছে তা-ও তিনি বিশ্বাস করতেন না। ভারতীয়দের মধ্যে অনৈক্যের হুটি মূল কারণ তিনি দশিয়েছেন। প্রথমতঃ ভাষার প্রভেদ, দ্বিতীয়তঃ ধর্মের অমিল। ভারতের বিভিন্ন অঞ্চলের অধিবাসীদের মধ্যে পরম্পরবোধ্য একটি ভাষা না থাকলে জাতীয় ঐক্যাধন অসম্ভব। হিন্দি ভাষাকেই তিনি এবিষয়ে স্বাপেক্ষা উপযোগী বলে মনে করতেন। তাঁর মতে:

'যদি ভাষা এক না হইলে ভারতবর্ষে একতা না হয় তবে তাহার উপায় কি? সম্ভব ভারতবর্ষে এক ভাষা ব্যবহার করাই উপায়। এখন যতগুলি ভাষা ভারতে প্রচলিত আছে তাহার মধ্যে হিন্দি ভাষা প্রায় সর্বত্রই প্রচলিত। এই হিন্দি ভাষাকে যদি ভারতবর্ষের একমাত্র ভাষা করা যায়, তবে অনায়াসে শীল্প সম্পন্ন হইতে পারে।'২৬

ধর্মের মধ্যেও যে নানা ভেদাভেদ তা বিদ্বিত করে ভারতকে একতাবদ্ধ করার জন্মে তিনি এই বলে অভিমত প্রকাশ করেন: 'আর্যাঞ্জাতির চিরপূজ্য একমাত্র অদ্বিতীয় পরস্তক্ষের উপাসনা সমস্ত ভারতে প্রচলিত হইলে সর্বপ্রকার অনৈক্য চলিয়া যাইবে'।

### পাঁচ: সমাজোন্নয়ন-চিন্তা

রামমোহন প্রদর্শিত সমাজসংস্কার ও কল্যাণকর্মেও কেশবচন্দ্র অবতীর্ণ হয়ে-ছিলেন। বিলাত থেকে ফেরার পর (১৮৭০) দেশবাসীর নৈতিক উজ্জীবন ও সামাজিক বিধিব্যবস্থার সংস্কার ও পরিবর্তনের প্রয়োজন উপলব্ধি করেন। সেই উদ্দেশ্যে তিনি 'Indian Reforms Association' নামে একটি প্রতিষ্ঠান গড়ে তোলেন। মোটাম্টিভাবে এই প্রতিষ্ঠানের কার্যক্রম পাঁচটি ধারায় বিভক্ত ছিল:

- ১. নারীর সামাজিক অধিকার অর্জন ও উন্নতি সাধন;
- ২. দর্বাত্মক শিক্ষার প্রবর্তন :
- ৩. স্থলভ পুস্তক ও পত্রিকা প্রকাশ :
- 8. মাদকতার বিরুদ্ধে আন্দোলন;
- नानाविध मः ऋात ७ त्मवाकार्यंत्र आसाङ्म ।

নারীর স্বাধীনতা ও অধিকার প্রশ্নতিকে কেশবচন্দ্র বিশেষ গুরুত্ব দিয়েছিলেন এবং অক্সন্তব করেছিলেন যে তাদের মৃক্তিশাধনের জন্য প্রয়োজন যথোচিত শিক্ষার ব্যবস্থা। দেজন্ম স্ত্রীশিক্ষার কাজে তিনি উত্যোগী হয়েছিলেন। শিক্ষণ-প্রাপ্ত একদল মহিলার সাহাযে গৃহে গৃহে অন্তঃপুরিকাদের শিক্ষাদানের উদ্দেশ্যে 'অন্তঃপুর স্থীশিক্ষা' সভা নামে একটি সংস্থা গঠন করেন (১৮৬৩)। তাঁর চেপ্তাতে মহিলাদের আধ্যাত্মিক শিক্ষার তাগিদে ব্রাহ্মিকা সমাজ প্রতিষ্ঠিত হয়। ১৮৮২ সালে কলকাতা বিশ্ববিভালয়ের সিনেটে বিবেচনার জন্মে নারীশিক্ষা সম্পর্কিত একটি পরিকল্পনা পেশ করেন। মহিলাদের জন্মে 'বামাবোধিনী' ও 'পরিচারিকা' নামে তুটি পত্রিকারও প্রকাশন শুরু করেন। বিপথগামিনী মেয়েদের উদ্ধার ও রক্ষণাবেক্ষণের জন্ম তিনি একটি আশ্রমেরও পত্তন করেছিলেন।

দেবদেবীর নামে পুরুত্তপাণ্ডাদের চাতৃরীতে সাধারণ মান্নুষ কিভাবে প্রতারিত ও ক্ষতিগ্রস্ত হয় তা শিক্ষিত জনসমক্ষে তিনি তুলে ধরতে সচেষ্ট হন। তাঁরই প্রচেষ্টায় ১৮৭২ সালে রাক্ষ বিবাহের আইন বিধিবদ্ধ হয়। মাদকতা নিবারণ প্রসঙ্গে তিনি সরকারি নীতির নিন্দা করে বলেন যে সরকার রাজস্ব বৃদ্ধির দিকে তাকিয়ে এ ব্যাপারে উদাসীন; যদি রাজস্বের উৎস হয় মান্নুষের তুনীতি, উচ্চুন্দালতা, আর্থিক ক্ষতি ও অপরাধ প্রবণতা তাহলে রাজস্ব আদায় না হওয়াই মঙ্গল। শেষোক্ত বিষয়গুলিতে কেশবচন্দ্র রামমোহনের পরিবর্তে অক্ষয়কুমার দত্তর দারাই প্রভাবিত হন।

নববিধানের সদস্যদের জন্মে রচিত 'নবসংহিতা' গ্রন্থে প্রাত্যহিক জীবনে পালনীয় আচারবিচার সম্পর্কে যেসব উপদেশ আছে তার মধ্যে কেশবচন্দ্রের সমাজতাত্ত্বিক চিস্তাভাবনার পরিচয় পাওয়া যায়।

### ছয়: শিক্ষাচিন্তা

সমসাময়িককালে যুবসম্প্রদায়ের মধ্যে উচ্চুগুলতা, পানদোষ ও বিজাতীয় মনোভাব প্রতাক্ষ করে কেশবচন্দ্র উপলব্ধি করেছিলেন যে শিক্ষাব্যবস্থায় নীতিবাধ, স্বদেশ-প্রেম ও আধ্যাত্মিকতা অন্তর্ভু ক্ত হওয়া দবকার। তাঁর মতে: 'to the influence of ungodly education is to be attributed the want of progress in the social conditions of the country'। এই সময়ে একদল মনে করতেন যে শিক্ষা সম্পূর্ণরূপে ধর্মনিরপেক্ষ হওয়া বাঞ্ছনীয়— কারণ ধর্মের মধ্যেই যা কিছু কুসংস্কার, যুক্তিবিম্থতা ও অবৈজ্ঞানিক মনোভাব নিহিত থাকে। তার প্রতিবাদে কেশবচন্দ্র বলেন:

'If intellectual progress went hand in hand with religious developments, if our educated countrymen had initiated themselves in the living truths of religion, patriotism would not have been mere matter of oration, but a reality in practice. Society would have grown in health and prosperity...That unity and nationality which are considered a great desideratum would have been established.' 8

তিনি অন্থভব করেছিলেন যে দেশবাদীর নৈতিক ও দামাজিক চেতনা ব্যতিরেকে দেশের মৃক্তির সাধনা সফল হবে না; শিক্ষাই রাষ্ট্রচেতনার উপাদান। তাই তিনি ভাবীকালের রাষ্ট্রগুরু স্থরেন্দ্রনাথকে শিক্ষার বিস্তারে উৎসাহী হতে উপদেশ দেন। শুধু উপদেশ দিয়েই তিনি ক্ষাস্ত থাকেন নি। শিক্ষার উন্নয়নে তিনি ঐ সময়ে যে ভূমিকা গ্রহণ করেছিলেন তা আজও শারণযোগ্য। সমসাময়িককালে আরও যে তৃজন মনীধীকে অন্তর্জণ কাজে অগ্রণী হতে দেখা যায় তাঁরা হলেন বিভাসাগর ও অক্ষয়কুমার দত্ত।

এদেশে অধুনা প্রবর্তিত বয়স্ক শিক্ষার আন্দোলন তিনিই প্রথম শুরু করে-ছিলেন। কারিগরি শিক্ষার জন্মে Industrial School এবং শ্রমজীবীদের মানসিক বিকাশ সাধনকল্পে নৈশ বিভালয় স্থাপন এবং Working men's Institution প্রতিষ্ঠা করেন। নারীশিক্ষার জন্ম তিনি Normal School-এর পত্তন এবং উপযোগী অন্যান্ত পন্থাও অবলম্বন করেন। শিক্ষার বিভিন্ন স্তরে— তা প্রাথমিক কিংবা উচ্চশিক্ষাই হোক অথবা নারী কিংবা শ্রমিকদের জন্মেই হোক—প্রতিটি স্তরের পক্ষে উপযোগী পরিকল্পনা তিনি রচনা করেন। শিক্ষা বিস্তারের

জ্ঞান্তে প্রয়োজনীয় কর আরোপের প্রস্তাবও তিনি তুলেছিলেন। তাঁর শিক্ষার চিস্তা ও তৎপরতার মোটামুটি রূপ ছিল এইরকম:

- দেশীয় বিভালয়গুলির কাজকর্ম পরিদর্শনের জল্মে একজন উপয়ুক্ত পরিদর্শক
  থাকা প্রয়োজন;
- চাধী ও শ্রমিকদের উপযোগী পর্যাপ্ত সংখ্যক নৈশ বিভালয় স্থাপন করা
  আবশ্যক;
- জনদাধারণের প্রাত্যহিক জীবনের প্রয়োজনীয় বিষয় যেয়ন বিজ্ঞানশিক্ষার ব্যবস্থা থাকা উচিত;
- অন্তর্মত শেণীর লোকদের জয়ে পরিচালিত বিভালয়গুলির উপর প্রযোজা

  সরকারি অন্তলানের নিয়মকাত্রন শিথিল করা আবশ্যক;
- ৫. ভামামাণ শিক্ষকগণের সাহাযো গ্রামে গ্রামে চিত্তগ্রাহী বক্তৃতার ব্যবস্থা;
- ৬. সরকারী সাহায্যে প্রকাশিত সংবাদপত্র বিনাম্লো গ্রামে গ্রামে বিতরণ;
- গ্রামবাদীদের শিক্ষার জল্মে জ্যাদারদের বিভালয় প্রতিষ্ঠা ও পরিচালনায় স্বত্ব উভোগ;
- ৮. প্রাথমিক শিক্ষা ব্যবস্থার প্রয়োজনে দেশীবিদেশী ধনী ব্যবসায়ী ও জমিদারদের কাছ থেকে শিক্ষা বাবদ শ্বর পরিমান কর সংগ্রহের আইনার্য্য আয়োজন। জনশিক্ষার স্ববিধার্থে কেশবচন্দ্র এক পয়সা মৃল্যের 'স্থলভ সমাচার' নামে সহজবোধ্য একটি পত্রিকা প্রকাশ করেন। তাছাড়া ছোটদের জন্মে তিনিই প্রথম 'বালকবন্ধু' নামে একটি মাসিক পত্রিকাও বের করেন। বাড়ীর ঝিচাকরদের প্রতি সাধারণতঃ যে উদাসিক্ত প্রদর্শিত হয় ও তাদের প্রতি ত্র্ব্বহার করা হয়ে থাকে তার সমালোচনা করে তিনি বলেন যে গৃহ ভৃত্যদের জন্মে 'রজনী-বিভালয়' শ্বাপন করা প্রয়োজন। বি

## শাত : উপসংহার

উনিশ শতকের সংস্থার আন্দোলনের সর্বশেষ ও শ্রেষ্ঠ নেতা ছিলেন কেশবচন্দ্র। মনন ও ব্যক্তিত্বে তার সমকক্ষ জননেতা সমসাময়িককালে দেখা যায় না। হুরেন্দ্রনাথ তাঁকে বিশ্বের শ্রেষ্ঠ মনীধীদের গুণ ও সম্ভাবনার অধিকারী বলে মনে করতেন। ১৯ বন্ধিমচন্দ্রও তাঁকে 'স্থ্যান্ধণের শ্রেষ্ঠ গুণদকলে ভূষিত' বলে অভিন্তিত করেছেন। ১৭ অকালে আকস্মিক মৃত্যু ও জীবনাদর্শের কিছুটা বিচ্যুতির ফলেই হয়ত তাঁর সম্ভাবনা যথোচিত পরিপূর্তি ও সার্থকতা লাভ করে নি এবং তাঁর উন্নামণ্ড বিশেষ কার্যকর হয় নি।

রামমোহনের পর বাংলার মননধারা মূলত ভক্তিবাদের পথে অগ্রনর হয়েছিল। সে পথের প্রধান পথিক দেবেন্দ্রনাথের শিশ্ব ও সঙ্গী ছিলেন কেশবচন্দ্র। কিন্তু কেশবচন্দ্র অধিক মাত্রায় প্রাষ্টায় ভাবধারায় প্রভাবিত হওয়ায় তিনি দেবেন্দ্রনাথের বিরাগভাজন হন। তৎকালীন বাংলার চিন্থানায়কদের অধিকাংশের মধ্যেই ইউরোপের হিতরাদ ও দৃষ্টবাদ যে প্রভাব বিস্তার করেছিল কেশবচন্দ্র তাকে ভাল চোথে দেখেন নি। তাঁর মন অতাধিক স্বজ্ঞা ও অতীন্দ্রিয় আবেগে আবিষ্ট হয়ে পড়ায় পরসতীকালে বিশ্বজ্ঞনমানসে মৃক্তি ও বস্বভন্তী চিন্তার ক্রমবিস্থারে তিনি ক্রম্ব হন। গোডার দিকে তার মধ্যে যে উদারনৈহিক ও প্রগতিবাদী মনের ক্ষরণ ঘটে তা ক্রমেই স্থিমিত হয়ে পড়ে। বস্ততঃ তিনি ও তাঁর সঙ্গীদের অপরিণামদশিতার ফলে নববিধান গোষ্ঠীর বনিয়াদ সংকীর্ণ ও শক্তিহীন হয়ে যায়। তিনি এক নতুন ধরণের পুরোহিততত্ত্ব গড়ে ভোলেন এবং ব্যক্তিশাত্রাকে থর্ব করে মৃষ্টিমেয় কিছু লোককে অন্যান্থাদের উপর আধিপভার মধ্যোগ দেন। বিপিনচন্দ্র স্থেদে লিখেছেন:

'আমরা পিতামাতার শাসন অস্বীকার করিয়া যে-যুক্তবাদের আশ্রয়ে ওবাক্তি খাতস্থের প্রেরণায় ব্রাক্ষসমাজে আসিয়াছিলাম, কেশবচন্দ্রের মণ্ডলীতে তাহার ঘণাযোগ্য স্থান ও সম্মান ছিল না। <sup>১১৮</sup>

ভাঙন শুধু নববিধান গোষ্ঠাতেই ধরে নি। উপরস্ক তাঁদের উগ্রভার কলে দেশে এক প্রবল প্রতিক্রিয়াশীল প্রতিপক্ষ গড়ে ওঠে— সেকথা স্বরেন্দ্রনাথ তাঁর আত্মজীবনীতে উল্লেখ করেছেন। ৫৯

আধ্যাত্মিক চিন্তার ক্ষেত্রে কেশনচক্রের অনদান অনক্যদাধারণ। প্রাচ্য ও প্রতীচ্য ভাবাদশের মিলন তথা দকল ধর্মের দমন্ত্রম গঠিত এক বিশ্বজনীন সংস্থার পতাকাতলে প্রেম ও শান্তির প্রতিষ্ঠা এবং মৃমুক্ মান্তবের মৃক্তির কল্পনা নিঃসন্দেহে মৌলিক ও অনবছা। দকল ধর্মই তার কাছে ছিল ঐশ সত্যের প্রকাশ। প্রথম দিকে তাঁর আধ্যাত্মিক বিশ্বজনীনতার যে অস্পষ্টতা ছিল তা তাঁর পরিণত ব্যুসের চিন্তা ও অভিজ্ঞতার ফলে কেটে যায়। দকল ধর্মের নির্ম্ব — উপনিষ্দের একেশ্বর্বাদ, ইসলামের সাম্য এবং গ্রীষ্টপর্মের ঈশ্বর ও মানবের ণিতাপুত্র-প্রতায়ের সমন্বয়ে তিনি মাল্লয়কে একটি নতুন জীবনাদর্শের সন্ধান দিয়েছিলেন। নববিধান আদর্শে তিনি সকল দর্শন ও ধর্মের অধিবিতা ও ঈশ্বরতত্বগুলিকেই শুধু সমন্বিত করেন নি— দেগুলির ঐতিহাসিক প্রতায় ও প্রতীকাদিও গ্রহণ করেন। তাই কেশবচন্দ্রকে সবধর্মসমন্বয়ের ও বিশ্বজ্ঞনীনতার সার্থক প্রতিভূ বলা যায়। স্বধর্মের মৌল চিস্তার ভিত্তিতে পরম্পর নির্ভর্মীল একটা সঙ্গাব মানবিক সম্পর্ক তিনি গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন। বস্তুতঃ রামমোহনের আদর্শকেই তিনি পরিবর্ধিত রূপ দিয়েছেন।

ইমার্সন ও কালাইল পাঠ করেই হয়ত কেশবচন্দ্রের মনে ব্যক্তিপূজা ও অতিমানব-তব্ব অস্কৃরিত হয়। তিনি মনে করতেন যে প্রকৃতির প্রয়োজন ও তাগিদেই ঐসব মহামানবদের আবিভাব ঘটে এবং বিশ্বনিয়ন্তার নৈতিক শক্তি তাদের মধ্যে দিয়ে অভিব্যক্তি লাভ করে; মহামানবদের আবিভাব সামাজিক প্রয়োজনও বটে; তারা শান্তি ও মৃক্তির মন্ত্র প্রচার করেন। মহামানবদের জাবনে একটি শ্বরই কেবল অমুরণিত হয়: 'আদর্শের জন্তেই বাঁচাও মরা'। এখানে হেগেল ও নীট্শের অম্বরূপ চিন্তা মর্তব্য— যে-চিন্তাকে ক্যাসীবাদের অম্ভর্ম প্রধান উপাদান বলে মনে করা হয়। ভারতের মাটি ও জলহাওয়ায় ব্যক্তিপূজা, অবতারত র অতিমানবতা নতুন কিছু নয় এবং শ্রীমরবিন্দ, স্থভাষচন্দ্র প্রম্থ নেতৃবৃন্দ এই প্রতাতি গ্রহণ করেছেন। তাই ফ্যাসীবাদের পক্ষে ভারতভূমি অমুবর নয়। ব্যক্তিশ্বাভয়ে বিশাসী কেশবচন্দ্র এই শ্ববিরোধী ও সংকার্ণ চিন্তায় আচ্ছম থাকলেও শ্বেচ্ছাচারী শক্তিমন্তভাকে তিনি অমুনোদন করতেন না।

মাহ্নের আধ্যাত্মিক চেতনার ক্রনে তার বিশ্বাস ও আগ্রহ ছিল। সমাজ সংশ্বারের মধ্যে দিয়ে তিনি আধ্যাত্মিক অভ্যানতির প্রয়াসী হন। আধ্যাত্মিক নবজাগরণের ভিত্তিতে তিনি তার সমাজসংশ্বারের কর্মপন্থা দ্ধপায়িত করেন। প্রভূত প্রয়াস ও নিরবচ্ছিন্ন প্রস্তুতির ম্বারাই তিনি দেশ ও জাতি গঠন সম্ভব বলে মনে করতেন।

ইংরেজদের তিনি এদেশের অছিরূপে দেখতেন এবং তাদের কাছ থেকে স্থাবিচার চাইতেন। ত এদেশের সম্পদ আহ্রণ করে ইংরেজের বিত্তবৃদ্ধির তিনি
নিন্দা করেন; সেজত্যে ইংরেজদের উদ্দেশে বলেন যে এই পাপের জত্যে তাদের
একদিন ঈশরের কাছে জবাবদিহি করতে হবে। তারতে ইংরেজশাসনের একমাত্র
কৈলিয়ত হল: 'good and welfare of India'; ম্যাকেন্টারের উন্নতির জ্যা

ভারতকে শোষণের তিনি সমালোচনা করেন। এখানে কেশবচন্দ্রের চিস্তায় জাতীয়তাবাদী মনোভাবের বিশেষ পরিচয় পাওয়া যায়।

এদেশে জাতীয়তাবাদের উৎপত্তি প্রথমাবস্থায় ইংরেজ বিতাড়ন বা রাজনৈতিক চেতনা থেকে হয় নি। নিজের ধর্ম, সমাজ ও সংস্কৃতি সম্বন্ধে গৌরববোধ স্বষ্টি থেকেই জাতীয়তাবাদ দানা বেঁধে ওঠে। একসময় দেশটা পাশ্চান্ত্য আচারাফ্রন্টানের অন্নকরণ ও খ্রীষ্টায় মতে ধর্মান্তরিতকরণের দিকে খ্বই মুঁকে পড়েছিল। দেবেজ্ঞনাথ তার বিরুদ্ধে সংগঠিত আন্দোলনের স্ত্রপাত করেছিলেন। সেই আন্দোলনের দক্ষ নেতৃত্ব কেশবচন্ত্রকে জনপ্রিয় করে তোলে। স্থরেজ্ঞনাথ লিখেছেন: 'Keshub Chandra Sen was a great organizer, a born leader of men with a penetrating insight into human nature'। কেশবচন্দ্র পাশ্চান্তা শিক্ষাদীক্ষাকে স্বাগত জানিয়েছিলেন; কিন্তু তিনি 'দেশের বিজাতীয়করণের ঘোর বিরোধী' ছিলেন। ' প্রাক-কংগ্রেস আমলে রাজনীতি যথন স্থন্সই দলীয় রূপ পরিগ্রহ করে নি সেসময়ে তথনকার সংস্কারবাদী আধারাজনৈতিক সংগঠনগুলির ভূমিকা ও গুরুত্ব ছিল বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। ইসব প্রতিষ্ঠান ও তাদের তৎপরতা দেশের পরবর্তী দিনের স্বদেশী আন্দোলনের যেন পূর্বপ্রস্তুতি। স্ব্রেক্তনাথের ভাষায়:

'Social reform, industrial revival, moral and spiritual uplift, have all followed in the track of the great national awakening which had its roots in the political activities of our leaders ... The activities of Iswar Chandra Vidyasagar helped Keshub Chandra Sen by enabling him to appeal to instincts and tendencies broadened by the spirit of reform. His work in its turn, helped that of Kristo Das Pal and others; and the new School of Politicians... '68

তৎকালে রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতার কণা অচিন্তনীয় ছিল। বিশিনচন্দ্র ভিন্ন মত পোষণ করতেন বলেই হয়তো লিখেছেন যে কেশবচন্দ্রের রবিবাসরীয় সামাজিক উপাসনায় সমগ্র জগতের কল্যাগার্থে প্রার্থনা করা হত; কিন্তু স্থাপেশের জন্তে করা হত না, রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতার কথাও বলা হত না। বিশিনচন্দ্র রাষ্ট্রীয় চেতনার উন্মেষ-সাধনে রাজনারায়ণ বস্থকে (১৮২৬-১৯০০) প্রথম পথপ্রদর্শক বলে মনে করতেন।

বস্তুতঃ রাজনীতিকে কেশবচন্দ্র ধর্মের একটি অঙ্গ হিদাবে দেখেছেন।

দরাসরি রাজনীতি করা তাঁর কাম্য ছিল না। ধর্মের সঙ্গে যতটুকু সম্পর্ক ততটুকুই এবং তার বেশী রাজনীতি নিয়ে তিনি মাথা ঘামাতে চান নি। একথাও অবশ্ব অনুভব করতেন যে ধর্ম-সম্পৃত্ত রাজনীতিকে বর্জন করা কোনও সামাজিক মান্তবের পক্ষেই সম্বব নয়। তিনি রাজনীতিক ও রাষ্ট্রদার্শনিক ছিলেন না। তবে তাঁর মধ্যে সে-সম্বাবনা ছিল প্রচুর। তিনি রাজনীতিতে স্ক্রিয় অংশ গ্রহণ করলে বিশ্বের একজন শ্রেষ্ঠ রাজনীতিবিদ হতে পারতেন বলে স্থরেক্সনাথ অভিমত প্রকাশ করেছেন। ৩৯

#### নি ৰ্দে শি কা

- Bipinchandra Pal. 'Keshub Chandra Sen'. In Character Sketches. 1957, p. 12.
- Quoted in V. P. Varma. Modern Indian Political Thought. 1961, p. 48.
- ৩. কেশবচন্দ্র দেন। 'জীবন বেদ'। ১৯১৭, পৃ ৩।
- 8, পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ১০৬।
- ৫. কেশবচন্দ্র সেন। 'পত্রাবলী'। ১৯৪১, পু ২০৩।
- . Keshub Chandra Sen. Lectures, p. 56.
- ৭. কেশবচন্দ্র সেন। পত্রাবলী। ১৯৪১, পৃ ২৩২-২৩৩।
- v. Keshub Chandra Sen. Lectures. p. 56.
- . Keshub Chandra Sen. Lectures in India. 1904, p. 127.
- 5 . Keshub Chandra Sen. Lectures. p. 325.
- 33. Keshub Chandra Sen. Lectures in Asia. p. 64.
- Amiya Chandra Banerji. 'Brahmananda Keshub Chandra Sen', Studies in Bengal Renaissance. ed. by Atul Chandra Gupta. 1962, p. 80.
- 59. Keshub Chandra Sen. Lectures in India, 1904, p. 99.
- :8. V. P. Varma. Modern Indian Political Thought, 1961. p. 44.

- ১৫. যোগেন্দ্রনাথ গুপ্তা, সংকলক। 'স্থলভ সমাচার ও কেশবচন্দ্রের রাষ্ট্র-বাণী'। থগু ১, ১৩৪৬ বঙ্গাব্দ।
- > . Keshub Chandra Sen, Lectures, p. 322.
- 59. P. S. Basu. 'Political Thoughts of Keshab Chandra Sen', Navavidhan, December 15, 1938, p. 46.
- של. Keshub Chandra Sen. Lectures in India. 1904, p. 507.
- ১৯. যোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত। 'স্থলভ সমাচার ও কেশবচন্দ্রের রাষ্ট্র-বাণী'। থও ১, ১৩৪৬ বন্ধান।
- २०. शृर्तीक श्रन्त । भ २३।
- 35. Keshub Chandra Sen. Lectures in India. 1904, p. 506.
- RR. Ibid.
- ২৩. যোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত। 'স্থলভ সমাচার ও কেশবচন্দ্রের রাষ্ট্র-বাণী'। খণ্ড ১, ১৩৪৬ বঙ্গাব্দ, পূ ৩-৪।
- 38. Quoted in : A. C. Banerji, 'Brahmananda Keshav Chandra Sen', Studies in the Bengal Renaissance. ed. by Atul Chandra Gupta, 1962, p. 83.
- ২৫. যোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত। 'স্থলভ সমাচার ও কেশবচন্দ্রের রাষ্ট্র-বাণী'। খণ্ড ১, নিবেদন।
- 39. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. 1963, p. 131.
- ২৭. 'বৃদ্ধিম বুচনাবলী'। সাহিত্য সংসদ সংশ্বরণ, খণ্ড ২, ১৬৬১, পু ৬১৮।
- ২৮. বিপিনচন্দ্র পাল। 'সত্তর বৎসর: আত্মজীবনচরিত'। ১৯৬২, পু ২৪৭।
- 23. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. p. 6.
- oo. Quoted in : C. R. Das. Speeches. pp. 212-213.
- ৩১. রাজনারায়ণ বস্তু। 'আবাচরিত', ১৯৬১। পু ১১৮।
- ez. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. p. 183.
- ου. Ibid. p. 6

## এক: ভূমিকা

উনিশ শতকের বাঙালীর রাইচিন্তা ও মননধারার ইতিহাস বৈচিত্রাময়। ভিন্ন আদর্শ ও চিন্তায় সামাজিক ও রাজনৈতিক আন্দোলনকে আশ্রয় করে নবগুগের যে-ইভিহাস বচিত হয়েছিল তার নায়কদের মত ও পথের কোনও মিল ছিল না। তারা সবাই মিলে ভাব ও আদর্শের কোনও অথও ধারা বহন করে চলেন নি। তবে ঐ-শতকের ইতিহাস পর্যালোচনা করলে মনে হয় যে ভিন্ন মত ও পথে সবাই একটা পূর্ণাঞ্চ-জীবনবোধ ও ম্লাবত্তা স্বৃষ্টি করতে চেয়েছিলেন, যার সাহাযো বাক্তি, সমাজ ও রাষ্ট্রের বিক্ষিপ্ত সমস্ভাগুলির এক সমন্বিত মীমাংসায় উপনীত হওয়া যায়। রামমোহন, ভিরোজিওপন্থী নব্যবক্ষদল, দেবেজ্র-অক্ষয়-বিগাদাগরের তর্ববাধিনী সভা এবং কেশবচন্দ্র প্রম্থ চিন্তানায়ক জীবনাদর্শের এক-একটি স্বয় তুলে ধরেছিলেন। ঐসব স্বরগুলিকে গ্রহণ ও বর্জন প্রক্রিয়ায় নিজস্ব চিন্তার সহগোগে একটি সমন্বিত তবের রূপ দিয়েছিলেন বিশ্বমচন্দ্র।

ঐ-তবেরই হারবিস্তার-শ্বরূপ বিষ্ণ্যচন্দ্রের যে-খিত্তীয় ভূমিকা তা ভারতীয় রাইচিস্তার ইতিহাসে অধিকতর তাৎপর্যপূর্ণ। উনিশ শতকের প্রথমধি দেশের হিন্দুপ্রধান বৃদ্ধিলীবাদের সঙ্গে বিদেশী শাসকদের সহদয় সম্পর্ক ছিল। ইংরেজ শাসনের পরোক্ষ প্রভাবে উদারতম্ব, বাক্তিস্বাত্ত্রা ও যুক্তিম্থিতা এদেশবাদীর মনে অন্থরিত হয়, নতুন রাইচেতনায় উদ্দীপিত সমাজসংস্থার প্রয়াস কমে জাতীয় আবেগ ও আকাজ্কার পথে অগ্রসর হয়। ইউরোপের সঙ্গে প্রত্যক্ষ সংযোগ ঘটায় করাসী বিপ্লব, আমেরিকার স্বাধীনতা সংগ্রাম, গ্রীস ও ইতালির পরাধীনতার অবসানবার্তা দেশের জাতীয় আবেগকে পরিপুট্ট করে। ইংরেজ শাসনের পক্ষণ্যটেই চল্চেল সরকারি কাজের সমালোচনা, স্বায়ক্তশাসন ও প্রতিনিধিত্বমূলক বানস্থা পরিসদের দাবি। সিপাহিবিদ্রোহের পর কোম্পানির কাছ থেকে এদেশের শাসনকর্ত্রহ সরাসরি ইংরেজ সরকার গ্রহণ করার পর অর্থনৈতিক শোষণের ক্রমবিস্তার, রাজনৈতিক একাধিপতা, প্রশাসনকর্মে বৈষমামূলক আচরণ প্রভৃতি কারণে দেশবাদীর বিশেষ করে নবোদ্ধত মধ্যবিত্ত শ্রেণীর সঙ্গে

শাসকদের মানসিক বিচ্ছেদের স্ত্রপাত হয়। এদেশে বসবাসকারী ইংরেজদের ঘূর্নীতি ও স্বেচ্ছাচার এবং সেইসঙ্গে প্রাষ্টান মিশনারীদের হিল্পর্ম ও ভারতীয় ঐতিহ্যের প্রতি বিদ্রপাত্মক সমালোচনা শিক্ষিতপ্রেণীর মনে হানতাভাব সঞ্চার করে। শিক্ষা, অর্থনীতি ও কর্মজীবনের বার্থতায় জাতীয় চেতেনা ক্রমে নানা সংগঠনের মাধ্যমে আন্দোলিত হতে থাকে। জাতীয় চরিত্র, জাতীয় শক্তি, জাতীয় স্বাতম্বের চেতেনায় সমাজের প্রাপর ঐতিহাসিক বিচারের স্তরপাত হয়। দেখা দেয় অতীত্ম্থিতা ও অতীত ঐতিহ্যের পুনকক্ষীবন-প্রয়াস। জাতির প্রাচীন ঐতিহ্যের প্রমাণ ও প্রতিষ্ঠার জল্যে সার্থকজাবে যিনি উল্লোগী হয়েছিলেন তিনি হলেন বন্ধিমচন্দ্র। দেশের নবোস্ত জাতীয়ভাবাদী চেতেনায় আধ্যাত্মিক স্বর সংযোজন করে তিনি দেশের উত্তরকালীন রাজনীতির সম্প্রদায়গ্রু মনোভাবের গোড়াপন্তন করেন।

বৃদ্ধিমচন্দ্রের জন্মের পূর্বেই এদেশে কোম্পানির বাজ্যর কায়েম হয়ে গিয়েছিল। অনেক বাভবিভগ্রার পর ইংবেজী শিকাবও চলন শুক হয়ে যায়। দিপাতিযুদ্ধের পর সভ্যপ্রভিষ্ঠিত কলকাতা বিশ্ববিভালয়ের অক্ততম প্রথম স্নাভক হয়েছিলেন বৃদ্ধিমচন্দ্র (১৮৫৮)। ভেপুটি ম্যাজিস্টেটের পদে নিযুক্ত হয়ে যথোহরে িনিবছর দেড়েক শিকানবিশি করেন। সিভিল সার্ভিদের নিয়মাণ্ডসারে কালি, গুলনা, বারাসত, তগলি প্রভৃতি স্থানে বদলির পর সবশেষে তিনি আলিপুরে নিযুক্ত হন, এবং ১৮৯১ সালে অবসর গ্রহণ করেন।

বালাকালে পারিবারিক পূজাঅচনার পরিবেশে তার মনে অধ্যাথিচিপ্তার বীজ অকুরিতে হয়; মধাজীবনে মাহিতা, দশন, ছবিতান ও সমাজতবের গভার অধ্যয়নের কলে কিছুটা অজ্ঞাবাদী (agnostic) হয়ে উইপেও পারিবারিক প্রভাবকে তিনি কাটিয়ে উঠতে পারেন নি । পরিণত জীবনে মাধুসন্নামীধের সংমণে তিনি মালুগ আন্তিক হয়ে ওঠেন। তার মনে রামমোহনের আরোহী পক্ষতিত ইতিহাসচিস্তা এবং অক্যকুমারের বিশুদ্ধ মুক্তিবাদ একসময়ে বিশেষ প্রভাব বিস্থার করেছিল। আপাতদ্পিতে রাজ ধর্মানেদানন ও সাজ্বারপদ্ধীদের সঙ্গে তার বিরোধ পশ্চিত হলেও তালের সঙ্গে বিছমের প্রচেন্ন প্রচের্থ স্বান্ধানীন রামক্রম্ব-বিবেকানন্দের ভারধারা তাকে বিশেষ প্রভাবিত করে নি।

ব্রচ্চেন্দ্রনাথ শীল বলেছেন যে ঐ সময়ে হিন্দুধর্ন পুনরুদ্ধার প্রচেষ্টার ওটি দল দেখা যায়। একটি শশধর তর্কচ্ডামণি, রুফপ্রসন্ন সেন প্রমুথ বক্ষণশীলনের, অপরটি বৃদ্ধিম, চক্রনাথ বস্ত, নবীন দেন প্রমুখ 'নবজীবন' পত্রিকা-গোষ্ঠার। মিল-শোলার-ভারউইনের চিন্তায় বৃদ্ধিম হিন্দুধর্ম ও দর্শনকে ব্যাখ্যা করেন; কিন্তু বৃদ্ধিমর উপর কোঁং-এর দৃষ্টবাদ (Positivism) স্বাধিক প্রভাব বিস্তার করেছিল —যার সাহাযো তিনি সমাজ ও জীবনের প্রতিটি দিকের নতুন মূলাবিচারে প্রবৃত্ত হন।

হিন্দুধর্মের বিশেষ ব্যাথাাস্তেই বহিষের দক্ষে আদি ব্রাহ্মসমাজের বিবাধ বাধে। পরামগোহন সম্পর্কেও বহিষের বিরূপ মনোভাবের পরিচয় পাওয়। যায়; ভার কারণ রামগোহনের দক্ষে খ্রীপ্তানদের বেশি অন্তর্মতা। তাছাভা রামগোহনের চিন্তায় হয়ত বহিষ তার অতীপ্ত অথও কোনও জীবনতত্ত্ব গুঁজে পান নি, যা পেকে সমাজ ও জীবনের একটা সম্পন্ত নীতি ও আদর্শ পাওয়া যায়। বহিষ চিন্তাশক্তিকে জাগাতে চেয়েছিলেন। সেই কারণে রামগোহনোত্তর আদি ব্রাহ্মনেতা দেবেন্দ্র-কেশবের 'মাত্মপ্রতায়সিদ্ধ জানোজ্জনিত বিশুদ্ধ হৃদয়' তাঁর কাছে গ্রহণযোগ্য হয় নি। নববিধানপদ্ধী কেশবচন্দ্র ও প্রতাপচন্দ্র মজুমদারের প্রতি আক্রেই হলেও তাঁদের যুক্তি ও বিচারবিবর্জিত অতীন্দ্রিয় উপলব্ধি ও প্রত্যাদেশনাদকে মানতে পারেন নি। একমাত্র অক্ষয়কুমারের প্রাকৃতিক নিয়মনির্দেশিত যুক্তিবাদে বহিষ অন্থ্রাণিত হন।

সবকিছু মত্ত্বেও একথা বলা যায় যে প্রাক্ষদের মঙ্গে অমিলের চেয়ে মিলই তার বেলি ছিল— বিশেষ করে এইজন্তে যে ব্রাক্ষধর্ম বলতে স্থনিদিই ও স্থাপন্ত কোনও ধর্মমত নেই— তাদের বিভিন্ন দল ও উপদলের চিম্বায় যথেষ্ট প্রাপার বিরোধিতা দেখা যায়। তাই বিপিনচন্দ্র বলেছেন:

'বহিস্চন্দ্র হিন্দুধর্মর নৃত্তন ব্যাখ্যার ছারা হিন্দুধর্ম এবং ব্রাহ্মধর্মের মধ্যে একটা সমন্বয় প্রতিষ্ঠার চেষ্টা করেন। তাঁহার অফুশীলনধর্ম ব্রাহ্মধর্মেরই নামান্তর মাত্র।'

গোচা হিন্দের চেয়ে বাদ্দের সঙ্গেই তাঁর বেশি ঘনিষ্ঠতা চিল। বিধবাবিবাহ, বছবিবাহ রোধ, অল্পুলাতা বর্জন প্রভৃতি স্থাজসংস্কারে তিনি বিরোধিতা
করেছিলেন; কিন্তু সেই সকল বিষয়ে তাঁর দৃঢ় প্রতায় চিল যে আইন প্রবর্তন
অপেক্ষা জনচেতনা গপ্তই হবে অধিক কার্যকর। তিনি মনে করতেন জীবন ও
ছগং সম্পর্কে যগোচিত চেতনা স্বাই হলে মাছ্যেরে মন থেকে ঐসব সামাজিক
সংকীর্ণতা স্বতাই বিদ্বিতি হবে। চাত্রজীবনে 'সংবাদপ্রভাকর' প্রিকায় রচনা
প্রকাশের স্বার প্রভাকর-সম্পাদক উপ্রচন্দ্র প্রপ্রের সঙ্গে তাঁর ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক গড়ে

ওঠে। বৃদ্ধিমচন্দ্রের চিন্তার ওপ্তকবির বিশেষ প্রভাব ছিল। সেই প্রভাবেই হয় । বিক্তাসাগরের বিধ্বাবিবাহ আন্দোলন বিষয়ে বৃদ্ধিচন্দ্রের ভিন্নচিন্তা দানা বাবে।

ধর্ম ও হিন্দুছের তিনি পূথক ব্যাখ্যান করেছেন। দার্শনিক হারেন্দ্রনাধ
দক্রের মতে বিদ্যিচন্দ্রের হিন্দু-প্রতায় বৈদিক নয়; কারণ তাতে বিদ্যমের উক্তি
অন্থ্যায়ী 'সতের ও চিতের উপাসনার অর্থাৎ জ্ঞান ও ধ্যানের অভাব ছিল'; ' তার হিন্দু প্রতায় উপনিষদও নয়, কারণ সেখানে 'চিক্তর্ফিনী বৃত্তি সকলের
অন্থ্যালন ও ক্তির পক্ষে সেই জ্ঞান ও ধ্যানময় ধর্মের কোন বাবস্থা নাই'; ' তার হিন্দুত্ব বৃদ্দের জ্ঞানময় ও ধ্যানময় ধর্মও নয়, কারণ 'বৌদ্ধর্মে উপাসনা নাই। বৌদ্দেরা সং মানিতেন না। এবং তাহাদের ধর্মে আনন্দ ছিল না।' ভাহলে বিদ্যাচন্দ্রের প্রতায় কি ? ভিনিই বলেছেন:

'এই তিন ধর্মের একটিও পচিচ্ছানন্দ প্রয়াসী হিন্দুজাভির মধ্যে অধিকদিন স্থায়ী হইল না। এই তিন ধর্মের সারভাগ গ্রহণ করিয়া পৌরাণিক হিন্দুশ্ম সংগঠিত হইল। তাহাতে সভের উপাসনা, চিত্রের উপাসনা এবা আনন্দের উপাসনা প্রচুর পরিমাণে আছে। বিশেষ আনন্দভাগ বিশেষরূপে ক্রিপ্রাপ্ত হইগাছে।'

বিষ্ণমচন্দ্রের হিন্দু-প্রতায় সম্পর্কে রমেশচক্র দরর (১৮৪৮-১৯০৯) অভিমত হল: 'তিনি তিনু ধর্মের যেরূপ আলোচনা করিয়াছেন, আমার মতে তাতা আধুনিক সময়ের একটি লক্ষণ— একটি চিহ্ন স্থরূপ। অনৈকা স্থলে একা-সংঘটন, অফাদার মত ও আচারের স্থলে উদার মত ও আচার সংস্থাপন, নিজীব অফুটানের স্থলে প্রাচীন ধর্মের স্থাবনী-শক্তি প্রচার করণ, অজ্ঞানানার ও মুখানার স্থলে হিন্দ্র্যমের জ্ঞান বিতরণ, অসনভির স্থলে উন্নতির পথ প্রদর্শন— এইরূপ ইচ্ছা, এইরূপ ভাব, এইরূপ আশা আছে বন্ধ সমাত্রে কিছু অফুট্রত হত তেও ব্রিম্মচন্দ্রের ধর্ম সম্বন্ধ্য গ্রন্থ প্রতি এই ইচ্ছা, এই ভাব ও এই আশার বিকাশ মাত্র। বিকাশ

প্রসঙ্গ একটি কথা উল্লেখ্য যে ব্রিয়চকের চিন্তায় স্থানিরোধি থ বা পরিবাধন ঘটেছে বিশ্বর। সেকথা তিনি নিজেই বলেছেন: 'স্থামার জ্ঞাবনে আমি স্থানক বিষয়ে মত পরিবাহন করিয়াছি - কে না করে १ · মঙ্গ পরিবাহন -- বয়োরুছি, জ্ঞাসন্ধানের বিশ্বর এবং ভাবনার ফল যাতার কথন্ত মত পরিবাহন হয় না, তিনি হয় জ্বাস্থান কৈবজ্ঞান বিশিষ্ট, নয় বৃদ্ধিতীন এবং জ্ঞানহীন। '১'

প্রথম জীবনে যে-মান্তম স্বভাবতই ছিলেন যুক্তিবাদী নবীনভাব অন্তবাগী

পরিণত বয়দে তিনি হয়ে পড়েন প্রাচীনতার পক্ষপাতী। নবীন বয়দে মিল ও বেনথামের প্রভাবে তিনি 'দামা' গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। পরে নিজেই তার বিপরীত মত প্রকাশ করেন। এমনকি অধিকার-ভেদ স্বীকার করে বলেন, 'দকলে তুলারূপে মোক্ষাধিকারী নহে।' পাশ্চান্তা দমাজের অন্তদরণে প্রী-পুরুষের দমানাধিকারেও তাঁর বিশেষ অন্তমোদন ছিল না। তবে নারীকে তিনি যথোচিত মর্যাদ দিতে কার্পণ্য করেন নি।

বেনথামের হিতবাদ (Utilitarianism), মিলের যুক্তিবাদ (Rationalism) ও স্পোরর অজাবাদ (Agnosticism) বিদ্যাচন্দ্রের চিস্তায় একসময়ে যতই প্রভাব বিস্তার করে থাকুক না কেন তিনি কোনদিনই যথার্থ নাস্তিক ছিলেন না। স্বর্গ ও নরক সম্পর্কে তিনি মনে করতেন যে ঐ শব্দ তৃটির ছারা কোন স্থান বোঝায় না— অবস্থান বোঝায়। রামমোহনের পাশ্চাত্য জ্ঞানবিজ্ঞান ও প্রাচ্যের অধ্যাত্মবাদের সংমিশ্রণচিস্তা ও প্রয়াস উত্তরকালে বিদ্যাচন্দ্রের কণ্ঠেও ধ্বনিত হয়েছে:

'যেদিন ইউরোপীয় বিজ্ঞান ও শিল্প এবং ভারতবর্ষের এই নিদ্ধাম ধর্ম একত্র হইবে সেইদিন মন্তব্য দেবতা হইবে। তথন ঐ বিজ্ঞান ও শিল্পের নিদ্ধাম প্রয়োগ ভিন্ন সকাম প্রয়োগ হইবে না।'>২

প্রাক্-বিদ্ধিম বাংলার মননধারায় সবারই দৃষ্টি পড়েছিল ইহজীবনের পুনর্গঠনে

-ধর্ম, মৃক্তি ও ইশ্বরচিস্তার কাজ হয়ে গিয়েছিল, বাকি ছিল কেবল জীবনাচারের
দিকটি—যেন বিদ্ধিমরই দৃষ্টিদানের অপেক্ষায়। তার দক্ষে সমকালীন বিদ্ধি
সমাজের মতের মিল ছিল না। গতাস্থগতিক ধারা থেকে স্বতন্ত্রপথে নিজের
ভাবনাচিস্তাকে মৃক্তি দেবার জন্তে 'বঙ্গদর্শন' পত্রিকাটির সাহায্য নিয়েছিলেন।
ক্রমে তাঁকে ও তাঁর ঐ পত্রিকাটিকে ঘিরে একটি লেথকগোটা গড়ে ওঠে।
পত্রিকাটি বেশি দিন চলে নি। ১৮৮৪ সালে তিনি 'নবজীবন' ও 'প্রচার' নামে
ছটি পত্রিকা বের করেছিলেন এবং দেছটির মাধ্যমে স্বকীয় পদ্ধতিতে ধর্ম ও
দর্শনচর্চায় প্রবৃত্ত হন।

তবগতভাবেই তিনি চিন্তা করেছেন, যুক্তি থুঁজেছেন, কিন্তু হাতেকলমে প্রয়োগের চিন্তা ও চেষ্টা— অর্থাৎ ধর্মপ্রচার, সমাজসংস্কার কিংবা দলগঠনের দিকে তিনি যান নি। তবে তাঁর চিন্তা ও সাধনা যে সর্বাংশে একক ও আত্মকেন্দ্রিক ছিল তা নয়। প্রকারান্তরে 'বঙ্গদর্শন' পত্রিকা সংগঠিত তৎপরতার মতো তৎকালীন বাংলার একদল পণ্ডিত ও মনীধীকে একস্ত্রে আবদ্ধ করেছিল।

বিপিনচন্দ্রের মতে বাংলাদেশে বঙ্গদর্শন-গোষ্ঠীর ভূমিকা অনেকটা অষ্টাদশ শতকের করাসী 'এন্সাইকোপিডিস্ট'দের সঙ্গে তুলনীয়। ১৩ চতুর্দশ শতকের মধাভাগ থেকে দতেরো শতকের প্রথম ভাগ অবধি ইউরোপীয় মানদে যে বহুম্থী পরিবর্তন দেখা দেয় তা 'রেনেসাঁদ' নামে অভিহিত। রেনেসাঁদের কাল, কারণ ও চেতনা দম্পর্কে যথেষ্ট মতভেদ আছে; তাহলেও মোটাম্টি একথা সর্বস্বীকৃত যে মধ্যযুগে চার্চের আধিপত্য ও আত্মবিনাশী ধর্মান্ধতার বিরুদ্ধে স্বাধীন বিচার-বোধের জমম্ভি, প্রাচীন গ্রীক বা হেলেনিক আদর্শে মানবতন্ত্রী দৃষ্টিতে বুদ্ধির অবাধ অনুশীলন ও মৃক্তির দাধনা, শিল্পদাহিত্য ও বিজ্ঞান-বাণিজ্যের বিস্তার ছিল ঐ সময়ের লক্ষণ। দে যুগ যে সর্বার্থে অধ্যাত্মচিস্তা-বর্জিত ছিল তা নয়, তবে ক্রমশঃ পারত্রিক চিস্তার প্রাবল্য অপস্তত হয়ে পার্থিব জীবনের ভাবনা ও নবজীবন-বোধের স্থচনা হতে থাকে। বেনেসাঁদের স্ত্র ধরে অষ্টাদশ শতকের দ্বিতীয়ার্থে ফ্রান্সে সমবায়িক সম্পর্কের ভিত্তিতে 'এনসাইক্লোপিডিস্ট' নামে একটি চিস্তাশীল গোটা গড়ে ওঠে। সমাজ, রাষ্ট্র, ধর্ম, দর্শন, শিল্প, বিজ্ঞান, সাহিত্য প্রভৃতি বিচিত্র ও বিভিন্ন বিষয়ের লেখকেরা ছিলেন সেই দলে। দলের ম্থা সংগঠক ছিলেন দিদেরো এবং দালাবেয়ার। ক্সো, ভল্ডেয়ার, মঁতেয়ে প্রম্থ চিস্তা-নায়কও তার দঙ্গে যুক্ত ছিলেন। এঁদের চেষ্টাতেই বহু খণ্ডে ফরাদী 'আঁদিক্-লোপেদি' সংকলিত হয়েছিল ( ১৭৫১-৭২ )। ঈশ্বরবিশ্বাদী কিংবা নাস্তিক নানা মত ও মেজাজের ব্যক্তিই দেই দলে ছিলেন, বাদের মূল আদর্শ ছিল যাজক-সম্প্রদায়ের দাপট ও উৎপীড়ন থেকে মৃক্তি এবং যুক্তিবাদী দৃষ্টিতে জ্ঞানার্জন ও মানবকলাণ-সাধন। তাঁরা মনে করতেন যে বিশ্বজ্ঞগৎ নিয়ম-নিয়প্ত্রিত এবং মানবহিতার্থে সেই নিয়ম সম্পর্কে সকলের সম্যক জ্ঞান থাকা দরকার। প্রকৃতিবাদ-পরিমিশ্রিত হিতবাদই ছিল তাঁদের নীতিতবের ম্লকথা। সমকালীন রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপের দঙ্গেও তাঁরা যুক্ত ছিলেন। অত্যাচারী চার্চের ভণ্ডামি এবং দেইদঙ্গে ক্ষয়িষ্ণু রাজশক্তি ও স্বেচ্ছাচারী সরকারের বিরুদ্ধেও এঁরা সরব ও দক্রিয় ছিলেন। এঁদের আন্দোলনেই নিহিত ছিল পরবর্তী কালের সমাজতন্ত্রী ও বস্তুবাদী আদর্শের বীজ। সঁ্যা-সিমঁ (Saint-Simon) ও কোঁতের চিস্তাও সেই ভাবধারা থেকে উৎপন্ন। > 8

উনিশ শতকে বাংলাদেশে 'বঙ্গদর্শন'-লেথকগোষ্ঠীর ক্ষেত্রেও প্রায় অন্তরূপ এক ভূমিকা লক্ষ করা যায়। রামমোহনের পরবর্তীকালে বাংলার সমাজ ও সংস্কৃতির সাধনা ছিল বৈচিত্রো সমৃদ্ধ, কিন্তু পরস্পরবিচ্ছিন্ন; নব্যবঙ্গদলের সমাজকল্যাণ-

কর্মে যুক্তিধর্মিতা, অক্ষয়কুমারের প্রভাবে ব্রাহ্মধর্মের লক্ষ্য-পরিবর্তন, রাজেন্দ্রনাল মিত্রের বিজ্ঞানসাধনা, তত্ত্বোধিনী-গোগ্রীর সংযত তত্ত্বালোচনা, হিন্দুদের সঙ্গে এীষ্টানদের বিরোধ, ইংরেজী শিক্ষার প্রবর্তন ইত্যাদির মধ্য দিয়ে বাঙালী জনচিত্তের বিকাশ বিক্ষিপ্তভাবে এগিয়ে চলেছিল। বিভিন্ন ধারায় প্রবহমান সেইদব খণ্ডপ্রয়াদ বৃদ্ধিম-পর্বে এদে দমন্বিত রূপ পরিগ্রহ করে। রামমোহন-উত্তর বাংলার জীবন ও মনন ছিল পশ্চিমী ধারায় প্রভাবিত। ফলে দেশের জনসমাজ দ্বিধাবিভক্ত হয়ে পড়ে। একদল ছিল পশ্চিমী শিক্ষায় প্রাগ্রসর, কিন্তু বৃহৎ দ্বিতীয় দলটি সে-শিক্ষায় বঞ্চিত থাকে। শিক্ষিত বাঙালীর বাংলা সাহিত্যে ক্রচি ছিল না। অক্ষরকুমার, বিভাসাগর, বঙ্গলালের রচনা স্থলপাঠ্য হিসাবে পরিগণিত হত, মাইকেলের সাহিত্য সমাদ্র পেলেও 'সেকালের সাধারণ ইংরাজি শিক্ষিত বাঙালীর পক্ষে মাইকেলের অমিত্রাক্ষর মোজা ছিল না, বুঝা কঠিন ছিল'।'° বান্ধযুগের শাহিত্য বলে অভিহিত তখনকার সাহিত্যের লক্ষ্য ছিল 'ব্যক্তিগত চরিত্রে শুদ্ধতা সাধন এবং ব্যক্তিগত স্বাধীনতার প্রেরণায় সমাজ সংস্কার'। > বান্ধদের সেই আদর্শ অনেকটা গোগ্রীগত সংকীর্ণতায় ছিল আবদ্ধ; তাঁদের ধর্ম- ও সমাজসংস্থারের আন্দোলনে যে-সব সাধারণ মাতুষ যোগ দেন নি বা দিতে পারেন নি তাঁরা বাংলার নবচেতনা থেকে বিচ্ছিন্ন থেকে যান। বঙ্গিমচন্দ্র দেশের নেই দ্বিধারাকে যুক্ত করার প্রয়াসী হন। সেদিনের শিক্ষিত মামুষের সঙ্গে বঙ্গদর্শনের মাধ্যমে বাংলা দাহিত্যের ষেমন সংযোগ ঘটে, তেমনি সাধারণ মাস্থ্যের সঙ্গেও জ্ঞানবিজ্ঞানের যোগস্ত্র স্থচিত হয়।<sup>১৭</sup> নিছক সাহিত্যচর্চা বা সংবাদ পরিবেষণের জন্ম পত্রিকাটির সৃষ্টি হয় নি। ইতিহাসের গতিনির্ণয়, জাতীয় ধারার মৃল্যায়ন, বিজ্ঞানচর্চা, সমাজবিজ্ঞানের অমুধাবন এবং দেইসঙ্গে বাংলা ও সংস্কৃত সাহিত্যের আলোচনা বঙ্গদর্শনে নিয়মিত প্রকাশিত হত। সেই-সব রচনার মধ্যে চিস্তাগত ঐক্য প্রকাশ পেত; আর বঙ্কিমচক্র ছিলেন সেই একতার মধামণি। বঙ্গদর্শনে প্রকাশিত বিষয়গুলি ছিল মোটামুটি তিন ধরণের: >. विक्षियनधर्मी, वर्षां धर्म, मर्मन, ममाञ्जविद्धान, ইতিহাস ইত্যাদির व्याधान ও তাত্ত্বিক পর্যালোচনা; ২. গৌরবোদ্দীপক, অর্থাৎ বিভিন্ন বিষয়ে আলোচনাপ্রসঙ্গে দেশবাদীর কর্মোছোগ ও গৌরববোধ জাগ্রত করা এবং সাহ্ম ও বীর্যের উন্মেষশাধন; ৩. সাহিত্যচর্চা। যদিও বঙ্গদর্শনের মেয়াদ ছিল মাত্র চার বছরের তবু তারই মধ্যে বাংলার ভাবুক-সমাজে একটা জীবনবোধ ও স্থায়ী ম্ল্যবত্তা সঞ্চারিত হয়। <sup>১৮</sup> বঙ্কিমচন্দ্রের বঙ্গদর্শনকে ঘিরে সেদিন দেশের যে-সব জ্ঞানীগুণীর

সমাবেশ ঘটে তাঁদের মধ্যে ছিলেন দীনবন্ধু মিত্র, রামগতি স্থায়রত্ব, রাজক্ষণ মুখোপাধাায়, গুরুদাস বন্দ্যোপাধাায়, রামদাস সেন, ভূদেব মুখোপাধাায়, লাল-বিহারী দে, হেমচন্দ্র বন্দ্যোপাধাায় দিজেন্দ্রনাথ ঠাকুর প্রমুথ চিন্তানায়কগণ। এঁদের সকলেই যে সাহিত্যশিল্পী ছিলেন তা নয়, কিন্তু পাণ্ডিত্য ও মননশীলতার বিচারে এঁরা নিঃসন্দেহে উচ্চস্থানের অধিকারী। এই কারণেই রবীন্দ্রনাথ বঙ্গদর্শন সম্পর্কে মন্তব্য করেছেন: 'বিদ্যাের বঙ্গদর্শন আসিয়া বাঙালীর হৃদয় একেবারে লুট করিয়া লইল।''

বিষ্কমচন্দ্র সমসাময়িক কোনও আন্দোলনে প্রকাশুভাবে যোগ দেন নি।
অন্যান্ত চিন্তানায়কেরা তত্ত্ব আলোচনার সঙ্গে যথন সংস্থার-আন্দোলনে সক্রির,
সে-সময়ে তিনি ধ্রুব আদর্শের বিশুদ্ধ তাত্ত্বিক গবেষণায় নিমগ্ন। দল গঠন, ধর্ম-প্রচার বা সমাজসংস্কারে তাঁকে সরাদরি নামতে দেখা যায় নি। হয়তো চাকরির কাজে বেশির ভাগ সময় মফন্বলে ঘোরাঘুরি করা ও আটকে থাকার দক্রন গঠনমূলক কর্মতৎপরতায় তাঁর পক্ষে জড়িত থাকা সম্ভব হয় নি। তাছাড়া সরকারি চাকুরে হওয়ার ফলে পাছে সরকারের রোষনজ্বের পড়েন সেই আশক্ষায় রাজনীতি সম্পর্কে খোলাখুলিভাবে লিখতেও দ্বিধাগ্রস্ত ছিলেন। শস্তুচন্দ্র ম্থোপাধ্যায়কে তিনি এক পত্রে লিখেছিলেন:

'I won't take up politics, because then I would be sure to rouse the indignation of Anglo-Saxonian against 'Mooker-jee.' That is why Bangadarshan has little of politics in it.' ? °

বৃদ্ধিমচন্দ্রের জীবনকালেই দেশের রাজনৈতিক আন্দোলন সংগঠিত রূপ লাভ করেছিল। তার সঙ্গে তিনি পরোক্ষ সংশ্রব বজায় রাখতেন। ইণ্ডিয়ান আাসোদিয়েশন প্রতিষ্ঠাকালে (১৮৭৬) তিনি একটি শুভেচ্ছাবাণী পাঠিয়েছিলেন। অনেকে তাঁকে নবগঠিত কংগ্রেসের বিরোধী মনে করতেন। কংগ্রেসের বিরোধী না হলেও তার কর্মতৎপরতা সম্পর্কে তিনি স্বতন্ত্র মনোভাব পোষণ করতেন:

'কংগ্রেদের প্রতি আমার সহাত্তভূতি নাই, একথা আমি কখনই বলিতে পারি না— উহার উদ্দেশ্য অতি মহৎ, তদ্বিয়ে কাহারও কোন সন্দেহ নাই; কিন্তু যে প্রণালীতে উহার কার্য্য পরিচালিত হইতেছে, আজ পর্যান্ত উহা সাধারণের যোগদানের উপযুক্ত হয় নাই। উহার সমন্ত আন্দোলন যেন ক্ষণস্থায়ী ও অন্তঃসারশৃত্য বলিয়া প্রতীয়মান হয়। উহা এখনও সমন্ত দেশের লোকের সাধারণ সম্পত্তি হয় নাই। দেশের সাধারণ লোকদিগকে দূরে ও

অন্ধকারে রাথিয়া কতিপয় শিক্ষিত লোকের অভিপ্রায় অন্তর্রপ কার্য্য সাধিত হুইলে কথনই উহার গৌরব বর্দ্ধিত হুইবে না এবং দেশের লক্ষ লোক কথনই উহার আবশুকতা ও মহত্ব অন্তত্তব করিতে সমর্য হুইবে না…।' ২১

উপরের উদ্ধৃতি থেকে দেশে নবোছৃত দলীয় রাজনীতি সম্পর্কে তাঁর সম্যুক্ষ ধারণা ও গণতান্ত্রিক চেতনার পরিচয় পাওয়া যায়। বাংলার সমকালীন বৃদ্ধিজীবীদের মতো তিনিও দিপাহিবিদ্রোহকে সমর্থন করেন নি। আবার দীনবন্ধু মিত্রের একান্ত বান্ধব বহিমচন্দ্র নীলকরদের অত্যাচার প্রত্যক্ষ করেও দে-বিষয়ে নীরব থাকেন। এথানে রামমোহনের সঙ্গে তাঁর কিছুটা মিল দেখা যায়, যদিও রামমোহন জন আছাম প্রবর্তিত সংবাদপত্রের স্বাধীনতা সংকোচন-নীতির প্রতিবাদ করেছিলেন; কিন্তু বহিমচন্দ্র লিউনের 'ভার্নাকুলার প্রেস আছান্তু, ১৮৭৮' বিতর্কের সময় দেশীয় সংবাদপত্রের স্বাধীনতার বিক্তন্ধে অভিমতপ্রকাশ করেন। ২২ অক্তদিকে রামমোহন ও কেশবচন্দ্রের মতো তিনিও ইংরেজশাসনকে অস্ততঃ সাম্যাকিভাবে স্বাগত জানিয়েছিলেন।

বন্ধিমচক্রের সাহিত্যিক স্থানশীলতা মোটামুটি তিনটি পর্যায়ে বিভক্ত। প্রথমটি শ্বপরিণত চিন্তা ও বোমাণ্টিক উপত্যাসের যুগ। 'সংবাদপ্রভাকর' পত্রিকায় বালারচনার শুরু ( ১৮৫২ ) এবং 'তুর্গেশনন্দিনী'র ( ১৮৬৫ ) প্রকাশস্ত 'বঙ্গদর্শন' পত্রিকার আবির্ভাবের (১৮৭২) প্রাক্ষাল অবধি এই পর্যায়ের বিস্তার। এই পর্যায়ে চিস্তানায়ক বন্ধিমচন্দ্র দেখা দেন নি। বঙ্গদর্শনের প্রকাশকাল থেকে 'আনন্দমঠ' (১৮৮২) রচনার পূর্ববর্তী সময়কে বিতীয় পর্যায় বলা চলে। এই পর্বে 'বিষবৃক্ষ' (১৮৭৩), 'কুফকাস্থের উইল' (১৮৭৮) প্রভৃতি দামাজিক উপ্রাদের সঙ্গে 'বঙ্গনেশের ক্ষক' (১৮৭২), 'সামা' (১৮৭২), 'বিজ্ঞানরহস্থা' (১৮৭৫), 'কমলাকান্তের দপ্রর'(১৮৭৩), 'লোক্রহস্তা'(১৮৭৪), 'বিবিধ প্রবন্ধ (১৮৮৭) প্রভৃতি প্রকাশিত হয়। এইসব রচনায় তাঁর দর্শন, রাজনীতি, সাহিতা, ইতিহাস ইত্যাদি বিষয়ক চিন্তার প্রথম পরিচয় মেলে। বস্ততঃ এই প্র্যায়টিই তার মনন্শাল ছীবনের সার্থক পরিচয় বহন করে। আনন্দমঠ (১৮৮২) থেকে জীবনের শেষাবিধি তৃতীয় পর্যায় বিস্তৃত। দ্বিতীয় পর্যায়ে বঙ্গদর্শনের প্রকাশ যেমন এক ঐতিহাসিক ঘটনা, তৃতীয় পর্যায়ে তেমনি 'প্রচার' পত্রিকার প্রকাশনও (১৮৮৪) তাঁর অপর এক ক্লভিন্নের পরিচিত্তি। উক্ত পর্যায়েই তাঁর রাজনৈতিক চিস্তাধনী তিনটি উপন্তাস 'আনন্দমঠ' ও 'দেবীচোধুরাণা' (১৮৮৪) এবং 'সীতারাম' (১৮৮৭) প্রকাশিত হয়। মান্সিকভার ক্রমবিবর্তনে এইসময়ে তাঁর চিন্তায় আমৃল

পরিবর্তন দেখা দেয়, যার পরিণতি 'রুঞ্চরিত্র' (১৮৮৬) ও 'ধর্শাতর' (১৮৮৮) গ্রন্থটোতে স্থপরিস্ফুট।

# চুই : ইতিহাসচিন্ত।

বিষমচন্দ্র জাগতিক গতিশীলতা ও ঘটনাপরস্পরার পশ্চাতে সং, চিং ও আনন্দের অস্তিত্ব নির্দেশ করেন। জগতে যা কিছু বিছমান বা সভা বলে পভীয়মান তা সেই সং-এর প্রকাশ; জাগতিক প্রক্রিয়ায় বিশৃষ্কাপার মধ্যে শৃষ্কাপা, বহুত্বের মধ্যে একটি ঐকতান অসুরণিত হওয়ার পিছনে এক অনস্ত ও অনিব্চনীয় শক্তি বিদ্যান— যা থেকে বিশ্বচরাচর জন্মায়, যার সাহায়ো ক্রিয়াশাল হয় এবং পরিণামে তারই সঙ্গে লীন হয়ে যায়— সবকিছুই সেই চিতের উপর নির্ভর করে। সতে যে চিত্রে অস্তিত্ব— ভারই প্রভাবে জাগতিক শৃষ্কাণ ও ভাতেই জীবনের সার্থকতা এবং আনক্ষুক্ত সেই সার্থকতায় জ্বীবের প্রথ বভাগ।

জন্মজনাস্তরধরে 'কর্মণ' করে জীবের অস্তর্নিহিত ও অবাক্ত ঐ সচিচদানন্দভাব ক্রেছি অভিব্যক্তি লাভ করে; জীবের সেই প্রচ্চন্ন 'সদ্ধিনী, সংবিৎ ও হলাদিনী' শক্তির বিকাশ ঘটে, সেই অসচ্চ প্রভাপ, প্রজ্ঞা ও প্রেম বিক্রিত হতে থাকে— একেই বলা হয় ক্রমবিকাশ ( Evolution – R — out and volve — to roll)। ২০ যে-জীবে ঐ প্রভাপ, প্রজ্ঞা ও প্রেম চরমোৎক্র্য লাভ করে, সফিদানন্দ সেক্ষেত্রে মহোজ্ঞল, তিনিই ব্রহ্মের স্বাক্রপাসিদ্ধ, তিনিই মৃক্ত। বহিমচন্দ্রের মতে মান্তবের সহজ্ঞাত সকল বৃত্তিসমূহের অন্তর্শালন খারা সমাক বিকাশ, পরিণতি ও সামস্ত্যার সহজাত সকল বৃত্তিসমূহের অন্তর্শালন খারা সমাক বিকাশ, পরিণতি ও সামস্ত্রমাম্য । এই অবস্থাকেই প্রকৃত মন্তর্মার বলা হয়, এথানেই মোক্ষ। তার মতে: 'ধর্মের সার oulture — ক্র্যণ — মানব্যুক্তির উংক্র্যন্ত ধর্ম্মণ । কিন্তু কিন্তর্ম ক্রির বিক্রিমণ তার বাথা। করেছেন যে প্রকৃতির ক্রেছের উপ্র বীজের কর্ষণ। তিনি বৃদ্ধিমচন্দ্রের দৃষ্টিকে বিশ্লেষণ করেছেন এই বলে:

'প্রকৃতি ক্ষেত্রে যে বীজ উপ্প হয়, বিবর্তনের ফলে তাচা অঙ্গবিত, প্রানিত, বিটপিত, পুষ্পিত হইয়া চরমে মহামহীকহরূপে আত্মপ্রকাশ করে।… এই যে প্রকৃতি-ক্ষেত্রে উপ্প বীজ, যাহা কধণের চরম ফলে একদিন মহামহীকহরূপে বিকশিত হইবে— ঐ বীজ ব্রহ্ম-মোক্ষিত বীজ। সেইজন্ম উহাকে ব্রহ্ম-অগ্নির বিক্ষুলিঙ্গ · · ব্রহ্মসিদ্ধুর বিন্দু — এককথায় ব্রহ্মথণ্ড · · ব্রহ্ম সচিদানন্দস্বরূপ — তিনি একাধারে প্রতাপঘন,প্রজ্ঞাঘন ও প্রেমঘন · · জীব ঘথন ব্রহ্মের প্রতিচ্ছবি তথন জীবের অভ্যন্তরে নিশ্চয়ই ঐ সচিদানন্দ ভাব, ঐ প্রতাপ-প্রজ্ঞা-প্রেম বিক্ষৃত্ত না হইলেও অব্যক্তভাবে বিগুমান আছে। ' ২ ৪

বিষ্ণাস করতেন যে ঈশ্বর এক, কিন্তু তিনটি পৃথক সন্তায় তিনি বিভক্ত। সেই ত্রিসন্তার একজন করেন স্ফল্স, অক্তজন পালন করেন ও অপরজন ধ্বংস করেন। তাঁর এই বৈদিক ত্রিদেব প্রত্যায়কে তিনি বিজ্ঞানসম্মত বলে মনে করতেন। এই জগৎ ব্যাপী সর্বত্র, সর্বকার্যে এক অনস্ত, অচিন্তা ও অজ্ঞেয় শক্তি আছে— যা সমস্ত কিছুর কারণ এবং বহির্ভগতে অন্তরাত্মার স্বরূপ। বৃদ্ধিমচন্দ্র উপনিষদ্-কৃথিত স্বাষ্টি-তব্বের সাহায্য নিয়ে বলেছেন:

'জগদীশ্বর এক ছিলেন, বছ হইতে ইচ্ছা করিয়া এই জগৎ সৃষ্টি করিলেন, ইহা প্রসিদ্ধ অবৈতবাদের শ্বুল কথা… ইহাই প্রশিদ্ধ Evolution-বাদের শ্বুল কথা। এক হইতে বছ বলিলে, কেবল সংখ্যায় বহ ব্ঝায় না— একাঙ্গিত্ব ও বহ্বাঙ্গিত্ব ব্ঝিতে হইবে। যাহা অভিন্ন ছিল, তাহা ভিন্ন ভিন্ন অঞ্চে পরিণত হয়… কেবল জড়জগৎ সম্বন্ধে এই নিয়ম সত্য, এমন নহে। জড়জগতে জীবজগতে, মানসজগতে, সমাজজগতে স্বব্র ইহা সত্য। সমাজজগতের অন্তর্গত যাহা দে স্কলেরই পক্ষে ইহা থাটে।'২°

বিষমচন্দ্রের 'কৃষ্ণচরিত্র' গ্রন্থটিকে অংশত প্রত্তত্ত্ববিষয়ক বলে গণ্য করা হয়।
প্রান্থটিতেধর্মতত্ত্বের দক্ষে প্রত্তত্ত্বও আছে। তাতে তিনি মহাভারতের ঐতিহাদিকতা
দর্শিয়েছেন। তাঁর মতে মহাভারত নিছক কল্পনাপ্রস্ত মহাকাব্য নয়,ইতিহাদও।
কারণ কৃষ্ণের উল্লেখ মহাভারত ছাড়া বিভিন্ন সময়ে দিখিত পুরাণগুলিতেও
পাওয়া যায়। কৃষ্ণ চরিত্রটি তাই কবিমনা ভাবুকের কল্পনাজাত রূপকমাত্র নয়।
প্রেদক্ত তিনি বলেছেন যে ঋগ্বেদে কৃষ্ণের উল্লেখ পাওয়া গেলেও তিনিই
বৃন্দাবনের কৃষ্ণ বাহুদেব কিনা সেকথা বলা শক্ত। হীরেক্তনাথ পুরাণাস্তর্গত
কৃষ্ণবংশের একটি বংশলতিকার উল্লেখ ক্রেছেন। এ-প্রসঙ্গে বিপিনচক্র পালের

'Bankim Chandra's story of Shree Krishna followed the main canons of modern scriptural and historical criticism that had been first introduced by the Brahmo Samaj into modern Bengali thought and literature. In building up some sort of a history out of the legends and traditions that had gathered in course of unremembered centuries around the name and character of Shree Krishna in the Hindu books, Bankim Chandra really followed the lead of Renan whose life of Jesus Christ had been at one time a favourite study with the members of the Brahmo Samaj.'

বৃদ্ধিমচন্দ্র অবতারবাদে বিশ্বাদী ছিলেন। তিনি শ্রীক্লফকে ঈশ্বরের অবতারস্কপে জ্ঞান করতেন। কিন্তু ভগবানের মন্থয়দেহ ধারণ সম্ভব কিনা এবং তার প্রয়োজনই বা কি সে-সম্পর্কে বৃদ্ধিমচন্দ্র বলেছেন:

'সম্পূর্ণ ধর্মের সম্পূর্ণ আদর্শ, ঈশ্বর ভিন্ন আর কেহ নাই। কিন্তু নিরাকার ঈশ্বর আমাদের আদর্শ হইতে পারেন না। · · · অতএব যদি ঈশ্বর শ্বয়ং সাস্ত ও শরীরী হইয়া লোকালয়ে দর্শন দেন, তবে সেই আদর্শের আলোচনায় যথার্থ ধর্মের উন্নতি হইতে পারে। এই জন্তই ঈশ্বরাবতারের প্রয়োজন। · · · এমত স্থলে ঈশ্বর জীবের প্রতি করুণা করিয়া শরীর ধারণ করিবেন, ইহার অসম্ভাবনা কি ? <sup>2 2</sup>

তবে রুঞ্চরিত্রে ঈশ্বরত্ব প্রতিপদ্ন করা অপেক্ষা রুঞ্বের মানবচরিত্র উদ্ঘাটন করাই তাঁর উদ্দেশ্য ছিল। বঙ্কিমচন্দ্রের স্বধর্ম ও বর্ণাশ্রম বিষয়ক প্রতায় তৃটিও বৈশিষ্ট্যপূর্ণ। তিনি বলেছেন যে স্বধর্ম ব্যাপকার্থে গীতায় প্রযুক্ত হয়েছে, কারণ গাঁতার উপদেশ সংকীর্ণ ও দীমাবদ্ধ নয়, দার্বভৌম। তাঁর কথায়: 'ইহজীবনে যে, যে-কর্মকে আপনার অন্তর্গ্রেয় কর্ম বলিয়া গ্রহণ করিয়াছে, তাহাই তাহার স্বধর্ম'। গাঁতার ব্যাথ্যানে তিনি বলেছেন, 'ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশ্য ও শুদ্রের যে দমষ্টি তাহা পৃথিবীর লোকসংখ্যার অতি ক্ষুদ্রাংশ— অধিকাংশ মমুয় চতুর্ব্বর্ণের বাহির। তাহাদের স্বধর্ম নাই ? জগদীশ্বর কি তাহাদের কোন ধর্ম বিহিত্ত করেন নাই ?… মেচ্ছেরা কি তাহার সন্তান নহে ? ভাগবত ধর্ম এমন অন্ত্রদার নহে।' ধ্ব

সমকালীন যুগের দাবিতে বিশ্বমচন্দ্র প্রাচীন সংস্কৃতি ও অতীতের দিকে তাকিয়েছিলেন। কিন্তু অতীতের পুনঃপ্রতিষ্ঠায় তিনি বর্তমানকে অস্বীকার না করে উভয়কে প্রয়োজনাত্মঘায়ী সমন্বিত করার প্রয়াসী হন। স্বর্ণময় অতীতকে তিনি দেশ ও কালের অতীত পরম তত্ত্ব বলে উপলব্ধি করতেন। এবং সে-চেতনায় দেশ-কাল নির্বিশেষে প্রমৃতত্ত্বের প্রতিষ্ঠায় বিশ্বাসী ছিলেন।

#### তিন : দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

বিদ্যিসচন্দ্রের দার্শনিক প্রত্যয়গুলি তাঁর 'ধর্মাভর' গ্রন্থটিতে সর্বাধিক পণিওয়া যায়। অক্সান্ত অনেক লেখাতেও তাঁর দার্শনিক মতামতগুলি ছড়িয়ে আছে; তিনি সমন্বয়ধর্মী ও সম্পূর্ণ একটি জীবনদর্শন রচনার প্রয়াসী হয়েছিলেন। তাঁর চিস্তাভাবনা গভীর পাণ্ডিতা ও দার্শনিক মননশীলতার পরিচায়ক। প্রতীচ্যের নবলর জ্ঞান-বিজ্ঞানের সমন্বয়ে তিনি নিদ্যাম ধর্ম তথা তারতের সনাতন জীবনাদর্শকে নবরূপ দিতে চেয়েছিলেন। পাশ্চান্ত্যের দার্শনিক চিস্তাধারা তিনি গভীরভাবে অধায়ন করেন। তাঁর উপর পাশ্চান্ত্য দার্শনিকদের প্রভাব সর্বক্ষেত্রে শেষাবধি শুয়ীনা হলেও তা তাঁর মানসিকতার পরিশীলনে বিশেষ সহায়তা করে।

শিক্ষিত বাঙালীসমাজে 'পজিটিভিজম' ও 'ইউটিলিটারিয়ানিজম' মতবাদের দ্রুত বিস্তার ঘটায় তথবোধিনী পত্রিকায় একবার অতাস্ত ফোভ প্রকাশ করা হয়। প্রের কোনো একটি সংখ্যা তরবোধিনীতে রাজনারায়ণ বস্থ বিষ্ণিচক্রকে মরাসরি 'জঘন্ত কোমত্ মতাবলম্বী' বলে নিন্দা করেন। ওগুস্ত কোঁৎ (১৭৯৮-১৮৫৭)-এর দ্বরাদ (Positivism) এক সময় বাঙালী বিদ্যুদমাজকে বিশেষভাবে প্রভাবিত করেছিল। বন্ধিমচন্দ্রও ছিলেন এই প্রভাবিতদের একজন— তথন তার বয়দ ও মন উভয়ই অপরিণত। কোঁৎকে তিনি আদর্শ রূপে জ্ঞান করতেন। কোঁৎ-এর মতবাদে মানবিক চিম্বাধারায় তিনটি ক্রম-পর্যায়ের কথা বলা হয়েছে: 'Theological, philosophical and the positive or scientific'। ভারতীয় চিম্ভার ধারামুদারে যাকে আধিদৈবিক, আধ্যাত্মিক ও আধিভৌতিক বলা যায়। প্রথম পর্যায়ে মাত্রুষ প্রকৃতির দবকিছু বিষয়ের সঙ্গে এক-একটি দেবদেবীকে যুক্ত করে। দ্বিতীয় পর্যায়ে ঐ-সব দেবদেবী অ-দৃষ্ট প্রতীকে রূপান্তরিত হয়ে ধর্ম ও দর্শনের পথ রচনা করেন। আর তৃতীয় প্র্যায়টিকে 'বৈজ্ঞানিক ক্রম' মনে করা হয়। কোঁৎ-এর মতে অধ্যাত্মচর্চা নিক্ষল— বিজ্ঞানই একমাত্র গ্রহণযোগ্য। বিজ্ঞানের বিকাশ অমুযায়ী কোঁৎ তাকে এইভাবে ক্রমবিশ্রস্ত করেন: গণিত, জ্যোতিবিজ্ঞান, পদার্থতত্ত, রসায়ন, জীববিদ্যা ও সমাজত্ব। বৃদ্ধিমচন্দ্র এই বিজ্ঞানের সঙ্গে 'প্রজ্ঞান' প্রত্যয়টি যুক্ত করেন। তাঁর মতে ভৌত বিষয়কে জানতে হলে বহির্বিজ্ঞান অর্থাৎ কোঁৎ-এর প্রথম চারটি বিভাগের সাহাযা নিতে হবে। আত্মতত জানার জন্ম প্রয়োজন বহির্বিজ্ঞান, বিশেষতঃ জীববিভা এবং অস্তর্বিজ্ঞান, অর্থাৎ সমাজতত্ত্বের সাহাযা। এ-সব

জ্ঞানের উৎস তার মতে পাশ্চান্তা বিজ্ঞান। কোঁৎ অজ্ঞাবাদী (agnostic) ছিলেন বটে, কিন্তু ধর্মকে তিনি উপেক্ষা করেন নি। কোঁৎ-এর চিস্তায় প্রত্যক্ষ তম্পক অফুমান ব্যতীত প্রমাণান্তর নেই। ১৯ ঈশ্বর হয় কাল্লনিক, নয়তো অ-দৃষ্ট— দৃষ্টবাদীর কাছে তা পরিত্যাজ্য।

বিষমচন্দ্রের জ্ঞানততে বলা হয়েছে 'প্রতাক্ষই জ্ঞানের একমাত্র মৃল, সকল প্রমাণের মৃল'। পরে 'বিবিধ প্রবন্ধে সিরিবেশিত "জ্ঞান" শীর্ষক প্রবন্ধের পাদটীকায় বিষমচন্দ্র জ্ঞানিয়েছেন : 'এই সকল মত আমি এখন পরিত্যাগ করিয়াছি।' 'ধর্মতত্ত্বে'ও একথার পুনকুক্তি করে বলেছেন : 'সকল জ্ঞান প্রত্তাক্ষ্ণুলক নছে।' হার্বাট শেক্সার (১৮২০-১৯০০) -এর অজ্ঞাবাদী ভাবনার অর্থাৎ যে-মতে ঈশ্বর তর্কাতীত, অচিন্থনীয় অপরিমেয় ও অজ্ঞেয়, সে-মতে বিষমচন্দ্রের আশ্বা ছিল না। প্রত্যক্ষ এবং অন্যানকেই কোঁৎ প্রমাণের পথ মনে করতেন। পক্ষান্থরে বিষমচন্দ্র আথবাক্যে বিশ্বাসী ছিলেন। 'ধর্মতরে' তার পরিচয় পাওয়া যায় :

'প্রাচীন শ্বৰি এবং পণ্ডিতগণ অভিশন্ন প্রতিভাসম্পন্ন এবং মহাজ্ঞানী। ভাহাদের প্রতি বিশেষ ভক্তি করিবে, কদাপি অমগ্যাদা ও অনাদর করিবে না আমিও সেই আ্যা ক্ষমিদিগের পদারবিন্দ ধ্যানপূর্বক, তাহাদিগের প্রদর্শিত পথেই যাইতেছি।'উ

শ্রীমন্ত্রগবদর্নী ভার মূল বন্ধনা যে ভাগনত উক্তির উপর বচিত সে বিষয়ে তার দৃঢ় বিশ্বাস ছিল। কোঁৎ-এর একান্ত অন্ধরাগী হলেও তিনি কোঁং-এর প্রভান প্রবর্তীকালে বর্জন করেন।

পশ্চিমী দার্শনিকদের মধ্যে জেরেমি বেনগাম (১৭৪৮-১৮৩২)-কেন্ত ভিনি এক সময় সাম্বরাগচিত্তে শ্রন্ধা করভেন। বেনগাম হিত্রাদের (Utilitarianism) প্রবর্তক। বঙ্কিমচন্দ্র লিথেছেন 'বেশ্বাম হিত্রাদ-দর্শনের ক্ষপ্তি করিয়া ইউরোপে অক্ষয় কীতি স্থাপন করিয়া গিয়াছেন'। ৩° এ-বিষয়ে বেনগামের প্রধান অন্থগামী ছিলেন জন্ সর্মাট মিল (১৮০৬-৭৩)। হিত্রাদের সারমর্ম হল: স্ব্র্থ ও আনন্দই মান্তথের একমাত্র কামা। সেই প্রাই মান্তবের অন্থসর্বায় যাতে বহুজনের হিত্র সাধিত হয়। Greatest good of the greatest number)। এবং হেয় ও পরিত্যাজ্য হল তা-ই বহুজনের পক্ষে যা অহিতের কারণ। হিত্রাদ ও স্ব্যবাদ (hedonism) এক নয়। এ বিষয়ে অবশ্ব নানান মত আছে। হিত্রাদী মতে স্ব্যক্ত্রেই ধর্ম ও অধর্মের একমাত্র মাপকাঠি। হিত্রাদের প্রয়োগ সম্পর্কে বন্ধিমচন্দ্র বলেছেন: 'যদি একদিকে একজনের হিতসাধন ও আর একদিকে দশজনের তুলা হিত-দাধন প্রশার্বিরুদ্ধ কর্ম হয়, তবে একজনের হিত পরিতাাগ করিয়া দশজনের তুল্য হিতসাধনই ধর্ম · · এখানে good of the greatest number · · প্রশান্তরে যেখানে একজনের অল্প হিত, আর একদিকে আর একজনের বেশী হিত প্রশার-বিরোধী, সেখানে অল্প হিত পরিত্যাগ করিয়া বেশী হিত দাধন করাই ধর্ম · · এখানে কথাটা greatest good.' ৬২

গীতার 'দবভূতহিতে রতাং' উল্লেখ করে বন্ধিমচন্দ্র দেখিয়েছেন প্রাচীন ভারতীয় চিস্তাধারায় হিতবাদ বিঅমান ছিল। হিতবাদকে বন্ধিমচন্দ্র অবশু আপেন্দিক-ভাবে প্রয়োগের পক্ষপাতী ছিলেন, অর্থাৎ যেমন দত্য পালনে পরের অনিষ্ট আশ্বাধাকারে পত্যতক অশ্বায় নয়।

বেনথামের মতো মিলকেও বন্ধিমচন্দ্র অপরিণত বয়দে আদর্শ জ্ঞান করতেন। কিন্তু পরে মিল সম্পর্কেও তাঁর মতপরিবর্তন হয়। হিতবাদকে তিনি কমলাকান্তর মুখ দিয়ে 'পুরুষার্থ' ও 'উদার দর্শন' বলে পরিহাস করলেও দ্বার্থহাঁন ভাষায় বলেন: 'হিতবাদ মতটা, হাসিয়া উডাইয়া দিবার বস্তু নহে। ··· হিতবাদ ধর্ম—
অধর্ম নহে।'

অধ্যা নহে।'

অধ্যা নহে।

হিতবাদের পক্ষাপক্ষে যা কিছু বক্তব্য থাকুক না কেন মূলত: তা উদারনৈতিক এবং বাস্টির পরিবর্তে সমষ্টির কল্যাণপদ্ধী। বেনথামের দৃষ্টিতে স্থথ যে-কোনও প্রকারের তোক না কেন তা সমপ্যায়ভুক্ত। বেনথামের অনুগামী মিল সেজন্তে স্থের শ্রেণীবিভাগ করেন এবং মান্তবের উচ্চতর সত্তা তথা মানসিক বৈশিষ্টোর ক্ষিপাণরে স্থকে যাচাই করে নিতে বলেন। তার মতে: 'It is better to be a Socrates dissatisfied than a fool satisfied—better to be a human being dissatisfied than a pig satisfied'। মিলের এ-কথায় বহিমচন্দ্রের পূর্ণ সমর্থন ছিল। তিনি এ-প্রসঙ্গে বলেছেন:

'ভঙ্জি ও জাগতিক প্রীতির স্থুও উচ্চতর ও তীব্রতর, কিন্তু তাহা অফুশীলন শাব্র তিল পাওয়া যায় না, সে-অফুশীলনও কঠিন ও জ্ঞানসাপেক্ষ।'৩৪

ক্রেমনিশ্বরতা ব তিনি তিনটি পর্যায় দেখিয়েছেন। স্থখ ত্রিবিধ: ১. স্থায়ী; ২. ক্ষণিক কিন্তু
সমাজত্ব। দ্যে তৃংখশৃক্ত; ৩. ক্ষণিক কিন্তু পরিণামে তৃংথের কারণ। হিতবাদী দর্শনে
মতে ভৌত বিভা একের আত্মতাগের কারণস্বরূপ বিষমচন্দ্র বলেন যে ঈশ্বর সর্বভূতে
বিভাগের সাহা - সর্বজনের সঙ্গে নিজের অভেদ উপলব্ধির মধ্যে জ্ঞান, ধর্ম, প্রীতি ও
বিশেষতঃ জীববিধিশ্ব— সমস্ত জগৎকে আত্মবৎ প্রীতির আধার করাই কামা। হিতবাদী

প্রত্যয় অন্তযায়ী ধর্মকে তার অঙ্গ মনে না করে হিত্রাদকে ধর্মের অঞ্গরূপ তথা তার 'অন্তশালন' তত্ত্বের একটি অংশ বলে মনে করেছেন।

বৃদ্ধিমচন্দ্র মান্তবের অন্তর্নিহিত শক্তি ও সন্ধাননাগুলিকে 'বৃদ্ধি' আখা দিয়েছেন এবং সেগুলিকে শারীরিকী, জ্ঞানার্কনী, কার্যকারিণী ও চিত্তরঞ্জিনী নামে চারটি পর্যায়ে বিভক্ত করেন। এগুলিকে অবশু তিনি স্থানান্তরে মোটান্টি মানসিক ও শারীরিক রূপে বর্গবিক্যাস করেছেন। ঐ-বিভাগগুলি প্রসঙ্গে গুনি বুলেন:

'শারীরিক প্রতাঙ্গ মাত্রেরই দ্র্বাঙ্গীণ পরিণতি না হইলে, শারীরিক দর্বাঞ্গণ পরিণতি হইয়াছে বলা যায় না মানসিক বুক্তিগুলির মধ্যে কতকগুলি জ্ঞান উপার্জ্ঞন করে; কতকগুলি কাজ করে বা কার্য্যে প্রবৃদ্ধি দেয়; আর কতকগুলি জ্ঞান উপার্জ্জন করে না, কোন বিশেষ কার্য্যের প্রবৃদ্ধি নয়, কেবল আনন্দ অফুছত করে। যেগুলির উদ্দেশ্য জ্ঞান, সেগুলিকে জ্ঞানার্জনী বলিব। যেগুলির প্রবর্তনায় আমরা কার্য্যে প্রবৃদ্ধ হই বা হইতে পারি, সেগুলিকে কার্য্যকারিশা বুক্তি বলিব। আর যেগুলি কেবল আনন্দ অফুছত করায়, সেগুলিকে আহলাদিনী বা চিত্রেপ্রিনী বুক্তি বলা যাউক। জ্ঞান, কন্ম, আনন্দ, এ ত্রিবিধ বৃত্তির ত্রিবিধ ফল। শত্তি

তার মতে ঐ-বৃদ্ধিওলি পরশার ঘনিষ্ঠভাবে সম্পৃক্ত। দেওলি কেবল বিকশিত হলেই চলকে না, ভাদের মধ্যে সামঞ্জ থাকা চাই। মনের জ্ঞা ওও শবার এবং শবীবের জ্ঞাে ওয় মন। 'ভাহা ১ইলেই বৃদ্ধিওলির উচিত অনুশালন ও পরিণতি ঘটিবে। ইহাই ধর্ম।'

অফুনীপ্ন-তত্ত্বে মৃল-কথাই হল সকল বৃদ্ধি পরপার সামজ্জাবিশিস্ট হয়ে অফুনীলিত হবে, একে অপরকে অবদমন করে বিধিত হবে না। অফুনাপনের পুল কথা পারপারিক সামজ্জা। ভবে বৃদ্ধিওলির ক্ষৃতি ও পরি ইলি ফ্রণ নাম — স্থের অক্স, স্থান্ত। ঘটে তাদের সমবায়ে। সেখানেই মন্ত্রাকের পরিপৃধিতা। শক্তেই বলা যায় মান্ত্রের ধর্ম। ভবে বৃদ্ধিওল্প একাধারে ব্রহ্মান বৃদ্ধির সমাক পরিপৃতি ও সমন্ত্র সকল ক্ষেত্রেই সন্থা বলে মনে কর্ত্রেন।

দ্বাগ্রী নভাবেই তিনি বলেচেন যে পশ্চিমী অথুশালনধরের লক্ষা নিচক স্থমাত্র। কিন্তু তার অথুশালন-তত্তে তিনি ভারতীয় ভাবধারাকে আগতে করতে চেয়েছেন এবং সেটা তার মতে তিন্দর্শের সারাশ— এবং ভারই উপর ভগবদ্যীতা প্রতিষ্ঠিত; তার এই অঞ্শীলন-তত্বের লক্ষা মৃক্তি। ভিক্তিবাদের 'আশ্রয় ভিনি অন্তর্শাল্ন-তত্ত্ব প্রচার করেছেন। ভিক্তিশাদিতঅবস্থাকেই দকল বৃত্তির যপার্থ সামন্তর্জা বলে অন্তর্ভব করতেন এবং তার কাছে
ভক্তিই অনুশালনের একমার মার্গ। 'অনস্ত মঙ্গল, অনস্ত জ্ঞান, অনস্ত ধর্ম,
অনস্ত সৌন্দ্রা, 'অনস্ত শান্তি'র উংস হলেন ঈশ্রর। ঈশ্ররভক্তিই তার কাছে
মধ্যার। ভক্তির পরেই তিনি শান্তি, প্রতি, দয়া ও অহিংসার কথা বলেছেন।
তার কাছে অহিংসা একটি প্রান আদেশ , ধ্যের প্রয়োজন ভিন্ন যে-হিংসা তা
পেকে বিবং হ প্রাই ধ্যের নির্দেশ , অবজ্ঞ হিংসালমনের জন্তে হিংসা
মধ্য নয়। কামকোধ প্রভৃতি নিরুপ্ত বৃত্তিনিরিক অনুশালন ছারা সংযত রাখা
টাচাণ, ধ্যান নয় - ৫ই ছিল তার হিংসা সম্প্রে অভিমত। 'চিন্তুন্ধি' প্রবন্ধে
বিনি বলেছেন উশ প্রয়োজন ও নিয়ম বন্ধার জন্ত ইন্ধিয়ের আবজাকতা আছে।
ভিনি ইন্ধিয় সংযাম অনুজ্যই পালনায়।

তার 'চিত্রতিনী' প্রভায়ও তাংপ্রপৃণ। কথাটি নক্ষনতত্ত্বের, ব্রিমচন্দ্রের ভাষায় : 'যে-সকল ব্রির আরা সৌক্ষ্যাদির প্র্যালোচনা করিয়া আমরা নির্দ্রের ও অনুক্রীয় আনন্দ্র অনুক্রীয় আনন্দ্র করি করিয়া আমরা নির্দ্রের ও অনুক্রীয় আনন্দ্র অনুক্র করি করিছিল। করিছিল কর্মান্তে সভা, শিব ও অনুক্র। যা কিছু অন্দর তার উৎস সেই চিব্রক্রবা অন্তাল ব্রির ভাষে এই ব্রিকেও ই অবাভিম্থা করা প্রয়োজন। তাকেই বলা যায় নির্দ্রা ধর্ম, চিব্রুজি ও আলী প্রথ। তার লক্ষণ ভক্তি, প্রাতি ও শান্তি। গাকেই বলে ধর্ম। ব্রিমচন্দ্রের বাংখাতি অনুন্তির উৎস সম্প্রের মতভেদ আছে। বিশিব্রের পাল বলেছেন:

াগতে অথশীলনদম রাজধ্যেরই নামান্তর মাত্র। — সেকালে মার্কিণ চিন্তালাক বিয়োছোর পাকারের প্রভাব যুব বেশ পরিমানে রাজদমাজের উপর পরিয়াছিল পাকারে ও নিউমানে তথনকার নবীন রাজদের শিকাপ্তক হত্যাভিলেন। পাকারের চতুরক ভক্তি বা fourfold piety এই অফুশীলন দ্বেরত প্রভাগ করিয়াভিল। বিষয়চন্ত্রও এই আদর্শের প্রেরণাতেই তাহার প্রভাগ করেন। তথ

ভাকি কিছা । কর বাজ্যের স্টেভজাকে ভদানীস্থন বাজরা আদে সন্ধ্যিতা আনথাকাল। কর বাজ্যের স্টেভজাকে ভদানীস্থন বাজরা আদে সন্ধরের জেলান্দ্রন ন বাজ । দিশা হল গান্তের ক্রেডপার তিনি কোম-এর যে উক্তিটি ভার বার্তানে । বাজরা লাক্ষেত্র যে তার আ ভার ম্লাভা উম্পন্ন সেকলা সহজেই অত্যাহত ভার এ শার কোমান্দ্রিক

কালে প্রকাশিত তৃটি বই তাকে প্রভাবিত করেছিল বলে মনে হয়। ছটিরট শেথক সার জন রবাট সালা (১৮০৪-১৮৯৫)। ভাকে ব্যিষ্ঠন্দ্র প্রকলন প্রেট্ ধ্যত্রব্যাথাকারা হিসাবে প্রশংসা করেছেন। সালার চিস্তার প্রাস্থাকিক যে-অংশ ব্যিষ্ঠন্দ্রকে প্রভাবিত করেছে বলে মনে করা হয় তার সংক্ষিপ্রসার নিম্নেণ:

'১. এমুগে এখন ক ভক গুলি ন চুন উপাদানকৈ স্বীকার করাং হবে মা হয়তো প্রচলি হ প্রাধ্যম নেই। ২. এ মুগে যে ন চুন মুলাবেশ ধ্যের প্রিক্ষেপ হয়ে দিয়েছিল হা হচ্চে কংস্থান বা aulture। ২. কংলচার হচ্চে কলা এবং বৈজ্ঞানিক বৃদ্ধির সঙ্গে সংগ্রহণ। ৪. সংস্থানত ধ্যের স্থান নিজে। ২. ধ্যের সার নাহি, হক্তা না বলে বলা উচিত ধ্যের সার হচ্চে সংস্থৃতি। শত্রু

ব্যিমচন্দ্র মুগোপ্যোগ নতুন সমাজ চে তনা কটি করতে চোম্চিলেন যার উপাদান চিন্ধমে নেই। সমস্মায়ক মুগসমলা অভভব করে তিন্দ্র কালচারের প্রতি কুঁকেচিলেন, তবে একটু অঞ্ভাবে, অবাং নিচক কলাকল্পনার প্রিবত কুলির অসমল্প অভশাবনকল্পে সমাজের উপযোগী বাজির অভাবদম্বে ক্ষিত ও বিকলিত করে তুলতে। সালী যেমন আইকে নতুন দৃষ্টিতে ব্যাধ্যার প্রয়াপ হন, ব্যামচন্দ্র ক্ষেত্র ইল্বাই অপেক্ষা গার মানবচার ফুট্টিত লোলার চেলা করেন। তার অঞ্জালনত্র মানবত্রী হবা অংশাক্ষ ভাবজিত মুক্তিবতা বলে মনে করা হয়।

নিদ্ধাম ভক্তিকৈ িলি প্রেমের দৃষ্টিং দেখেছেন গ্রেক্তাদ দ্বার কাছে প্রেমের প্রাচাক । প্রেম নিদ্ধাম হলেও ভ'কর পারপুতি নয়। দ্বিচ ভারর প্রেম-ধ্যকে িনি এইব করেন নি। আনক্ষমে বংগছেন : 'টে জ্যাদারর বিষ্যু দেম-ময়— কিছা ভাগরান কেবল প্রেমময় নাইন, িনি আনস্থ লাক্ষ্মা। টে জ্যাদারর বিষ্যু পুর্বিম্ময়— স্থানের বিষ্যু পার্বু লাক্ষ্মা আমরণ উল্লেই বৈষ্যু কিছা উভ্যেই আছেক ট্রেম্ব ' ব্রিম্যক নিচে ভারে ভ'করাদারে কার অভ্যাদন ব্র প্রেম্ব ট্রেম্ব ' ব্রিম্যক নিচে ভারে ভ'করাদারে কার অভ্যাদন ব্

ব্যিমসাধ নিজেকে ব্ৰুসময় না'লক মনে কৰা লন। "দ্বাৰ গ্ৰে মা লগা ল বদলায়, ভাব ধ্য লবের মূলে বন্ধ বা জগদীখন অভিন, গান কলায়: 'বন্ধ বা প্রমাধার সংক্ষ জীবা হাবে এক হট মু'ক জীবা হাব প্রমাধান জীন হল্ডাট মুক্তি বন্ধজান্য মুক্তির প্রা ও বন্ধাক জানিলেট মু'ক লাভ হয়। বামানেতনের মতো নিন্তু বন্ধকে সম্ভব কিন্তু নিবাকার জানি কর্বাহন কারণ সাকার হাব মতে সর্বব্যাপী হতে পারে না। ধর্মের শীর্ষে উপনীত হতে হলে তাঁর মতে কতকগুলি স্থুল দোপান অভিক্রম করে স্থায় স্তব্যে যেতে হয়। ধর্মের প্রথম দোপান
বহু দেবের উপাসনা, দ্বিতীয় সোপান সকাম ঈশ্বরোপাসনা, তৃতীয় সোপান
নিদ্ধাম ঈশ্বরোপাসনা (বা বৈক্ষবধর্ম) অথবা জ্ঞানযুক্ত ব্রহ্মোপাসনা। ধর্মের চরম
ক্ষোপাসনা।

## চার : রাষ্ট্রদর্শন

কেশবচন্দ্রের মতো বিশ্বমচন্দ্রও রাজনীতিকে ধর্মের একটি অঙ্গরূপে দেখেছেন।
তার ধর্মীয় দৃষ্টিভঙ্গী ইভিপূর্বে আলোচিত হয়েছে। রামমোহনের আদর্শে তিনিও
পশ্চিমী জ্ঞানবিজ্ঞানের সঞ্চে ভারতের প্রাচীন চিন্তাধারার সংমিশ্রণ চেয়েছিলেন।
কোনোটিই তিনি অন্ধভাবে গ্রহণের পরিবর্তে যুক্তিবিচারপূর্বক উভয়ের নিঙ্কর্ষই তিনি
গ্রহণ করেন। প্রাচীন ভারতীয় আদর্শকে তিনি দৃষ্টবাদ ও হিতবাদের আলোকে
পরিমার্জনার প্রয়াসী হন। তবে ঐ ছটি মতবাদের পাশ্চান্তা প্রতায়কে তিনি
বহুলাংশে বর্জন করেন। বেনথাম মনে করতেন মান্তম মূলতঃ আত্মকেন্দ্রিন
পক্ষান্তরে বিদ্যুদ্ধিন মানবিক হৃদয়বন্তা ও সৌন্দর্যপ্রিয়তার কথা বলেছেন। মিলের
সামান্ত্রিক নিয়্বদ্ধান্দাপেক্ষ বাক্তিস্বাত্ত্রাবাদ একসময় বন্ধিমচন্দ্রকে প্রভাবিত
করেছিল। মিলের আদর্শেই তিনি স্বীজাতিকে সমানাধিকার দানের সমর্থক
হয়েছিলেন। অবশ্য মিলকে তিনি পরে সমালোচনা করেছেন।

বাদ্বের উৎপত্তি ও পরিচালনা সম্পর্কে বিষয়চন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গী ছিল স্বতন্ত্র। প্রাকৃতিক বা চুক্তিগত উৎপত্তি বিষয়ক প্রত্যয়ে তিনি বিশ্বাদী ছিলেন না। শমকালীন ইংরেজ দার্শনিক গ্রীনের 'ইচ্ছা'গত প্রত্যয়ে রাষ্ট্রের উৎপত্তি ব্যাখ্যাও তিনি গ্রহণ করেন নি। তাঁর মতে: 'শারীবিক বলই অভাপি পৃথিবী শাসন করিতেছে'। বাছবল পঞ্জবলেরই দামিল। মামুষকে সেই বলেরই আশ্রয় নিতেহয়; কারণ তাঁর মতে মাহার অংশত এখনও পঞ্জর পর্যায়ে রয়েছে। জ্ঞান, বৃদ্ধি, সত্যে, বিবেক বাছবলেরই অধীনে আবজ। রাষ্ট্রনীতির ক্ষেত্রে কথাটা আরও তাৎপর্যপূর্ব।

জাতীয়তাবাদ ও স্বদেশপ্রেমের উদ্গাতা মেকিয়াভেলির সঙ্গে বঙ্কিমচন্দ্রের তুলনা করা হয় ৷ ১৯ মেকিয়াভেলির মতো বন্ধিমচন্দ্রও স্বদেশপ্রেমকে যথোচিত গুরুত্ব দিয়েছেন। তবে উভয়ের মধ্যে মৌল প্রভেদ এই যে বহিমচন্দ্র তার রাইদর্শনকে নীতিশাম্বের উপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন। মেকিয়াভেলির রাইতত্বে নীতিকথার স্থান গৌণ; দেখানে রাইের যৃপকাষ্ঠে নীতিকথা শৃঞ্চানিত। পক্ষাস্তরে
বহিমচন্দ্রের রাইনীতি ও নীতিত্ব সম্প্তা। পারিবারিক স্নেহভালবাসাকে
তিনি সারা মানবসমাজে সম্প্রসারিত করতে চেয়েছেন। সারা মানবজাতির মঙ্গল
কামনায় তার দেশভক্তি বাজনা লাভ করেছে। তার কথায়: 'সমাজ ধ্বংসে সমস্ত
মন্ত্রের ধশ্বধ্বংস ও সমস্ত মন্ত্রের সকল প্রকার মঙ্গল ধ্বংস। যদি তাহাই হইল,
তবে সব রাথিয়া আগে দ্রমাজ রক্ষা করিতে হয়।' স্বার্থ ও পরার্থের সামহন্তে
তিনি স্বদেশপ্রেমকে বিচার করেছেন এই বলে:

বিশ্বসচন্দ্রের রাইচিন্তায় ব্যক্তিমান্থনের অধিকার অপেক্ষা তার সামাজিক দায়দায়িত্ব অধিক গুরুত্ব পেয়েছে। সেজন্তে তার চিন্তায় রাই ও তার বিধিনবারশ্বর তারিক নির্দেশ বিশেষ পাওয়া মায় না। তার চিন্তায় রাই অপেক্ষা সমাজেরই প্রাধান্ত ছিল বেশি; উত্তরকালে তা রবীন্দ্রনাথকে বিশেষ প্রভাবিত করে। উভয়েরই মতে জনচিক ও জাবনের ধারক ও বাহক হল সমাজ; রাইের স্থান সেথানে গোণ। সমাজের নিরাপতা ও মুথবদ্ধ সমাজন্দ্রীবনের স্বষ্টু পরিচালনার তারিদেই রাইের আবশ্বকংশ। বিভিম্নচন্দ্র রাই ও সরকারকে একাথে দেখালে। তারিদেই রাইের আবশ্বকংশ। বিভ্মিচন্দ্র রাই ও সরকারকে একাথে দেখালে। তিনি মন্তয়াজীবন ও সমাজন্দ্রীবনের অঞ্চলম সম্পর্কে কিছু না বললেও, স্পেন্সারের চিন্তায় তিনি প্রভাবিত বলে মনে করা হয়— অথাৎ কালের প্রবাহে সমাজের উৎপত্তি ঘটেচে বলে তার বিশ্বাস ছিল। জনকল্যানে রাইের ভূমিকায় তার তেমন আশ্বা ছিল না। সমাজোম্বরন ও সংস্থারের জন্তে আইনাম্বর্গ বিধিবারশ্বর চিয়ের মান্ত্রের সমাজ-চেত্রনায় তিনি অধিক গুরুত্ব দিয়েনে। তার মতে লোকে আইনভঙ্গ ও অয়চিত কাজ করলে একদিন সমাজের কাছেই জবারদিহি করতে হয়। সমাজকে তিনি রাই থেকে পৃথকরূপে দেখতেন।

ভার চিম্তায় কলাণকর বাষ্ট্রের প্রকৃত বনিয়াদ হল মান্তবের শুভ প্রবর্ণতা; সেজন্যে তিনি লোকের শুভ বোধ ও আচরণ, নীতিপরায়ণতা ও চেতনার উল্লেখ চাইতেন। গোঁজামিলের পথ বেয়ে রাষ্ট্রাধিকার করায়ন্ত করার তিনি বিরোধী ছিলেন। সমকালীন ইংরেজী কেতাছরগু বাক্তিদের বিদেশী রীতিনীতি, ভাব ও ভাষায় আন্দোলন স্ষ্টির কোনও মূল্য দিতেন না। নগরকেন্দ্রিক রাজনৈতিক আন্দোলনে সংখ্যাগরিষ্ঠ গামীণ অধিবাসীরা উপেক্ষিত হয়ে থাকে। তিনি আরও অন্তত্তর করেন যে ভুঁইফোড় নেতাদের মধ্যে ত্যাগ ও সংকল্প বর্ণে কিছু নেই। কমলাকাস্তর মুথ দিয়ে তিনি তাই বলিয়েছেন: 'আমার উপর পলিটিকেল চাপ কেন ? আমি রাজা, না থোশামূদে, না জ্যাচোর, না ভিক্ক, না সম্পাদক, যে আমাকে পলিটিক্স লিখিতে বলেন ?' বাইনীতিকদের বাক্সর্বস্থতায় তাঁর কোনও কচি ছিল না; রাষ্ট্রীভিকরা ইংরেজদের যে-কোনও একটা কারণে কিছু भুমালোচনা করলেই নিজেদের বাইনৈতিক দিদ্ধিলাভ হয়েছে বলে মনে করেন। সরকারকে অহেতৃক নিন্দা করাতেও তার স্পৃহা ছিল না। সমকালীন খ্রান্ধনৈতিক আন্দোলনে তাঁর অকচির প্রধান কারণ মনে করা হয় যে তিনি ভিন্নপথে জাতির নবজাগরণ স্বাধীর প্রয়াদী ছিলেন। জাতীয় আন্দোলন সম্পর্কে উজ্ঞাসপর্ণ চিন্তাহীন আবেগের পরিবর্তে তাঁর তত্ত্বগত একটা স্কম্পন্ট আদর্শ ছিল।

বাছবল কথাটি তিনি বাক্তিবিশেষের শারীরিক শক্তির অর্থে বলেন নি।
সংঘবদ্ধ, বলদপাঁ জাতির শক্তিম হার দিক থেকে তিনি কথাটি ব্যবহার করেছেন।
বাহুবল সভাতা ও প্রগতির পরিপন্তী; অবশ্য প্রতিক্রিয়াশীলদের কথতে হলে বাহুবলের আবশুকতাকে তিনি অল্পীকার করেন নি। বাহুবল জনমতের (অর্থাৎ বাক্যবল) কাছে নগণা। কারণ রক্ত-ঝরা পথে বাহুবলের আধিপতা বিরাজ করে—
জনমতের সমর্থন বাতিরেকেই বাহুবল অভীপ্ত লক্ষ্যবস্তু অর্জন করে থাকে। বস্তুতঃ
জনমতের সমর্থন বাতিরেকেই বাহুবল অভীপ্ত লক্ষ্যবস্তু অর্জন করে থাকে। বস্তুতঃ
জনমতের সাক্ষ্যের পরাণ্টিস্থার উন্মেষ ঘটে। সামাজিক উৎপীড়নের অবসান
একমাত্র জনমতের ঘারাই সম্ভব। অবশ্র জনমতের পশ্চাতে অনেক সময় বাহুবলের
প্রয়োজন হয়। বাহুবলের প্রয়োজনকে বিদ্যানন্ত ভিনার্থে সমর্থন জানিয়ে শারীরিক
বনির বিকাশ কামনা করেছেন; চেয়েছেন মান্তুষের সরল স্বাস্থ্য। অহিংসাবাদকে যে তিনি স্বার্থে গ্রহণ বা বর্জন করেন নি সেকথা আগেই আলোচিত
হয়েছে।

ধর্মকর্মের স্থাবিধার্থে ও প্রয়োজনেই সমাজের আবিশুক্তা ঘটে বলে তিনি মনে করতেন; সমাজবন্ধ না হলে মান্ত্রের জৈব অন্তিত্ব ছাড়া আর কিছু থাকে না। জ্ঞানার্জন-বৃত্তির বিকাশ দাধিত হয় না, ভালমনদ নোঝার ক্ষমতাও জ্ঞায় না এবং ঈশ্বরোপল্লির চেষ্টা ব্যাহত হয়। তাই ধর্ম রক্ষার্থে সমাজের প্রয়োজন। স্মাজের অহিত্তকর বিষয়গুলি সম্প্রেও ব্যিমচন্দ্র সচেতন ছিলেন।

সমাজের উৎপরির পূর্বে প্রাকৃতিক সম্পদে সকলেরই অধিকার সমান ছিল। প্রয়োজনের মতিরিক্ত ভোগাবস্তুতে মাহুসের লোভ থাকত না। সঞ্চয়েরও কোনও প্রয়োজন তথন ছিল না। কাজেই ধনবৈধ্যার কোনও প্রশ্ন উঠত না। প্রাক্রস্করাবনে মান্তব বর্বর ছিল বলে হব্দ অভিমত প্রকাশ করেছেন। বহিমচন্দ্র সেকবায় বিশেষ আপনি না করলেও প্রাক্রস্করাবন বন্ধবিধুর ছিল বলে তিনি স্থাকার করেন নি। বহিমচন্দ্র ক্রোর অহ্বাগা ছিলেন। ক্র্মোর পাক-সামাজিক স্বর্গিবনের প্রভার ভাকে প্রভাবিত করে। ভবে সংগ্রহ ও সঞ্চয় প্রবৃত্তি যে মাহ্রস্বের আদিম ভাবনেও ছিল সেকথা ভার মনে উদিত হয় নি।

সমাজ মাজুমের স্বাধিকার হরণ করে বলে ভিনি মনে করতেন। যুখবদ্ধ সমাজের নিগতে মান্ত্রণ ভাব অনেক স্বাভ্যাই হারায়; অবদ্যাত হয় ভার ইচ্ছা; সমাজের প্রে জার্নাজনক ও কার্যকর কোনও ব্যবস্থা হয়কো শুরের প্রিপন্নী হয়ে দান্তায়। সমাজ ব্যবস্থার ফুলল ও কুকলে সম্পর্কে সম্ভের কাচে মান্ত্র্যকে ভিনি অভ্যত থাকতে উপদেশ দেন:

'সমাজকে ভক্তি করিবে। ইতা স্মরণ রাখিনে যে, মহুয়োর যাত গুণ আছে, স্বই সমাজে আছে। সমাজ আমাণের শিক্ষাদাতা, দওপ্রণেতা, ভরণণোষণ প্রক্ষাকর্তা। সমাজই রাজা, সমাজই শিক্ষক। ভক্তি ভাবে সমাজের উপকারে যতুবান ইইবে।'৪১

সমাজকে বিষমচন্দ্র রাষ্ট্রের উপরে স্থান ও প্রাধান্ত দিলেও রাই বা সরকারের ত্রুক্তর অস্বীকার করেন নি। জনজাবনের ত্রুক্ত পরিচালনের জন্তে সরকারের প্রয়োজন। রাজা অর্থাং শাসক স্বাই হতে পারে না। সেজন্তে একজনকে শাসনক । হতে হয়। সমাজকে তিনি পরিবারের মাপকার্তিতে বিচার করতেন। পরিবারে যেমন একজন গৃহক লা থাকেন, সমাজেরও শোনি কলা হলেন রাজা। পিতার পরিবার পালনের মত্যোরাজা রাজাপালন করেন। সেজন্তে পিতার সমত্ত রাজাও আজার পার। রাজা বলতে শিনি রাজশক্তি মনে করতেন; এবং তংপ্রতি আন্ধা ও আনুসতোরও পার্কনা মন্ত্রুত্ব করতেন; অনেকটা সেমন গণতমে পার্লামেন্টের সদক্ষদের প্রতি আন্ধা না থাকরেও পার্লামেন্টের প্রতি নিভ

থাকলে দে-শক্তি তুর্বল হয়ে পড়ে— কারণ রাষ্ট্রশক্তির উৎস হল নাগরিকরাই:
'গৃহস্থ পরিবারের যে গঠন, সমাজের সেই গঠন। গৃহের কর্তার ন্তায়, পিতা
মাতার ক্যায় রাজা সেই সমাজের শিরোভাগ। তাহার গুণে, তাহার দণ্ডে,
তাহার পালনে সমাজ বক্ষিত হইয়া থাকে। পিতা যেমন সম্ভানের ভক্তির
পাত্র, রাজাও সেইরূপ প্রজার ভক্তির পাত্র। প্রজার ভক্তিতেই রাজা

শক্তিমান— নইলে রাজার নিজ বাহুতে বল কত ? বাজা বলশূত হইলে সমাজ

থাকিবে না ।'<sup>84</sup>

বিদ্যাচন্দ্রের রাষ্ট্রতবে রাজা কোনও বাক্তিবিশেষ নয়, রাজশক্তির প্রতিভূ। রাজশক্তি যদি প্রজাপীড়ক হয় তাহলে তা আর ভক্তির পাত্ররূপে বিবেচিত হবে না। ক্ষেচ্ছোচারী রাজাকে ভক্তির পরিবর্তে স্থশাসনে বাধ্য করাই জনগণের উচিত কাজ বলে তিনি 'ধর্মতত্বে' অভিমত প্রকাশ করেছেন। কিন্তু তার প্রণালী সম্পর্কে নিশ্বপ থেকে গিয়েছেন; অবশ্য আনন্দমঠে ভবানন্দর মুথ দিয়ে বিদ্রোহের কথা বলেছেন; কিন্তু সে-বিদ্রোহের রূপ কি তা তিনি সবিস্থারে বলেন নি। প্রজার পালন ও রাজার প্রতি আন্তগত্য— এই হুইয়ে মিলে সার্বভৌম শক্তি গঠিত হয়। প্রজাপালনে বিরত হলে তাদের আন্তগত্যে রাজার কোনও অধিকার থাকে না। তবে কার ছারা এবং কি পদ্ধতিতে ভালমন্দের ঘাচাই হবে সে প্রসঙ্গে তিনি যান নি।

ব্যক্তিকাধীনতায় তিনি বিশাসী ছিলেন। পরিণত বয়সে মিল্কে তিনি পরিহার করলেও মিলের 'স্বাধীনতা' প্রভাসকে তিনি বর্জন করেন নি। এ বিধয়ে শোলারও তাঁকে কিছুটা প্রভাবিত করেন। তিনি মনে করতেন যে ভালমন্দ বিচারের নার্যাসনে অধিষ্ঠিত সার্বভৌম শক্তি যদি ব্যক্তিবিশেষের স্বার্থ প্রণোদিত সমাজবিরোধী ও অকল্যাণকর কাজে বাধা দেয় তবে তাতে অক্সায় কিছু নেই। নতুবা নিজের হিতাহিত নিধারণে মাসুষের স্বাধিকারহরণ ও রাষ্ট্রশক্তির হস্তক্ষেপ অবাঞ্চনীয়। তাবলে রাষ্ট্রায়্র অবদমনের প্রয়োজনকে তিনি স্বক্ষেত্রে বর্জন করেন নি।

সামোর পূজারীরূপে বিষ্ণমচন্দ্র স্থণবিচিত। এ সম্পর্কে লেখাগুলি তাঁর বঙ্গদশনে ১৮৭৩-৭৫ সাল নাগাদ প্রকাশিত হয়েছিল। পরে গ্রন্থাকারে সেগুলি প্রকাশের পর বঙ্গিমচন্দ্র লিখেছিলেন ধে ঐ বিষয়ে তাঁর মতের পরিবর্তন ঘটে। ভূমিকায় তিনি আগেই বলেছিলেন যে তাঁর সেইসব আলোচনা পাশ্চান্তা চিন্তার ধারাবহু নয়। কারণ পাশ্চান্তা রাষ্ট্রদার্শনিকরা সাম্যকে নাগরিক ও রাজনৈতিক দৃষ্টিতেই শুধু বিচার করেছেন; আর একদল করেছেন অর্থ নৈতিক দিক থেকে।
পক্ষান্তরে বিষমচন্দ্র মূলতঃ সামাজিক দৃষ্টিকোণেই সামোর আলোচনা করেছেন।
তিনি মনে করতেন যে নাগবিক ও রাজনৈতিক সামা ইংরেজদের আম্পুরুল্যে
এদেশে অল্পবিস্তর প্রতিত হয়ে থাকলেও সাধারণ মান্ত্র সেগুলির উপকার
থেকে বঞ্চিত; কারণ এদেশের সমাজেই সাম্য প্রতিষ্ঠা পায় নি । মান্ত্রে মান্ত্রের কৃত্রিম বৈষমা থাকলে আইনান্ত্রগ সাম্য নিজল হয়। তাই বিছমচন্দ্র সামাজিক সাম্যকেই প্রাধান্য দিয়েছেন। আর অর্থ নৈতিক সামাকে তিনি গ্রহণ করেছেন সামাজিক সাম্যের তাগিদেই। বৈষ্যাক উন্নতি অবশ্রুই চাই; গ্রামাজ্যাদনের নিরাপত্রা না থাকলে গম্নত নীতিবাকাই নিংসার বলে প্রতিপন্ন ইয়।

অসামাকে বহুদিক থেকে তিনি প্রত্যক্ষ করেছেন— রাহ্নতিক, সামাজিক, প্রাকৃতিক ওবর্ণ বৈষমামূলক। প্রাকৃতিক সামো তিনি বিখাস করতেন না; প্রকৃতি মান্তথকে অসমরূপেই স্ফল করে; কেউ স্থলর, কেউ কুংসিত, কেউ বোগা আবার কেউ বা মোটা। তবে ব্রাহ্মণ বৈশ্য কিংবা বাহালী ইংরেছের অসামা প্রকৃতিগত নয়।

দেশের যতকিছু ত্গতির মূলে তিনি কুত্রিম অধাম্যকেই দাগা করেন। অলান্ত দেশে অধাম্য দূর করার জন্মে বিভিন্ত পদ্ধার মধ্যে বৈপ্রবিক পথ সভ্যতত হয়েছে। প্রাচীন রোমে 'পেত্রিনীয়' ও 'প্রিবীয়'দিগের লোকেরা পারম্পরিক বোঝাপড়ার মধ্যে দিয়ে সাম্যের প্রতিষ্ঠা করে। পকান্তরে ফ্রান্স ও যুক্তরাষ্ট্রে সাম্য প্রতিষ্ঠার জন্মে বৈপ্লবিক নীতি অবলম্বিত হয়েছে। মহান চিন্তানায়করা প্রথমটিকেই শ্রেম মনে করেছেন।

সাম্যপ্রতিষ্ঠায় বিজ্ঞাচন্দ্র ইতিহাসে তিনজনকৈ প্রথমদিক মনে করতেন, মথা বৃদ্ধ, যিশু ও ক্রো। বৃদ্ধদেব শুল্লদের রাজ্ঞানের স্থারে উপ্লাভ করার প্রথাণী হয়েচিলেন; ফলে সেইসময়ে ভারতীয় সভাতার গভিবেগ বৃদ্ধি পায়। যিশু আরি ফ্রেচাসদের শুল্লালমোচনে সচের হয়েচিলেন, পশ্চিমের প্রগণিকে যিশুই বেগবান করে তোলেন। তলটেয়ারের লায় বিল্লাহন্দ্র ক্রোর অপনৈতিক সাম্যকে অপছন্দ করতেন। তবে করালী বিল্লবের পশ্চাতে ক্রোর চিন্তাই গতিবেগ স্কার্থ করে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন। করালী বিল্লব পশ্চিমী সভাতার মোড ফিরিয়ে দেয়। বিল্লমচন্দ্র মনে করতেন যে ক্রোর সমাজনামের চিন্তাই তার প্রধান প্রেরণা ছিল। ক্রোকেই তিনি সামা ও সমাজনাদের জনক বলে অভিহিত করেন। উত্তরকালেইউরোপের সমাজভারী চিন্তানায়করা ক্রোর ছারা অনেকাংশে প্রভাবিত

হয়েছিলেন। বহ্নিমচন্দ্রের লেখায় সমকালীন সাম্যবাদী চিস্তার সমাক পরিচয় ও 'ইন্টারস্তাশনাল'-এর উল্লেখ পাওয়া যায়। মার্কসীয় চিস্তা ও আদর্শ জানার স্বযোগ হয়তো তিনি পান নি; কারণ মার্কসের রচনা তথন ইংরেজীতে সহজ্ব ভিল না। 'ইন্টারস্তাশস্তাল' বলতে তিনি মার্কস-প্রতিষ্ঠিত প্রথম আন্তর্জাতিক সংস্থার (১৮৬৪-৭৪) কথাই হয়তো বলতে চেয়েছেন।

উত্তরাধিকারস্থকে প্রাপ্ত সম্পত্তি সম্পর্কে মিলের চিস্তা বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে বিশ্লেষণ প্রসঙ্গের বর্ষিমচন্দ্র বলছেন যে লালনপালনে যেটুকু প্রয়োজন তার বেশি পৈতৃক সম্পত্তির অধিকার সন্তানসন্ততিদের না থাকাই কাম্যা, বাকিটা সমাজের কর্তৃত্বাধীনে যাওয়াই সংগত। সাম্য ও সমাজবাদের জয় যে অবশ্রস্তাবী সেবিষয়ে তাঁর দৃঢ়প্রত্যে ছিল। তবে সাম্যবাদ সম্পর্কে চিস্তায় অক্সচ্ছুতা থাকার ফলে তাঁর মনোভাবে কিছুটা নৈরাজ্যবাদী প্রবণতা লক্ষ্য করা যায়।

দাম্য সম্পর্কে বল্লিমচন্দ্রের চিম্বা প্রবর্তীকালে পরিবর্তিত হয়ে যায়। তবে দাম্য সম্পর্কে ভ্রান্ত ধারণার নিরসনকল্পে পূর্বেই তিনি তাঁর 'দাম্য' নিরন্ধের উপসংহারে লিখেছিলেন:

'আমবা সাম্যনীতির এরপ বাাখা। করি না যে, সকল মহন্ত সমানাবস্থাপর হওয়া আবশ্যক বলিয়া স্থির করিতে হইবে। তাহা কথন হইতে পারে না। যেখানে বৃদ্ধি, মানসিক শক্তি, শিক্ষা, বল প্রভৃতির স্বাভাবিক তারতম্য আছে, সেখানে অবশ্য অবস্থার তারতমা ঘটিবে— কেহ রক্ষা করিতে পারিবে না। তবে অধিকারের সামা আবশ্যক— কাহারও শক্তি থাকিলে অধিকার নাই, বলিয়া বিমুথ না হয়। সকলের মৃক্তির পথ মৃক্ত চাহি।' ১৩

বিদ্যার পরিপৃতি হলেই মানুষের অন্তায়ও ছিল স্বতম। স্বাধীনতা বলতে তিনি নিছক দ্বাজনৈতিক আয়তপ্তি বা অর্গ নৈতিক স্বথাসাচ্চল্য মনে করতেন না; ঐ তৃটি বিষয়ের পরিপৃতি হলেই মানুষের অন্তা সবকিছু উৎকর্ম সাধিত হবে সেকথা ঠিক নয়। তাই তিনি বলেন: 'স্বাধীনতা দেশী কথা নহে, বিলাতী আমদানি, 'লিবাটি' শব্দের অন্তবাদ, — ইহার এমন ভাৎপর্যা নয় যে, রাজা স্বদেশীয় হইতে ইইবে।' রাজা বা রাইশাসনকে তিনি শান্তিশুজ্বলা বজায় রাখার জন্তেই চাইতেন। সেটা যেন অনেকটা বাইরের ব্যাপার। ভিতরের বিধিব্যবস্থা স্বতম্ব — অর্গাৎ সেটা সামাজিক, রাষ্ট্রক নয়। প্রকৃত সামাজিক শাসনেই পূর্ণাঙ্গ মানবস্থার বিকাশ সম্ভব। রাষ্ট্রক শাসনকর্ভার জাতবিচার ভার কাছে গোণ।

#### পাঁচ: সমাজতত্ত্ব

বিষ্কিমচন্দ্ৰ হেনবি টমাস বাক্ল্-এর (১৮২১-৬২) চিন্তায় অত্যন্ত প্রভাবিত হয়েছিলেন। বাকল মনে করতেন যে জল্বায়, জমির উর্বরতা ও থাছাভাস মান্তবের চরিত্র গঠনের মহায়ক। ঐগুলি প্রয়প্ত ও অন্তক্ল না হওয়ায় মান্তবের স্ক্ষপুর্তি ও জ্ঞানার্চনী বৃত্তি উদ্দীপিত হয়। মননশাল ক্ষুত্র একচা গোষ্ঠী গুণু জ্ঞানার্জনে রত থাকে যাদের হাতে থাকে প্রচুর অবসর; সেটা ব্যাপকভাবে সম্ভব হয় যদি উৎপাদনের একটি অংশ ভোগের পরও উদ্ত থাকে। মননশান ঐ গোষ্ঠী তাদের ভোগাবস্তর উৎপাদনে অংশ নেয় না। বিজের সঞ্চয়ই অপু নয়, বণ্টন ব্যবস্থাতেও প্রকৃতির প্রভাব বিশ্বমান। স্কন্ন থেকেই ক্রমে বিদ্রবান ও বিত্তহীন সম্প্রদায় উদ্ভ হয়। চাহিদা ও সরবরাহের প্রতিধন্দিতামূলক প্রতিক্ষায় শ্রমের মূল্য নিধারিত হয়। জনসংখ্যা বেশি হলে মন্ধ্রি যায় কমে। পকান্তরে যেসব দেশে জমির উর্বরতা ও জলবায়ু অন্তর্গুল সেথানকার মান্তবের জীবন ধারণের চাহিদা কম, কিন্তু জনসংখ্যা বেশি। ঠাণ্ডা দেশের চেয়ে গ্রম দেশে শ্রমিকদের মজুরি কম। বাক্ল্ তার তত্ত্ব বিশের বিভিন্ন দেশের ক্ষেত্রে প্রোগ প্রসঙ্গে বলেছেন যে ভারতীয়রা অধিকাংশই চাউলভোঞ্জী, তাদের প্রজনন প্রবণতাও অধিক; দেখানে শ্রমজীবীদের অবনত রাখার জন্যে বর্ণবৈষমা প্রবর্তিত হয়েছে। বন্ধিমচন্দ্র বাক্লের এই তথ্টিকে ভার ভীয় পট সমিকায় বিচার করেছেন। দেইদঙ্গে তিনি মিলের মতকেও গ্রহণ করেছেন। মিল বলেছেন যে পুঁজি ও জনসংখারি অন্তপাতে ভারতমা ঘটলে মজ্বির তেরকের হয়। শ্রমজানীর সংখ্যা হ্রাস না হলে মজ্বির পরিমাণ বাডে না। বন্ধিমচন্দ্র জনসংখ্যা বৃদ্ধিকে প্রাকৃতিক প্রক্রিয়া মনে করতেন। বদবাদের জন্যে দেশাস্তবে চলে যাওয়া কিংবা বিবাহ নিয়ন্ত্রণ ছাড়া জনসংখ্যাস্থানের আর কোনও উপায় নেই। ছটি পছাই এদেশে অপরিজ্ঞাত। খাত্মের বিশেষ অভাব না থাকায় লোকে বিবাহ সংকোচনে যত্ন নেয় নি ; কাজেই জনশংখ্যা বেডেই চলেছে। ওদিকে শ্রমের মুগা হাস পাওয়ায় শ্রমজীবীদের জীবন হয়ে পডেছে ছবিষহ। তাদের জীবনে অবদর না থাকায় মনন ও চিন্তনে ভারা অভনত। শিক্ষিত লোকেরা মেই সংখাগটা সম্পূৰ্ণ ই গ্ৰহণ কৰে থাকে। 88

বাক্লের ব্যাখ্যান ছাড়াও বস্তিমচন্দ্র এদেশবাসীর তৃষ্টচিত্ত জীবন বিশ্লেষণ করতে গিয়ে দেখিয়েছেন যে হিন্দু ও বৌদ্ধর্য মান্ত্রমকে বিষয়বিমৃথ করেছে ও ক্রন্ত্রাধনে ইন্ধন যুগিয়েছে। মধাযুগের ইউরোপেও চার্চ-তন্ত্র অন্তর্মণ পথ প্রদর্শন করত। রেনেসাঁদের ধাকায় দে-সংস্কার নিশ্চিক্ত হয়ে গিয়েছে। ভারতে শাস্ত্রীয় অন্তশাসন মান্তব্যক্ত জাবনবিম্থ করে তোলার কলে সামাজিক অসাম্য বুদ্ধি পেশেছে। শূলের অবদমনে ব্রাহ্মণা, বৈশ্য, ক্রিয় সবাই ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে। হতাশা, নিরুৎসাহ ও নিজ্ঞিরতার কলে শূল উৎপাদনকার্যে যত্রবান হয় নি; ফলে বাবমাবানিজ্যের ক্ষতি হয়েছে; বৈশ্য হয়েছে বিপন্ন, এবং ক্ষত্রিয়রা ভোগলিক্ষায় হীনবীর্য হয়ে পড়ে; অর্থনৈতিক ত্রিপাক ও অশিক্ষার ফলে জনগণ শাসকদের দায়িরপালনে বাধা করতে পারে নি। রোম ও ইংল্ডে জনশক্তি প্রবল থাকায় রাজশক্তি সংযত ছিল। ভারতে শূদদের অবদমনে বৈশ্য ও ক্ষত্রিয়দের অবক্ষয় ক্রত বৃদ্ধি পায়। ব্রাহ্মণরা শাস্ত্রের বজ্র-আটুনি আরও শক্ত করে তোলে; ফলে সমাজের লাভের পরিবত্তে অবনতি ঘটে।

বিশ্বমচন্দ্রের মতে গুপ আমলের পর থেকেই ভারতে সাংস্কৃতিক ও বৈষ্থিক বৈষ্যা দেখা দেয় ও সাম্যের সমাধি রচিত হয়। মিলের প্রভাবে তিনি এদেশে নারীজাতির প্রতি অসামা আচরণের নিন্দা করেন। রাম্যোহনের পদান্ত অন্তসর্ব করে তিনি রীজাতিকে সম্পত্তির স্থানাধিকারে নীতিগতভাবে স্মর্থন জানান। 'ক্ষাকান্তর উইল' উপ্যাসে অমরের ম্থ দিয়ে তিনি অবিবেচক স্থানার বিক্লে রীর বিশ্বোহ করার অধিকারকে তুলে ধ্রেছেন।

### ছয়: আর্থনীতিক চিন্তা

অগনৈতিক উন্নয়নে রাষ্ট্রিক দায়িত্বের উপর রামমোহন ও অক্ষয়কুমার যথেপ্ট গুরুত্ব দিয়েছিলেন; কারণ মাগুষের স্বাধিক কল্যাণসাধন রাষ্ট্রেরই কর্ত্বা বলে তারা মনে করণেন। পক্ষান্তবে বন্ধিমচন্দ্র রাষ্ট্রের এই সরগ্রাসী চিত্রকে ভাল চোথে দেখেন নি, তিনি মনে করতেন যে বাক্তির যাকিছ বিকাশ তা আধ্যাত্মিক ংশক বা অগনৈতিক ধোক তাতে রাষ্ট্রের অগ্নপ্রবেশ অবাস্থনীয়; সমাজের যে-কোনও উন্নয়ন বা দংশারকর্মে রাষ্ট্র অপেক্ষা সমাজের ভূমিকাই তার কান্তে অধিক কার্যকর বলে মনে হয়েছিল। আইনের সাংগ্রেয়ে সমাজসংস্কার প্রচেষ্ট্রা নিক্ষল হয় যদি মান্তবের যথোচিত বোধ ও চেত্রনা না থাকে। সেম্বন্থে তিনি শিক্ষার উপরই

দর্বাধিক গুরুত্বদানের পক্ষপাতী ছিলেন। তাঁর অর্থ নৈতিক চিস্তায় মিলের প্রভাব দেখা যায়।

ব্যবসাবাণিজ্যে সরকারী অন্ধ্রপ্রেশকে তিনি সমর্থন করতেন না। বাকিস্থাতন্ত্রেই তার স্বচেয়ে বেশি আস্থা চিল। রাষ্ট্রয়ন্ত অর্থ নৈতিক উত্তম বা ব্যবসাবাণিজ্যে সরকারী হস্তক্ষেপ ও নিয়ম্বণকে তিনি জনকলাণের পরিপত্তী বলে মনে
করতেন। অর্থ নৈতিক সংরক্ষণ (protection) সেহিসাবে অহিতকারী। এথানে
তার জাতীয়তাবাদী চিন্তার বিচাতি লক্ষণীয় রাম্যোহন কিন্তু আমদানি-শুরের
প্রায়োজনকে দেশায় শিল্পের সংরক্ষণ ও রাজস্ব বৃদ্ধির দিক থেকে সমর্থন করেন।
ভিলেন। বৃদ্ধিয় অবাধ বাণিজ্য (free trade) নীতিকে সমর্থন করেন।

তিনি মনে করতেন যে যেহেতৃ ভারত একটি উফদেশ ও এথানকার ভূমি উবর, সেইতে তৃ ভারতীয় সভাতার গোড়া থেকেই লোকে অলস ও কায়িক শ্রেমে বিমৃথ; এবং জ্ঞানের আলোচনায় এক শ্রেণীর মান্তবের মধ্যে অধিক প্রবণতা দেখা যায়। উষ্ণভান্ধনিত শারীরিক শৈলিলা, পরিশ্রমে নিস্পৃহতা ও ভিয় দেশে গমনেচ্ছার অভাবে দেশের ধনোংপাদন যথোচিত বর্ষিত হয় নি, ফলে দেশে সামাজিক তারতমা বিস্তার লাভ করেছে— শ্রমজীবীদের দারিদা, মূর্যতা ও দাসত্ব জমে স্থায়ী হয়ে দেশকে অবনভির দিকে নিয়ে গেছে। প্রতিকারম্বরূপ ভিনি দেশান্তর গমন ও বিবাহপ্রবৃত্তির নিয়ন্ত্রণ ছারা জনসংখ্যা বৃদ্ধিকে সংকোচনের উপদেশ দিয়েছেন।

রামমোহন থেকে দাদাভাই নৌরজী পর্যন্ত অনেকেই দেখিয়েছেন যে ইংরেজ শাসনের ফলে এদেশের ধনৈশ্বর্য বছলাংশে ইংল্ডেড পরিবাতিত হয়ে থাকে যা 'Drain Theory' নামে পরিচিত্ত। বঙ্কিমচন্ত্র এ বিধয়ে ভিন্ন মত পোষণ করতেন:

'এ সকল তব মাহারা বুঝিতে মন্ত করিবেন, হাহারা দেখিবেন মে, কি আমদানিতে, কি বঙ্গানিতে, বিদেশায় বণিকেবা আমাদের টাকা লইয় মাইতেছেন না, এবং ভদ্ধিবজন আমাদিগের দেশের টাকা কমিতেছে না। বরং বিদেশায় বাণিজা কারণ আমাদিগের দেশের ধন বৃদ্ধি হইতেছে। মাহারা মোটাম্টি ভিন্ন বুঝিবেন না, হাহারা একবার ভাবিয়া দেখিবেন, বিদেশ হায় হইতে কত অর্থ আদিয়া এ দেশে বায় হইতেছে। '৪০

তিনি একগাও মনে করতেন যে 'ইউরোপীয় কোন রাছেনর সহিত্ত তুলনা করিতে গোলে, বাঙ্গালা দেশ নিধন বটে, কিন্তু প্রাণেক্ষা বাঙ্গালা যে একণে নিধন, এরপ বিবেচনা করিবার কোন কারণ নাই। বহুমান কাল অণ্ডেক্ষা ইতিপ্র- কালে যে বাঙ্গালা দেশে অধিক ধন ছিল, তাহার কিছু মাত্র প্রমাণ নাই। বরং এক্ষণে যে পূর্ক্ষাপেক্ষা দেশের ধন বৃদ্ধি হইতেছে, তাহার অনেক প্রমাণ আছে।<sup>28</sup>\*

তবে একথা তিনি বলেছেন যে ব্রিটিশ শাসনের ফলে দেশের যে আয় বেডেছিল, তা মৃষ্টিমেয় মান্তবের ভোগেই চলে যায়। দেশের এই আয়-বৃদ্ধির উপকার থেকে বৃহত্তর জনসাধারণ বঞ্চিত হয়েছে।

ক্ষুক্তদের তৎকালীন তুরবস্থা বঙ্কিমচন্দ্র পবিস্তারে উদ্ঘাটিত করেন। বাংলার ক্ষমকদের সমস্রা তার চেষ্টাতে সরকারের গোচরীভূত হত। সরকারি বিধিবাবস্থা বিশেষ করে চিবস্থায়ী বন্দোবস্তের তিনি সমালোচনা করেছেন; কিন্তু একেবারে রদ করতে চাননি; শাসকদের উপর তারে বিশেষ অনাস্থা ছিল না; তিনি চাইতেন পরকার সদয় ২য়ে কৃষকদের তুর্গতি দূর করুক। কর্নওয়ালিসের আমল থেকে ভালহৌদির শাদনকাল অবধি ভূমি দংস্কারে কর্তৃপক্ষ যেটুকু উত্যোগী হয়েছে তা সদাই জমিদারদের স্বার্থাস্থকূলে এবং ক্লমকদের স্বার্থের বিপরীতে গিয়েছে বলে তিনি মনে করতেন। চিরস্থায়ী বন্দোবন্তে অতিধনবানকে জমির মৌরদী স্বত্বের অধিকার দেওয়া ইংরেজদের এক মস্ত ভুল। বস্তুত: যে-ব্যক্তি জমি চাষ করে এবং আবহমানকাল ধরে জমির স্বস্ত ভোগ করে আসছে তাকেই ঐ বন্দোবন্তে জমির মালিকানা দেওয়া উচিত বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেন। এবিষয়ে রামমোখনের দঙ্গে বঙ্গিমচন্দ্রের মতভেদ স্থপরিস্টা; বন্ধিমচন্দ্র মনে করতেন চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত বাংলার যাকিছু তুর্গতির মূল। তবে এক বিষয়ে তাঁর সঙ্গে বাসমোহনের মতের মিল ছিল যে চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত প্রবর্তনকালে ক্রয়কদের মঙ্গলার্থে যে-দব বিধিবাবস্থার প্রতিশ্রুতি পালিত হয় নি তার মধ্যে রামমোহন অধিক থাজনা আদায় করা ও প্রজাদের উৎথাত করায় জমিদারদের অধিকার যাতে না থাকে দে-সম্পর্কে নীতিগতভাবে স্বীকৃতি আদায় করেছিলেন।

ছমির প্রতাক্ষ মালিকানা ত্যাগ ও ভূমিরাজস্ব বৃদ্ধির জন্তে তিনি সরকারকে তাবিক করেন। কিন্তু সম্পরির বর্তনে তিনি সরকারি হস্তক্ষেপ চান নি। তিনি একপাও অহতেব করেন যে চিরস্থায়ী বন্দোবস্তে জমিদারদের বিত্তের বহর বেড়ে গিয়েছে এবং সংখ্যাপ্তক চামারা ক্রমেই নিংস্ব হয়ে পড়ছে। বিত্তকে বৃদ্ধিচন্দ্র গোবরের সঙ্গে তুলনা করেন, জমে গেলে তা থেকে পচা গন্ধ বেরোয়— আর তা ছড়িয়ে দিলে জমির উবরতা বাড়ে। চিরস্তায়ী বন্দোবস্ত দেখা না দিলে বাংলার অধিবাদীরা তাদের ভাগা ও ভবিক্তংকে স্বস্থভাবে গড়ে তোলার স্থ্যোগ পেত;

তিনি মনে করতেন যে ভৎকালীন ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান আাদোসিয়েশনের কতিপয় বাবুর গুঞ্জনধ্বনির পরিবর্তে সমৃদ্রের কর্ণভেদী গঙ্গনের মতো প্রতিবাদের আওয়াজ উথিত হওয়া প্রয়োজন। জমিদারি প্রথার ভালমন্দ প্রসঙ্গে তিনি বলেন:

- দকল জমিদার অত্যাচারী নহেন। ছোট জমিদার কিংবা জমিদারি ব্যবস্থায়
  মধ্যস্বতোগীদের অত্যাচারই অধিক।
- ২. নায়েব গোমস্তাদের উৎপীড়ন অনেক সময় জমিদারের অজ্ঞাতদারেই ঘটে।
  ৩. অনেক জমিদারের প্রজাও ভাল নয়; পীড়ন না করলে থাজনা দেয় না। <sup>6 °</sup>
  'বঙ্গদেশের কৃষক' গ্রন্থটিতেই বঙ্গিমচন্দ্রের অর্থনীতিত্তবের স্থগভীর চিস্তার পরিচয় পা ওয়া যায়। 'অর্থশাস্ত্রঘটিত ভ্রাস্তি' উপলব্ধি করে তিনি কিছুকাল তার ঐ-গ্রন্থের প্রচার বন্ধ করে দেন।

## **সাত : শাসন ও দণ্ডনীতি**

ভারতের প্রশাসন ও বিচার বিষয়ক বিধিবাবস্থা সম্পর্কে রামমোহন কর্তৃপক্ষের কাছে লিখিওভাবে সাক্ষাদান করেছিলেন। এ বিষয়ে রামমোহনের মতো বিদ্যাসরও জ্ঞান ও অভিজ্ঞতা ছিল প্রভাক্ষ, তৃদ্ধনেই সরকারি কর্মচারী ছিলেন এবং তৃদ্ধনেই সমকালীন প্রশাসন ও বিচারবাবস্থার তীর সমালোচনা করেছেন। জুরিপ্রথা, হেবিয়াস কর্পাস আইন, বিচারকার্যে অধিক সংখ্যায় ভারতীয়দের নিয়োগ ইত্যাদি বিষয় সম্পর্কে রামমোহন যা স্থপারিশ করেছিলেন তা কালক্রমে অল্পবিস্থর রূপায়িত হয়। তব্ও তার চার গৃগ পরে বিদ্যাস্থকে ক্রমব বিষয়ে প্ররায় নতুন করে সোচ্চার হতে হয়। বিচারালয় ও বেশাসমুক্তে করেন— যেথানে টাকা না ফেলগে প্রবেশাধিকার মেলে না।

তিনি শপ্টই অভিযোগ করেন যে দেশের আইন ব্যবস্থা ধনীর উৎপীড়ন থেকে দরিদ্রকে রক্ষা করতে অকম। যারা উবিল নিয়োগ, দাক্ষীর ব্যবস্থা, আমলা ও চাপরাশিদের উৎকোচ দিতে পারে তাদেরই কাছে দেশের বিচারালয়ের দার উন্ত । যদি কেউ নিজের দর্বস্থ পণ করেও আদালতের শরণাপন্ন হয় তাহলেও দে স্বিচার দম্পর্কে নিশ্চিন্ত হতে পারে না। 'বঙ্গদেশের ক্লমক' গ্রম্বে ভিনিরায়তের উপর জমিদারি অত্যাচার ও উৎপীড়নের এক করুণ চিত্র তুলে ধরেছেন।

তিনি বলেছেন যে উত্তম আইনকান্তন থাকা সত্ত্বেও আইনত অপরাধী জমিদারদের কোনও সাজা হয় না, পরিবর্তে নিরীহ ত্র্বল ব্যক্তিরাই নিগৃহীত হয় ও শাস্তি পায়। আইন-আদালতের তিনি পাচটি ক্রটি দেখিয়েছেন:

- 'মোকদ্দমা অতিশয় বায়সাধা···।'
- ২. 'আদালত প্রায় দ্বস্থিত। যাহা দ্বস্থ, তাহা ক্ষকের পক্ষে উপকারী হইতে পারে না। কৃষক ঘর বাড়ী চাধ প্রভৃতি ছাড়িয়া দ্বে গিয়া বাদ করিয়া মোকদ্মা চালাইতে পারে না…।'
- ৩. 'বিলয়। সকল আদালতেই মোকদ্দমা নিষ্পন্ন হইতে বিলয় হয়…।'
- ৪. 'বর্ত্তমান আইনের এইরূপ অযোক্তিকতা এবং জটিলতা…।'
- e. 'বিচারকবর্গের অযোগ্যতা· । 178 ৮

ইংরেজদের বিচারব্যবস্থার প্রতি তিনি যতই কশাঘাত করে থাকুন না কেন সে-বাবস্থা হিন্দুশাসনকালের চেয়ে যে উন্নততর তা তিনি দ্বার্থহীন ভাষায় ব্যক্ত করেছিলেন। হিন্দুরাজ্বে রাহ্মণদের দাপটে শূদ্রা ছিল অসহায়। সে হিসাবে ইংরেজ আমলে অব্যহ্মণরাও বিচারকর্মের অধিকারী— প্রাচীনকালে যা ছিল অচিন্তনীয়। অবশ্য প্রাচীন সমাজবাবস্থা সম্পর্কে যথেষ্ট তথা না থাকায় সে বিষয়ে বিস্তারিত কিছু বলা যে শক্ত তাও তিনি উল্লেখ করেছেন।

শ্বাধীন ও পরাধীন ভারতের তিনি একটি তুলনামূলক বিচার করেছেন।
গুরে অর্থাৎ স্বাধীন ভারতে রাজা এথানেই বসবাস করতেন— আর এথনকার
রাজা থাকেন বিলাতে। রাজা নিজ বাসভূমির স্বার্থে অধীনস্থ স্থূর দেশের স্বার্থ
সম্পর্কে উদাসীন। প্রাচীন কালে এদেশের রাজারা জনসাধারণকে অত্যাচারে
অতিষ্ঠ করে তুলতেন— কাজেই উভয়ের মধ্যে তকাৎ কিছু নেই। এথানে
অত্যাচারী কোন্ দেশ বা জাতের লোক সে-প্রশ্ন গৌণ— তিনি দেশায়ই হোন
অথবা বিদেশী হোন প্রকৃতিতে তাঁরা সমস্থানীয়। আমলাভান্ত্রিক প্রশাসনকে
বিশ্লমচন্দ্র মধ্যে কেউ বাক্তিগভভাবে ভাল কি মন্দ তাতে কিছু যায় আদে না।

ব্রান্ধণ শৃদ্রের সম্পর্কের চেয়ে ইংরেজ ভারতীয়দের সম্পর্ক অপেক্ষারুত অনেক ভাল বলেই তিনি মনে করতেন। ব্রিটিশ-শাসিত ভারতবর্ষে কি ইংরেজ, কি ভারতীয়— সবাই একই নিয়মের অন্তর্গত। কিন্তু প্রাচীন ভারতে ব্রাহ্মণ ও অব্রাহ্মণদের প্রতি প্রযোজা আইন ছিল স্বতন্ত্র। ভারতীয়েরা ইংরেজদের বিচার করতে পারে না; কিন্তু শৃদ্রেরা কি ব্রাহ্মণদের বিচার করতে পারত ? তিনি প্রশ্ন করেছেন যে ছারকানাথ মিত্র হাইকোর্টের একজন জ্বজ্ব, রামরাজ্যে তাঁর স্থান কোথায় ছিল ? প্রাচীনকালে ত্রাহ্মণ ক্ষত্রিয়দের ছিল দোর্দণ্ড দাপট, কিন্তু ইংরেজ্ব আমলে এ রূপ শ্রেণীর জােরে কেউ আধিপত্যে অধিকারী নয়।

ভারতীয়রা রাজনৈতিক ক্ষমতা থেকে বঞ্চিত; ফলে প্রশাসনের যথোচিত
শিক্ষা তারা পাচ্ছে না এবং তাদের সহজাত গুণগুলিও উন্মেষের পথ পাচছে না
বলে তিনি অন্তত্তব করেন। বামমোহন উপলব্ধি করেছিলেন যে রাজনৈতিক
অধিকার চলে গেলেও ইংরেজশাসন প্রবর্তিত হওয়ায় এখানকার মান্ত্র্য ব্যক্তিন্
স্বাধীনতা পেয়েছে। বন্ধিমচন্দ্রপ্র তেমনি উপলব্ধি করেন যে স্বাধীনতার পরিবর্তে
ভারতীয়রা আধুনিক জ্ঞানবিভার অধিকারী হয়েছে। তিনি একথাও বলেন যে
ব্রাহ্মণ-ক্ষত্রিয়ের প্রতাপ অস্তে গিয়েছে, উদয় হচ্ছে শ্রের প্রাধান্ত। বন্ধিমচন্দ্রের
এই প্রতায়টি পরবর্তীকালে স্বামী বিবেকানন্দের কণ্ঠেও ধ্বনিত হয়।

### আট: বঙ্কিমচন্দ্র ও জাতীয়তাবাদ

উনবিংশ শতকে ইউরোপ থেকে আগত যে-ছটি মতবাদ ভারতে নবজাগরণের জোয়ার স্প্রতি করেছিল, তার একটি উদারতন্ত্র, অপরটি জাতীয়ভাবাদ। ঐ-শতকের দিতীয়ার্বে 'গ্রাশন্তাল' শব্দটির বাবহারে ক্রত বিস্তৃতি দেখা যায়। গ্রাশন্তাল পত্রিকা, গ্রাশন্তাল পার্টি, গ্রাশন্তাল মেলা ইভাদি। কিন্তু জাতীয়ভাবাদী চিন্তাভাবনা দে সময়ে একদল শিক্ষিত লোকের মধ্যে ধোঁয়াটে বা অস্পষ্ট আবেগ মাত্রই ছিল। বিষমচন্দ্র নব-অঙ্করিত ঐ-আবেগকে স্ক্রপ্তি দার্শনিক পরিপ্রেক্ষিতে পূর্ণান্ধ ও স্ক্রংবন্ধরূপে উপস্থাপিত করেন। ব্যক্তি ও জাতির স্বান্থক কল্যাবমাধ্যায় তিনি স্কলকে আয়ুনিয়োগ করতে আহ্বান জানান। তিনি মনে করতেন যে যথন স্বাই একই আদর্শে অন্ধ্রাণিত হয়ে উঠবে তথন স্কলের মনোভাব ও আচরণ একই থাতে প্রবাহিত হবে।

জাতীয়তাবাদের প্রধান একটি লক্ষণ বিভিন্ন জাতির স্বার্থকে পৃথকরূপে বিবেচনা করা। এক জাতির কল্যাণ অপর জাতির পক্ষে অকল্যাণকর হতে পারে। দুটি জাতির মধ্যে সংঘাত দেখা দিলে উভয়েই অপরের ক্ষতিসাধন করে শীয় স্বার্থের সিদ্ধি কামনা করে। এ-মনোভাব বৃদ্ধিমচন্দ্রের মতে ভাল বা মন্দ যাই হোক না কেন, যে-জাতি এই আদর্শে উদ্বৃদ্ধ তারাই শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করে।
জাতীয়তাবাদের এই লক্ষণ সমকালীন ভারতে অন্তপস্থিত ছিল বলে তিনি মনে
করতেন। আর্ধরা এদেশে যথন এদেছিল তথন তাদের মধ্যে ঐক্য বিরাজ করত।
পরে তারা যথন সারা দেশময় ছড়িয়ে পড়ে এবং বিভিন্ন গোষ্ঠাতে বিভক্ত হয়ে
যায় তথন তাদের মধ্যে ভাষাগত ও ধমীয় বিভেদ দেখা দেয়, পূর্বের ঐক্য আর
থাকে না। সমকালীন ভারতের বিভিন্ন ধর্ম ও সম্প্রদায়ের মধ্যে ও প্রদেশাস্তর্গত
মাস্ক্রের মধ্যে একতার অভাব তিনি অত্যন্ত অন্তভ্ব করেন; এমনকি একই
জাত ও ধর্মের মধ্যেও যে যথেই অনৈক্য দেখা যায় তার কারণ বিশ্লেষণ প্রসদ্ধে
তিনি বলেন:

'বহুকাল পর্যান্ত বহু সংখ্যক ভিন্ন জাতি এক বৃহৎ সাম্রাজ্যভুক্ত হইলে ক্রমে জাতিজ্ঞান লোপ পাইতে থাকে। ভিন্ন ভিন্ন নদীর ম্থনিগত জলরাশি যেমন সমুদ্রে আদিয়া পড়িলে, আর তন্মধ্যে ভেদজ্ঞান করা যায় না, বৃহৎ সাম্রাজ্যভুক্ত ভিন্ন জাতিগণের সেইরূপ ঘটে। তাহাদিগের পার্থক্য যায়, অথচ এক্য জ্যো না। রোমক সাম্রাজ্যমধ্যগত জাতিদিগের এইরূপ দশা ঘটিয়াছিল। হিন্দিগেরও ভাহাই ঘটিয়াছে।' ১৯

তার মতে প্রাচীন ভারতে সাধারণ মান্ন্যের সঙ্গে শাসকদের কোনও স্বার্থান্থিত সম্পর্ক বিরাজ করত না। রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা সমাজের শ্রেণীবিশেষের একচেটিয়া ছিল, শে-শ্রেণী ছিল ক্ষত্রিয় শ্রেণী। রাজা ও প্রজার স্বার্থ এক না হওয়ায় সাধারণ মাল্লয়ের স্বাধীনতাবোধ বলে কিছু ছিল না; লোকে চাইত ভাল রাজা, স্বাধীনতান্ম; রাজশক্তির প্রতি সাধারণের মনোভাব ছিল সম্পূর্ণ উদাসীন। রাজতক্তে যেই বস্থক না কেন, থাজনা মকুর করত না। সাধারণের চোথে তাই শাসক দেশীয়ই হোন বা বিদেশীই হোন তাতে কিছু যায় আদে না। স্বাধীনতার বাণী ও জাতীয়তাবাদের চেতনা ইংরেজরাই এদেশবাসীকে দিয়েছে বলে তিনি মনেকরতেন। তাঁর কথায়:

'ইংরেজ ভারতবর্ষের পরমোপকারী। ইংরেজ আমাদিগকে নৃতন কথা শিথাইতেছে। যাহা আমরা কথন জানিতাম না, তাহা জানাইতেছে; যাহা কথন দেখি নাই, ভান নাই, বৃঝি নাই, তাহা দেখাইতেছে, ভনাইতেছে, বৃঝাইতেছে; যে পথে কখন চলি নাই, দে পথে কেমন করিয়া চলিতে হয়, তাহা দেখাইয়া দিতেছে। দেই সকল শিক্ষার মধ্যে অনেক শিক্ষা অমৃল্য। যে সকল অমৃল্য রম্ব আমরা ইংরেজদের চিত্তভাগ্রর হইতে লাভ করিতেছি, তাহার মধ্যে ছইটির আমরা এই প্রবন্ধে উল্লেখ করিলাম— স্বাতম্বাপ্রিয়তা এবং জাতিপ্রতিষ্ঠা। ইহা কাহাকে বলে তাহা হিন্দু জানিত না।'°°

এদেশে 'জাতীয়তাবাদ' প্রত্যয়টি যে পুরোপুরি বিদেশ থেকে আমদানি করা হয়েছে দে বিষয়ে বঙ্কিমচন্দ্র নিঃসংশয় ছিলেন। এশিয়ার তৃটি বৃহত্তম দেশ চীন ও ভারতে জাতীয়তাবাদী চেতনার অস্তিত্ব ছিল না। চীন ও ভারতের সাধনা ছিল বিশ্বজনীন। নবাগত জাতীয়তাবাদকে তিনি ধর্মের ব্যঞ্চনায় প্রচার করেন। কারণ তিনি জানতেন যে ভারতবাসীর হৃদয়জ্যের একমাত্র পথ হল ধর্ম। দেশ-প্রেমকে তাই তিনি শ্রেষ্ঠ ধর্ম বলে অভিহিত করেন। তিনি বুঝেছিলেন যে জাতীয়তাবোধ সম্পর্কে এদেশবাসীর নির্বিকার মনোভাব ঘোচাতে হলে জাতীয়তাবাদের একটা ধর্মীয় আদর্শ স্থাপন করা প্রশ্নোজন।

বাইদর্শনে বন্ধিমচন্দ্রের সর্বাপেক্ষা উল্লেখযোগ্য অবদান দেশকে জননীরূপে কল্পনা করা। দেবী তুর্গাকে তিনি বঙ্গভূমির সঙ্গে একাত্মরূপে দেখেছেন। তাঁর জাতীয়তাবোধের এই লক্ষণায় বৈশিষ্টা সম্পর্কে শ্রীঅরবিন্দ বলেছেন:

'The third and supreme service of Bankim to his nation was that he gave us the vision of our Mother... It is not till the Motherland reveals herself to the eye of the mind as something more than a stretch of earth or a mass of individuals, it is not till she takes shape as a great Divine and Maternal power...?\*

বিষমচন্দ্রকে এদেশে জাতীয় চেতনার অগ্যতম জনকরপে অভিহিত করা হয়। বহুশত বংশর পূর্বে ভারতমাতার যে স্বর্ণমৃতি দীনতার অন্ধকারে নিমজ্জিত হয়েছিল তাকে প্নক্ষারের জগ্য দেশবাদীর প্রতি তাঁর বাাকুল আহ্বান বার্থ হয় নি। জাতীয়তাবাদের নবময়ে দীক্ষিত দেশবাদী তাঁর সে ডাকে সাড়া দেয়। ভারতীয় স্বাধীনতা সংগ্রামের প্রারম্ভে তাঁর 'আনক্ষমঠ' গ্রন্থটি মাগুণের মনে এক নতুন প্রেরণা ও উদ্দীপনার সঞ্চার করেছিল। পূর্বরচিত 'বন্দেমাতরম' সংগীতকে তিনি তাঁর ঐ গ্রন্থে সন্ধিবেশিত করেন। উত্তরকালে দেশের স্বাধীনতা-সংগ্রামীদের কাছে এ-সংগীত প্রেরণার প্রধান উৎসম্বর্কপ হয়ে দাঁড়ায়। সংগীতের প্রথম শন্দ্রটি ('বন্দেমাতরম') স্বাধীনতা সংগ্রামের উদ্দীপক 'স্লোগান' হিসাবে ব্যবস্থত হয়ে এসেছে। ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামের প্রথম শহীদ মদনলাল ধিংড়া ফাঁসির মঞ্চে আরোহণকালে 'বন্দেমাতরম' ধননি উচ্চারণ করেছিলেন।

বিষ্কমের 'বল্কেমাতরম' শব্দটি জাতীয় আবেগের এক মূর্ত জোতনা, যার স্পান্দন ভারতবাদীর নাড়ীতে যেন অহুভব করা যায়।

প্রদক্ষতঃ একটি কথা উল্লেখ করা প্রয়োজন যে বন্ধিমচন্দ্র ভারতীয় জাতীয়তা-বাদের দীক্ষাদাতা হলেও আক্ষ্মিকভাবে ইংরেজের এদেশ পরিত্যাগ তাঁর অভিপ্রেত ছিল না। কারণ ইংরেজের কাছ থেকে নবলন্ধ জাতীয়তাবাদের চিন্তা শুধু শিক্ষিতদের মধ্যে নয়, সর্বস্তবের মান্তবের মনে তার আগে সঞ্চারিত হওয়া প্রয়োজন বলে তিনি উপলব্ধি করেন।

বিষমচন্দ্রের জীবদ্দশায় তাঁর বাণী দেশবাসীর কানে সম্পূর্ণ না পৌছোলেও একদিন যে তাঁর কথা প্রণিধানযোগ্য বলে বিবেচিত হবে সে-সম্পর্কে তিনি ভবিশ্বদ্বাণী করেছিলেন। ভারতবাসীর মানসনেত্রে দেশমাত্কার রূপ ও শক্তি দর্শিয়ে তিনি এক অভূতপূর্ব আবেগ ও উদ্দীপনার স্বৃষ্টি করেন। দেশের শক্তি শ্রেণীবিশেষের মধ্যে সীমিত বলে তিনি মনে করতেন না; শক্তির ধারক ও বাহক সারা দেশ। আনন্দমঠে তিনি জাতীয় মৃক্তিসেনা গঠনের ইঙ্গিত করেছেন। শ্রেণীবিশেষকে তিনি ক্ষমতাসীন করতে চান নি; তাঁর চিম্ভায় ক্ষমতার বিকেন্দ্রী-কর্মণ প্রত্যর স্পষ্টই দেখা যায়।

ব্যক্তিকে তিনি সমষ্টির অকরণে দেখেছেন; সমষ্টিগত দেহের প্রাণ হল ক্ষরভূমি; মান্টবের যাবতীয় ম্লাবন্তার উৎস মাতৃভূমি। বাষ্টি ও সমষ্টির এরপ সমধ্যি ছিলাবে অভিমত প্রকাশের সক্ষেই তিনি দেশমাতৃকার দেবীতৃল্যারপ বর্ণনা করেছেন। একটি কথা এথানে শ্বরণ করা দরকার যে বঙ্গিমচন্দ্র নিরাকারবাদী হলেও অনগ্রসর উপাসকদের কাছে রামমোহনের মতো তিনিও মৃতিপূজার প্রয়োজনকে মানতেন। কারণ মৃতিপূজায় অভ্যন্ত ও বিশ্বাসী লোকের কাছে বিমৃতি উপাসনার প্রস্তাব গ্রহণযোগ্য হয় না। সেজন্তে দেবীমৃতির সাহায্যে তিনি দেশমাতৃকার বন্দনা করেন। উত্তরকালে অনেকের মধ্যে বিপিনচন্দ্র পালও তার এই চিস্তায় প্রভাবিত হন।

আনন্দমঠের বিভিন্ন ঘটনা ও চরিত্রের মধ্য দিয়ে বন্ধিমচন্দ্রের রাষ্ট্রচিস্তার পরিচয় পাওয়া যায়। ভবানন্দের মৃথ দিয়ে তিনি বাক্ত করেছেন যে সস্তানদের কাছে দেশ ছাড়া আর কোনও জননী নেই। বন্ধিমচন্দ্রের রাষ্ট্রচিস্তা পরবর্তীকালে বাংলার বিপ্লবীদের বিশেষ প্রভাবিত করে। 'অস্থশীলন দলে'র নামকরণ হয়েছিল তারই 'অস্থশীলন-তর' থেকে। স্বামী বিবেকানন্দ্র বন্ধিমচন্দ্রের গুণগ্রাহী ছিলেন।

অরবিন্দ একসময়ে 'আনন্দমঠে'র অফুকরণে 'ভবানী মঠ' গঠনের চেষ্টা করে-চিলেন।

'আনন্দ্যান্ত' সম্পর্কে লাড বোনাল্ড শে লিখেছেন: '...the secret societies modelled themselves closely upon the society of the children of Ananda Math, 'Bandemataram!' the battle cry of the children became the war cry not only of the revolutionary societies, but of the whole of nationalist Bengal...'

'আনন্দমট' রচনার পরিকল্পনা কোন্ হতে ইয়েছিল সে সম্পর্কে প্রচলিত মত এই যে ১৭৭২ সালের সন্ধাসীবিদ্যোহ এবং ঐ সময়কার ত্তিক থেকেই গ্রন্থটির উপকরণ সংগৃহীত হয়। 'এনসাইক্রোপিডিয়া রিটানিকা'তে বসা হয়েছে: '...His outstanding work, however, is the Ananda Math a story of the sannyasi rebellion of 1772. The rebels gained a crushing victory over the 'British' and Mohammedan forces.'

এ বিষয়ে বিমানবিহারী মন্ত্র্মদার এক তথাপূর্ণ আলোচনায় দেথিয়েছেন থে 'আনন্দমঠ' রচনার উদ্ভাবনা বাহ্মদেব বলবস্ত কাদ্কে নামক এক বিপ্লবীর সশস্ত্র বিদ্রোহ প্রচেষ্টার বিবরণ থেকে ঘটে। বহ্মির সমসাময়িককালে দান্দিণান্তো নিজামের রাজ্যে ফাদ্কের বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতার কথা জানা যায়। ° ° রমেশচস্ত্র মজ্মদারের মতে ফাদ্কে ভারতের জন্ধি জাতীয়তাবাদের প্রথম পথপ্রদর্শক। ° °

ভবে বিশ্বমচন্দ্রকে কেবল বিপ্লববাদের ভবগুরু মনে করা ভূপ। রাইবিপ্লবের পরিবর্তে গঠনমূলক সমাজোলমনচিন্তা ও প্রচেষ্টায় তার অধিক আগ্রহ ছিল। গোথলের 'মার্ভ্যান্টম অব ইণ্ডিয়া সোমাইটি'র উদ্দেশ্য ও কার্যক্রম বৃদ্ধিমচন্দ্রের আদর্শে রচিত হয়েছিল।

আবেগ ও উচ্ছাদ পেকে মৃক বাথার জন্ম তিনি জাতীয়তাবাদকে একটি স্থান্ত দার্শনিক পটভূমিতে দাঁড় করাতে চেয়েছিলেন। তার 'ধার্মতর' গ্রন্থটি এ কথার প্রমাণ। তার উপর কোঁৎ-এর প্রভাব ইভিপ্রেই আলোচিত হয়েছে। সমস্ত জৈবিক প্রবণতা ও উন্নত বৃত্তির দামজন্মদাধনের মধ্য দিয়ে 'মান্য দেবী'-র পূজাই ছিল উভয়ের আদর্শ। পার্থক্য এই যে যেখানে কোঁৎ-এর নিরীশ্বনাদী দৃষ্টবাদ 'has love for its principle, order for its basis, and progress for its end', সেথানে বিচচ্জের ধর্মের প্রভায় পূরোপুরি ঈশ্বরাদী। শান্তিলোর ভক্তিত্ব বিশ্লেষণপ্রসঙ্গে ভিনি সকল বৃত্তিকে ঈশ্বরাভিম্থী করার সময় মান্য-

হিতের প্রশ্নকেও সমধিক শুরুত্ব দিয়েছেন। মানবপ্রেমই প্রকারাস্তরে আত্ম-উপলব্ধি তথা ঈশবোপাসনা।

দেশপ্রেমের পশ্চাতেও তাঁর সেই মানবপ্রেমের কথাই পাওয়া যায়। সর্বভৃতেই ঈশ্বর বিজ্ঞমান। নেজন্ত সকল জীবকেই নিজের মতো করে ভালবাসা দরকার। আত্মরক্ষার চেয়ে সমাজরক্ষা অধিক প্রয়োজন; কারণ সমাজবহিত্তি ব্যক্তির অস্তির অসম্ভব। ব্যক্তি ও পরিবার সমাজেরই অংশ। সেজন্ত সমষ্টির মঙ্গলার্থে বাক্তির স্বার্থভ্যাগ আবশুক। একথা আগেই আলোচিত হয়েছে যে তিনি দেশ, জাতি, সমাজ ও রাষ্ট্রকে একই আকারে কল্পনা করেছেন। অন্ত জাতির আক্রমণ থেকে আত্মরক্ষা প্রতি জাতির মোল কর্তব্য; তথন ধর্ম ও মনীতি অস্তহিত হয়; সেই বিষয়ে সজাগ থেকে তিনি মানবিক দৃষ্টিকোণে দেশ-প্রেমকে রূপায়িত করেছেন; তার কাছে জাতীয়তা ও আন্তর্জাতিকতার প্রভেদ নেই; বিশ্বপ্রেমকে আদর্শ করলে স্বদেশভক্তিকে জলাগ্ললি দিতে হবে এমন কথা তাঁর মতে অর্থহীন। তিনি চেয়েছিলেন জাতি, ধর্ম ও বর্ণের সমমর্যাদা ও সমানাধিকার; একে যেমন অপরের অনিষ্ট্রমাধন করবে না, তেমনি অপরকেও নিজ অনিষ্ট্রমাধনের স্থযোগ দেওয়া অস্তচিত। নিঃস্বার্থ স্বাদেশিকতা মান্ত্র্যের মনে ও কর্তব্য সঞ্চারিত হলে বিভিন্ন জাতির মধ্যে আর সংঘাত দেখা দেবে না।

শকল জীবের প্রতি প্রীভিকেই তিনি আদর্শ করেছিলেন। কিন্তু বিবদমান বিশ্বে স্বাদেশিকতার প্রাবলা অনন্ধীকার্য। কোঁৎ-এর দেশাত্মবোধ ছিল সংকীর্ণ। উদারতন্ত্রী বিশ্বমচন্দ্র ধর্মকে প্রেম ও প্রীতির সঞ্চারকরূপে দেখেছিলেন; মানুষ নির্বিশেষে সবারই মঙ্গল ছিল তাঁর কামনা। ব্যক্তিবিশেষের কাছে বৈশ্বিক বোধ ও চেতনা আয়ন্ত করা আয়াসসাধা বলে দেশভক্তিই তার কাছ থেকে আশা করা চয়। বিশ্বমচন্দ্র সেই দেশভক্তিকে আধ্যাত্মিক আলোক ও আত্মোপলিরির শাহাযো পরিশীলিত করেন।

এক সময়ে ইউরোপের রাষ্ট্রীয় ধারায় ধর্মের প্রতাপ ছিল খুবই প্রবল। ক্রমে ধর্মের স্থান অধিকার করে জাতীয়তাবাদ। বহিমচন্দ্র ধর্ম ও জাতীয়তাবাদের সমন্বয় সাধন করেন। হিন্দুধর্মের ঔদার্ঘে পরিমার্জিত বঙ্কিমমানস জাতীয়তাবাদের সংকীর্ণতা সম্পর্কে মথোচিত সচেতন ছিল। পাশ্চান্ত্যের দেশপ্রেমিকতা তাঁর কাছে আদে কচিকর ছিল না। তিনি বলেছেন:

'ইউরোপীয় Patriotism ধর্মের তাৎপর্যা এই যে, পরসমাজের কাড়িয়া ঘরের সমাজে আনিব। স্বদেশের প্রীবৃদ্ধি করিব, কিন্তু অন্ত সমস্ত জাতির সর্ক্ষনাশ করিয়া তাহা করিতে হইবে। এই ত্রস্ত Patriotism প্রতাবে আমেরিকার আদিম জাতিসকল পৃথিবী হইতে বিলুপ্ত হইল। জগদীশ্বর ভারতবর্গে যেন ভারতবর্গীয়ের কপালে এরপ দেশবাৎসলা-ধর্ম না লিথেন। '॰ "হিতবাদীরা 'greatest good of the greatest number'-এর যে-আদর্শ তুলে ধরেছিলেন বন্ধিমচন্দ্র তাকে বৈখিক চেতনায় গ্রহণ করেন। দৃষ্টবাদীরাও 'মানব দেবী'-র বন্দনা করেছেন। কিছু এসব মহান আদর্শ ইউরোপীয় মনকে ম্পর্শ করতে পারে নি। বন্ধিমচন্দ্র গ্রীক, রোমান ও ইছদি সভাভা এবং গ্রীষ্ট-ধর্মের বার্থতার কথাও উল্লেখ করেছেন, যেজন্তে ইউরোপে জাতীয়তা ও আম্বর্জাতিকভার সমন্বয় ঘটে নি বলে তার মনে হয়েছে। এবিদয়ে বন্ধিমচন্দ্রকে নিভূল বলা যায় না; কারণ ইউরোপের বিভিন্ন দার্শনিক মতবাদের বিভিন্ন সময়ে বৈশিক আদর্শ ঘোষিত হয়েছে।

বিষম্য করতেন যে ইউরোপীয় বেনেসাঁসই দেখানকার জাতীয়তাবাদের উৎস। রেনেসাঁসের প্রভাবে বিভিন্ন দেশে স্থীয় বৈশিটো ভাষা, শিল্প, সাহিতা প্রভৃতির উৎকর্ষ সাধিত হয়। ভারই মধ্যে দিয়ে স্থ ইংগ্রেছিল জাতীয় আবেগ ও উদ্দীপনা। এদেশেও রেনেসাঁসের প্রবর্তনে বিদ্যুম্ব সাগ্রহ উৎসাইছিল। দেলজে প্রথমে তিনি রামমোহনের মতো ভাষা ও সাহিত্যের উৎকর্ষবিধানে তৎপর হন। এসময়ে এদেশের বিদ্যু সমাজ ইংরেছী ভাব ও ভাষার ব্যায় ভেসে চলেছিল; সে-বক্সাকে বিদ্যুদ্ধ সমাজ ইংরেছী ভাব ও ভাষার বিদ্যুদ্ধ সমাজ কংরেন। ভাব বিদ্যুদ্ধ সমাজ বাংলাভাষার উন্নতি বিধানের জন্ম প্রদানের কালীয় জীবনের ক্রেরাবদ্ধনকল্পে বাংলাভাষার উন্নতি বিধানের জন্ম সোজার হন। ভবে তিনি সকল কাজে বাংলাভাষার উন্নতি বিধানের জন্ম সোজার হন। ভবে তিনি সর্বভারতীয় ভাষা হিদাবে ইংরেজীর পক্ষপাতী ছিলেন। সেইসক্ষে একগাও উপলব্ধি করেন যে ইংরেজীর মাধ্যমে দেশের সাধারণ মান্ত্রম নিজেদের চিন্তাব্রার প্রক্রার। ভাই তিনি 'বল্পদর্শন' পরিকার্য বাংলাভাষার স্বস্ত্রের মান্ত্রমের সমাজ্বকের সমাজ্বসচেতন করে ভোলার প্রয়াসী হন।

জাতীয় বোধ ও চেতনা স্প্রির মন্ত তিনি ইতিহাস রচনায় উত্তোগাঁ হন।
তবে সে-ইতিহাস রাজপুরুষদের প্রতাপ ও ঐশ্বর্যের বর্ণনা নয়— দেশের শিক্ষা,
সাহিত্য, ধর্ম, অর্থনীতির কালাফক্রমিক মৃল্যায়নই তাঁর ইতিহাস রচনার বৈশিপ্তা।
ভারতীয় জাতীয়তাবাদের পণিকং ব্যাহ্মিচন্দ্রের চিন্তাভাবনা মূলতঃ প্রাদেশিক
বিষয়েই সীমিত ছিলেন; শুধু বাংলার কথাই তিনি বলেছেন। অবশ্য প্রাদেশিক

সংকীর্ণতা তাঁর ছিল না এবং স্বডয় বঙ্গ রাষ্ট্র গঠনের কথা তিনি ভাবেন নি।
তবে সর্বভারতীয় জাতীয় আবেগ ও ঐ সম্পর্কে তাঁর স্কম্পষ্ট চিস্তা এবং
উদার দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় পাওয়া যায়। 'বঙ্গদর্শন' পরিকার উদ্দেশ প্রসদে তিনি
লিখেছেন: 'ভারতবর্ষীয় নানা জাতি একমত, একপরামশী একোছোগী না
হইলে ভারতবর্ষের উন্নতি নাই। এই মতৈকা, একপরামর্শিয়, একোছায় কেবল
ইংরাজির দারা সাধনীয়; কেন না এখন সংস্কৃত লুগু হইয়াছে। বাঙ্গালি, মহারাষ্ট্রী
তৈলঙ্গী, পাঞ্জাবী, ইহাদের সাধারণ মিলন-ভূমি ইংরাজি ভাষা। এই রজ্জুতে
ভারতীয় ঐকেরর গ্রন্থি বাধিতে হইবে।' ° °

#### নয়: শিক্ষাচিন্তা

সামাজিক অসংবদ্ধতাকে তিনি ভারতীয় রাষ্ট্রচেতনার অস্তরায় বলে মনে করতেন; প্রাচীন কাল থেকেই নানাবিধ বৈষমামূলক বিধিব্যবস্থায় দেশবাসী জর্জবিত ছিল; তাই তিনি সাম্যের জয়গান করেছিলেন; চেয়েছিলেন মাগ্রুষ নিবিশেষে সকলের সমান স্থযোগ ও অধিকারের প্রতিষ্ঠা; তবে আইনের পথ বেয়ে সাম্যু ও গণতন্ত্র প্রতিষ্ঠা করা যায় না— তাতে লোকের হুগতি ঘোচে না—মাস্থযে মাস্থ্যে বৈষমাও বিদ্বিত হয় না। সেজন্তো তিনি সমস্তার আরও গভীরে গিয়ে তার সমাধানের পথ খুঁজেছেন। সে-সমাধানের পথ ব্যাপক শিক্ষাবিস্তারের মধ্যেই রয়েছে বলে তিনি অম্বত্র করেন। উত্তরকালে রবীন্দ্রনাথ, মানবেন্দ্রনাথ প্রম্থ চিস্তানায়করাও অম্বর্গ সিম্বাস্তে উপনীত হয়েছেন।

বিশ্বমচন্দ্র যে-শিক্ষার তাগিদ অমুভব করেন দে-শিক্ষা পুঁথিগত নয়।
মাম্বরের অন্তর্নিহিত সম্ভাবনার নিরঙ্কুশ বিকাশ, কার্যকুশলতা, দায়িত্ব ও কর্তব্যে
যথোচিত চেতনাই দে-শিক্ষার মূলকথা। 'ধর্মতব্ধে' তিনি মামুদের চতুর্বিধ
বিকাশের রূপ ও পদ্ধতি দর্শিয়েছেন। বলা বাহুলা ঐ শিক্ষাতত্ত্ব এবং তার প্রয়োগ
পুঁথিগত নয়। নজির হিসাবে তিনি এদেশের ধাত্রীদের কথা বলেছেন যারা
তথাকথিত শিক্ষিত বাবুদের চেয়ে কোনও অংশে কম শিক্ষিত নয়। প্রাচীন
ভারতে লোকশিক্ষার প্রচার ও প্রসার তাঁর মতে অমুত্রত ছিল না। মহাভারতকে
তিনি উদাহরণ হিসাবে দেখিয়েছেন। সে-যুগে সমাজের নিম্নস্তরের মাসুধ এমনকি

স্বীলোকেরাও যে শিক্ষার আলোকে বঞ্চিত ছিল না সে সম্পর্কে তাঁর দৃঢ় প্রত্যয় দেখা যায়।

রামমোহন থেকে সমকালীন সমাজের নেতৃস্থানীয় ব্যক্তিরা এবিষয়ে তেমন যত্ন নেন নি বলে বিদ্যুচন্দ্র অভিযোগ করেছেন। বস্তুতঃ লোকশিক্ষার বিষয়ে কেরি, হেয়ার, বিভাসাগর, কেশবচন্দ্র, অক্ষয়কুমার প্রম্থ অনেকেই যথেষ্ট যত্নবান হয়েছিলেন। বন্ধিমচন্দ্র অভ্যন্তব করেছিলেন যে শিক্ষিত লোকেরা কৃষক ও সাধারণ মানুষের শিক্ষা সম্পর্কে নিশ্চেষ্ট ও উদাসীন। তাঁরা বক্তৃতামঞ্চে বড় বড় কথাই শুধু বলে থাকেন, পত্রপত্রিকায় গালভরা কথাও লেখেন অনেক—উদ্দেশ্য আর কিছু নয়— কর্তাদের সপ্রশংস দৃষ্টি আকর্ষণ করা। অথচ আসল সমস্যাটি অবহেলিতই থেকে গিয়েছে। বন্ধিমচন্দ্র তৎকালীন দেশের ছ-কোটি মানুষ্মের অন্তর্নিহিত অসীম সম্ভাবনার কথা উপলব্ধি করেন; কিন্তু সে-সম্ভাবনা বিকাশের স্থযোগ পায় না। তাঁর মতে দেশের আপামর মানুষ্যকে শিক্ষিত করে তুলতে পারলে শুধু রাজনৈতিক স্বাধীনতাই নয়, নিপীড়ন থেকেও তারা পরিত্রাণের পথ খুঁজে পাবে। যথোচিত শিক্ষা পেলে স্ত্রীলোকেরাও স্বাবলম্বী হতে পারে। সেজত্যে তিনি লোকশিক্ষার ব্যাপক বিস্তার কামনা করেন।

জনসাধারণকে সংস্কৃতিবান করার কাজে নিরক্ষরতার অন্থবিধা সম্পর্কে তিনি অবহিত ছিলেন। বিকল্প ব্যবস্থাস্থরপ কথকতার সাহায্যে সাধারণ মামুথকে জ্ঞাতব্য নানা কথা শোনানো যায়। শিক্ষিত লোকদেরও লোকশিক্ষায় সমত্ব উৎসাহ থাকা প্রয়োজন। চিত্তাকর্ষক বক্তৃতাদির সাহায্যে ও আলাপ-আলোচনার মাধ্যমে শিক্ষিত্রা শিক্ষাহীনদের সহজেই জ্ঞানের আলো দেখাতে পারেন। সংবাদপত্রগুলিকেও লোকশিক্ষার বাহন হতে হবে। শিক্ষার বিস্তারে গুরু ও সন্মাসীদের কর্মপন্থা অবলম্বনের তিনি স্থপারিশ করেছেন। তাঁর প্রায় সকল গ্রন্থেই শিক্ষাদাতার ভূমিকায় গুরু বা সন্মাসীর চরিত্র দেখা যায়।

# দশ: উপসংহার

বিশ্বমচন্দ্র নিজের সময় ও সমাজকে দামনে রেথে নতুন সমাজবোধ ও জীবনাচার সৃষ্টি করতে চেয়েছিলেন। যুক্তির সাহায্যে তিনি নবাগত জীবনবোধকে উপলব্ধি করেন, কিন্তু সমসাময়িক সমাজমনে আবদ্ধ ধারণায় নবকলেবরে হিন্দু-অতীতকেই চলমান করে তুলতে চান। পরাধীনতার প্লানিময় জাতির অনিশ্চিত বর্তমান ও ভবিশ্বতের বিকল্পস্বরূপ অতীতম্থিতাই তাঁর কাছে ছিল সহজ্বর পথ।

রামমোহনের ব্যাবহারিক বিচারবৃদ্ধিপ্রস্থত বিদ্রোহী চিন্তা, সমাজবিপ্লবী নব্যবদ্ধালের দৃষ্টিভঙ্গী এবং বিভাগাগর ও অক্ষর্কুমারের ইংলোকিক বস্তুবাদী জীবনাদর্শের উত্তরাধিকারী হয়েছিলেন তিনি। পশ্চিমী সংস্কৃতির যুক্তিবাদ, ব্যক্তিস্বাতন্ত্রা আদর্শও বদ্ধিমচন্দ্রের মনে প্রথম দিকে রেখাপাত করে। কিন্তু তাঁর চোখের দেখা মনের জড়ভার বাধাপ্রাপ্ত হওয়ায় সেই উত্তরাধিকার নিফল হয়ে মায়। জীবনের প্রথমার্ধে তিনি ছিলেন যুক্তিবাদী, ঐহিক ব্যক্তিশাতন্ত্রে বিশ্বাসী এবং সংগ্রামী মনোভাবাপয়। পরিণত জীবনে বিমূর্তভাব ও দর্ববিষয়ে পরমত্বের আতিশ্য ঘটিয়ে পূর্ব-অক্রস্তত মত ও পথ থেকে তিনি সরে দাড়ান। চিস্তা ও প্রযুক্তির মধ্যে বিরোধ ছিল মথেন্ত। যুক্তিবিরোধী যুক্তিজালের সাহাযে তিনি গুরুবাদ ও সমষ্টিবাদের পথ স্থগম করে দেন। রামমোহনের রেফর্মেশন আন্দোলন বিশ্বমচন্দ্রের কাউন্টার-রেফর্মেশনে পরিণতি লাভ করে।

রামমোহনের মতো তিনিও মননশীল দৃষ্টিতে ধর্মের বিচার-বিশ্লেষণ করেন। 
औष্টানদের সমালোচনা, তিল্লম্থী আদদের ক্রিয়াকলাপ, দয়ানল ও শশধর তর্কচূডামণি কর্তৃক সনাতন আদর্শের প্রচার প্রভৃতির মধ্যে থেকে তিনি পৃথক পথ
কেটে স্বতন্ত্র সমাজাচার এবং ব্যক্তি,সমাজ,রাষ্ট্র ও ধর্মের বিরোধ ও অসংগতি দূর
করে সমন্বিত জীবনাদর্শ স্থাপনকল্লে যুগোপ্যোগী এক তত্ত্বের সন্ধান করেন। তিনি
মনে করতেন: 'কেবল হিন্দুধর্ম সম্পূর্ণ ধর্ম। অন্য জাতির বিশ্বাস যে, কেবল ঈশ্বর
ও পরকাল লইয়াই ধর্ম। হিন্দুর কাছে ইহকাল, পরকাল, ঈশ্বর, মন্তুয়্য, সমস্ত
জীব, সমস্ত জগৎ— সকল লইয়া ধর্ম। এমন সর্বাব্যাপী, সর্বান্তথময়, পবিত্র ধর্ম্ম কি
আর আছে।' ও এই বিশ্বাসের পিছনে ছিল তাঁর অন্ধূর্মীলন-তত্ত্ব, যার মূলকথা
হল ঈশ্বরতক্তি। ঈশ্বর সর্বলোকে বিরাজমান, কাজেই সর্বলোকে প্রীতিই ধর্মের
প্রধান নির্দেশ। তারই পৃষ্ঠপটে তিনি নতুন জীবনাচারের চিত্র অন্ধন করেছেন।
পরমান্ত্রাকে উপলব্ধি করতে হলে চাই সর্বলোক ও আত্মার অভিন্নতা বোধ—

একমাত্র সেই চেতনাতেই জ্ঞান, কর্ম ও ধর্মাচরণ নির্ভরশাল। সেই জ্ঞান থেকেই জ্ঞানে ব্যক্তি ও দমান্ধজীবনে স্থু ও শান্তি। হিন্দুধর্মের মধ্যেই তিনি সেই চেতনার ইন্ধিত পেয়েছিলেন।

প্রাচীন ম্ল্যবোধের সাহায়ে নতুন জীবনাদর্শে তিনি সমকালীন শিক্ষিত
মান্থ্যের প্রাধীনতার প্রানি থেকে মৃক্তি এবং দেশগরিমা স্পষ্টির প্রয়াসী হয়েছিলেন।
আত্মশক্তি ওগরিমায় মান্ত্যকে ঐভাবে উদ্বৃদ্ধ করে তোলা ছাড়া জাতীয় চেতনাস্পৃষ্টির ভিন্ন কোনও পথ ভিনি সে সময়ে খুঁজে পান নি। জাতিবিদ্বেয়কে তিনি
ভিন্নার্থে দেখেছিলেন: 'বিপক্ষের সঙ্গে প্রতিযোগিতা ঘটে, স্থপক্ষের সঙ্গে নহে।
উন্নত শক্রু উন্নতির উদ্দীপক, উন্নত বন্ধু আলক্ষের আশ্রয়। আমাদিগের সোভাগাক্রমেই ইংরেজের সঙ্গে আমাদিগের জাতিবৈর ঘটিয়াছে। ' \* \*

তাঁর প্রাচীনতার চিত্র ছিল আধুনিক চেতনার আলোকে উদ্ভাসিত। অনেকটা যেন নতুন পারে পুরোনো মদিরার মতো। দেশের প্রাচীন স্থিতিকে তিনি প্রতীচ্যের জ্ঞানবিখায় গতিশাল করতে উন্মোগী হন। বর্তমানের সাহায়ে অতীতের ভালোমন্দ গ্রহণ ও বর্জনের মধ্য দিয়ে তিনি যে-নতুনের সন্ধান দিয়েছিলেন তা প্রকারান্তরে তবিশ্বতের এক ভিন্ন নিশানা দেখায়। তাঁর প্রচারিত হিন্দুধর্মের জাগরণ ও হিন্দুদামাজ্যের চিত্র উত্তরকালে হিন্দু জাতীয়তাবাদের রূপ পরিগ্রহ করে।

বিম্র্ভ ভাবের আতিশয়ে তিনি স্বদেশচিন্তায় বাক্তিমাত্রাকে থর্ব করে ফেলেন; দেশের প্রতি দৈব ব্যঞ্জনার প্রয়োগ এবং ধর্ম ও রাজনীতির সমন্তিত চিন্তা পরবর্তীকালে ভারতীয় রাদ্ধীয় আন্দোলনকে সংকীর্ণ জাতীয়তাবাদ ও সাম্প্রদায়িকতার পথে নিয়ে যায়। তার স্বদেশপ্রীতি, জগৎপ্রীতি, আত্মপর ভেদশ্যতা প্রভৃতি প্রত্যয় পরম অর্থে (absolute) ব্যবহৃত। অর্থাৎ দেশ, কাল ও সমাজের অতীত ও উর্ধে ঐ পরমতত্ব চিরস্তন— মান্তম তার ক্রীড়নক মাত্র। সাম্যের প্রথম প্রবক্তারূপে ক্রমোকে তিনি আদর্শ করেছিলেন। ক্রমো সমষ্টির ইচ্ছায় (General Will) পরমত্ব আরোপ করেন। ক্রমোর মতে সমষ্টির ইচ্ছাঝীন নয় এমন কোনও ব্যক্তি ও প্রতিষ্ঠানের অন্তিত্ব অসহনীয়। সমষ্টির ইচ্ছাঝীন নয় এমন কোনও ব্যক্তি ও প্রতিষ্ঠানের অন্তিত্ব অসহনীয়। সমষ্টির ইচ্ছাকে মানতে অনিচ্ছুক স্বাইকে সমষ্টি তার নির্দেশ মান্ত করতে বাধ্য করবে। সমষ্টিকে বলীয়ান করার তাগিদে ক্রমো ব্যক্তিকে সমষ্টির উপর স্বাংশে নির্ভর্মীল করেন। ক্রমোর তালিকে রির্বিচার আন্তগত্য ক্রমোর দৃষ্টিতে প্রেষ্ঠ সমাজের পরিচায়ক। ক্রমোর প্রভাবেই ব্রিমচন্দ্র সমাজকে ভক্তি করার উপদেশ দেন; ভক্তি ভিন্ন

উপায় নেই। ভক্তির পাত্র সমাজই শিক্ষাদাতা, দণ্ডপ্রণেতা, ভরণপোষণ এবং রক্ষাকতা। রাজাই হল সমাজ এবং সমাজ আমাদের শিক্ষক। এথানে হেগেলীয় চিস্তার সঙ্গেও তাঁর মিল দেখা যায়। হেগেলের মতে রাষ্ট্র দিব্য অত্যাপার প্রতীক। ব্যক্তিগত প্রশ্ন ও বিচারের উধ্বের্ব রাষ্ট্রের নির্দেশ ঈশবেরই নির্দেশ। জাতীয় ব্যক্তিত্বের (National Spirit) মধ্যে নিজের ক্ষ্ম ব্যক্তিহকে নিবিচারে মিশিয়ে দেওয়াই নাগরিকমাত্রের মহান কর্তব্য।

বিষ্কমচন্দ্রের শিল্পকৃতি পুরোপুরি কলাকৈবলাবাদী নয়। তবে উদ্বেশ্বমূলক বা প্রচারধনী আখ্যা না দিয়ে বরং তাকে নীতিধর্মমূলক বলাই ভাল। তার শিল্পীমনের সঙ্গে সমকালীন সামাজিক ভণ্ডামি ও রাজনৈতিক আন্দোলনের অসারতার সংঘাত তার বিভিন্ন রচনায় স্থপরিব্যক্ত। তথনকার প্রকাশ্ত কোনও আন্দোলনেই তিনি নিজেকে জড়াতে চান নি। তার দৃষ্টিভঙ্গা ছিল স্বতম্ত্র। তিনি মনে করতেন জনজাবনের সাংস্কৃতিক বনিয়াদ শক্ত নাহলে সামাজিক, অথনৈতিক, রাজনৈতিক প্রভৃতি যাবতায় বিষয়ের উন্নয়নপ্রস্থাস নিক্ষল হবে। তাই জনমনকে প্রিশীলিত করাই ছিল তার লক্ষ্য।

বিধবাবিবাহের যৌজিকতা ও বছবিবাহের অপকার সম্পর্কে তত্ত্বগত চেতনা ও উদার মনোভাব থাকলেও প্রয়োগের দিক থেকে তিনি ছিলেন দ্বিধাগ্রস্ক । এথানে তার যুজিবোধ ও প্রচলিত নাতিবোধের সংঘাত স্থারিক্ট । রামমোহন ও কেশবচন্দ্রের প্রভাবেই তিনি ইংরেজ শাসনকে স্বাগত জানিরেছেন এবং জমিদারদের অত্যাচার প্রত্যক্ষ করেও তাদের পক্ষ নিয়ে কথা বলেছেন । বহিমচন্দ্রকে সাধারণতঃ মূসনমান বিছেষী মনে করা হয়। এ কথার প্রতিবাদ ঐতিহাসিক যহুনাথ সরকারের লেথায় পাওয়া যায়। ৩০ তবে বহিমচন্দ্রের চিস্তায় ভারতের অক্যান্ত প্রদেশবাদীদের তৃঃথত্দশা ও আশা-আকাজ্রার কথা অন্থক্ত রয়ে গিয়েছে। তিনি কেবল বাঙালীর সমস্তাকেই প্রত্যক্ষ করেছিলেন। দেদিক থেকে রামন্মাহন, স্বরেক্ত্রনাথ, কেশবচন্দ্র প্রমুথ তদানীস্তান নায়কবৃন্দ ভারতের অন্যান্ত প্রদেশবাদীর সঙ্গে সমস্থ্যে বাঙালীকে যুক্ত করেন।

মহাপুরুষদের চরিত্র ও প্রতিভায় প্রায়শঃই এক বর্ণবৈচিত্র্য দেখা যায়। তাঁর কোন্ বর্ণটি যে সমসাময়িক যুগচিত্তে প্রতিফলিত হবে তা শুধু তাঁর উপরেই নির্ভর করে না, যুগচিত্তের উপরেও করে। ইতিহাসে মহামানবদের যে-চিত্র ফুটে ওঠে তা তাঁর ও সেই সময়ের সংমিশ্রিত পরিচিত্তি। বর্ণবৈচিত্র্যের ফলেই মহান নায়কদের রূপ ও প্রদার যুগের দাবিতে আক্তৃতি লাভ করে। বৃদ্ধিচন্দ্রের যুক্তি ও শাম্যের বাণী একদা সমাজ্ঞচিত্তে প্রতিহত হয়ে ফিরে এসেছিল। কিন্ধ তাঁর দেশাত্মবোধের আধ্যাত্মিক আবেদন ও দেশাত্মকার মন্ত্রম্থ কল্পনা জনমনে স্থায়ী আসন অর্জন করে। উত্তরকালে তা ভাবাবেগসর্বস্থ, উচ্ছাসপ্রবণ, উগ্রজাতীয়তাবাদে পরিণত হয়।

#### नि र्फ नि का

- ১. শ্রীম। 'শ্রীশ্রীবামক্লফ কথামৃত'। খণ্ড ৫, ১৩৭১ বঙ্গাব্দ। ২১৪ পৃষ্ঠার শ্রীবাম-কুম্ফের সঙ্গে বন্ধিমচন্দ্রের কথোপকখনের বিবরণ দ্রন্থবা।
- গিরিজাশন্কর রায়চৌধুরী। 'শ্রীক্ষরবিন্দ ও বাংলায় স্বদেশীয়ৃগ'। ১৯৫৬। ১১১
  পৃষ্ঠায় ব্রজেন্দ্রনাথ শীলের উক্তিটি উদ্ধৃত।
- ৩. প্রভাতকুমার মুখোপাধাায়। 'রবীক্রজীবনী'। খণ্ড ১, পৃ ১৮৫।
- কালীনাথ দত্ত। "বঙ্কিমচন্দ্র", স্বরেশচন্দ্র সমাজপতি সংকলিত 'বঙ্কিম প্রাসক'
   গ্রন্থের ২৩৭ পৃষ্ঠা।
- ৫. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। ১৬৬৪। পৃ ১৯০।
- ७. 'विक्रिय त्राचावनी'। मः मह मः ऋत्व, थछ ১, ১०७১ वक्रास । প ७७৮। ("धर्म छस्य")।
- ৭. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। পৃ ১৫৮-১৬০।
- ৮. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ৯. পর্বোক্ত গ্রন্থ।
- ১০. হীরেন্দ্রনাথ দত্ত। 'দার্শনিক বঙ্কিমচন্দ্র'। ২০ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- ১১. 'বঙ্কিম রচনাবলী'। সংসদ সংস্করণ, খণ্ড ২, পু ১০৩২। (২য় বিজ্ঞাপন, "ক্ষণ্ডবিত্ত")।
- ১২. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৬৩৩। ( "ধৰ্মতত্ব" )
- ১৩. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। পু ১৬০।
- E. R. A. Seligman, ed. Encyclopaedia of the Social Sciences. 1959, vol. 5-6, pp. 527-531
- ১৫. বিপিনচন্দ্র পাল । 'নবযুগের বাংলা'। পু ১৫১।

- ১৬. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ১৭. ভবতোষ দত্ত। "বহ্নিমচক্ৰ ও বঙ্গদৰ্শন", অৰুণ ভট্টাচাৰ্য সম্পাদিত 'সাময়িক পত্ৰ ও বাংলা সাহিত্য'। ১৩৭০ বঙ্গাৰ, ২৫-৩৩ পৃষ্ঠা।
- ১৮. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ১৯. 'রবীক্র রচনাবলী'। পশ্চিমবঙ্গ সরকার প্রকাশিত সংস্করণ, থণ্ড ১০, পৃ ৫৫।
- Rengal Past and Present. vol. 8, part 2, no, 16, April-June, 1914, p. 279.
- ২১. 'বন্ধিম রচনাবলী'। সংসদ সংস্করণ, থণ্ড ১, পৃ ২৪। যোগেশচক্র বাগল লিখিত ভূমিকায় উদ্ধৃত।
- ২২. ব্রজেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় ও সজনীকান্ত দাস। 'বৃষ্কিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়', সাহিত্য-সাধক-চরিতমালা ২২। ১৩৬১ বন্ধান। পু ৯১।
- २७. शैदान्तनाथ एछ। 'मार्गनिक विक्रिक्तः'। शु ১১৪।
- ২৪. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ১১২-১১৩।
- २६. 'विक्रिय तहनावनी'। भःमन भःऋद्रव, थख २, পृ ४००। ("क्रूक्यहित्रव्य")
- 29. Bipin Chandra Pal. Beginning of Freedom Movement in India. 1959, p. 52.
- ২৭. 'विक्रिय तहनावली'। मश्मन भश्यवन, थल २, पु ४००। ( "कृष्णहित्रज्")
- ২৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৭৬১, ৬৯৩-৬৯৪।
- २२. शैदब्रस्माथ पछ । 'मार्गनिक विश्वप्रस्ता'। श्र ४०।
- ৩০. 'বঙ্কিম রচনাবলী'। সংসদ সংস্করণ, থণ্ড ২, পু ৬৬৬। ("ধর্মতত্ত্ব")
- ৩১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৫৪। ("কম্লাকান্ত")
- ৩২, পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৬৫৩-৫৪। ("ধ্র্মাতত্ব্")
- ৩৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ৩৪. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৬৫৯ ( "ধৰ্মাভত্" )
- ৩৫. প্ৰোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ১৯২, ১৯৪-৫।
- ७७. विभिन् इस भान । 'नवगूरात्र वाश्ना'। शु ১৯०-১৯১।
- ৩৭. ভবতোষ দত্ত। 'চিস্তানায়ক বন্ধিমচন্দ্ৰ'। ১৯৬১। পু ৬৮-৬৯।
- ৩৮. শ্রীশচন্দ্র মজ্মদার। "বঙ্কিমবাব্র প্রসঙ্গ", স্থরেশচন্দ্র সমাজপতি সংকলিত 'বঙ্কিম প্রসঙ্গ' গ্রন্থের ১৯৪ পৃষ্ঠা।
- ত . B. B. Majumdar. History of Political Thought. p. 402.

- ৪০. 'বন্ধিম রচনাবলী'। খণ্ড ২, পু ৬৭১। ('ধর্মতত্ব')
- ৪১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৬১১।
- ৪২, পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৬১৬।
- ৪৩. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৪০৬। (উপদংহার, "দামা")
- ৪৪. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৩০১। ("বঙ্গদেশের ক্লঘক")
- ৪৫. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পূ ৩১৩।
- ৪৬. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। প ৩১০।
- ৪৭. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ২৯৭-৮।
- ৪৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৩০৭-৮।
- ৪৯. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ২৪০। ("বিবিধ প্ৰবন্ধ")
- ৫০. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ২৪০-১।
- es. Sri Aurobindo. Bankim Tilak Dayananda, 1955. p. 12.
- ez. Earl of Ronaldshay. The Heart of Aryavarta. 1927, p. 114.
- 20. Encyclopaedia Britannica. 1960, vol. 5. ('Chatterji, Bankim-Chandra')
- es. B. B. Majumdar, Militant Nationalism in India. 1966. Appendix.
- ee. R. C. Majumdar, ed. The History and culture of the Indian People. vol. 10, part 1, British Paramountcy and Indian Renaissance, 1965. pp. 908-914.
- ৫৬. 'বন্ধিম রচনাবলী'। খণ্ড ২, পৃ ৬৬১। ("ধণাতব")
- ৫৭. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। থণ্ড ১, পৃ ১৬-১৭। যোগেশচন্দ্র বাগল লিখিত ভূমিকায় উদ্ধৃত।
- ৫৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ২, পৃ ৫৯৬ ( 'ধণাত্ত্ব' )
- ৫৯. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। থণ্ড ১, পৃ ২২। যোগেশচন্দ্র বাগল লিখিত ভূমিকায় উদ্ধৃত।
- ৬০. বেজাউল করীম। 'বঙ্কিমচন্দ্র ও ম্পলমান সমাজ'। ১৩৬১ বঙ্গান্দ। যত্নাথ সরকার লিখিত ভূমিকা ত্রষ্টব্য।

## এক: ভূমিকা

রামমোহনের আমল থেকে বিষমচন্দ্রের সময় অবধি এদেশে যে-স্বাঞ্চাত্যবোধ ও
জাতীয়তাবাদী চেতনা উত্তরোত্তর বিকশিত হয় তা মোটাম্টি ছটি ধারায় বিভক্ত
ছিল: একটি সাংস্কৃতিক, অপরটি রাজনৈতিক। জীবন ও সাধনায় রামমোহন
ছটিকেই যুক্ত করেন। বাজনৈতিক আন্দোলনে তিনি ছিলেন মডারেট অর্থাৎ
নরমপত্তী। আর রাষ্ট্রচিস্তায় ছিলেন উদারনৈতিক নিয়মতন্তে বিশ্বাদী। তাঁর সেই
আদর্শেরই বিস্তার দেখা যায় পরবর্তীকালের রাজনীতিকদের চিস্তায়। উনিশ
শতকের শেষাবিধি দেশের সংঘবদ্ধ রাজনৈতিক আন্দোলনে পর্যায়্তরুমে মডারেট
নেতৃরুন্দেরই একাধিপতা ছিল। রানাডে, নোরজী, ফিরোজ শাহ্ মেটা, গোখলে,
মরেন্দ্রনাথ প্রম্থ যে-শীর্ষন্থানীয় রাষ্ট্রনীতিকবৃন্দ রামমোহনের মডারেট রাষ্ট্রচিস্তায়
পরিপৃষ্টি সাধন করেন, তাঁদের মধ্যে স্থরেন্দ্রনাথের স্থান ছিল স্বকীয় বৈশিপ্তৈই
অনন্ত্রদাধারণ। সারা ভারতের নবজাগ্রত অথচ অসংবদ্ধ জাতীয়তাবোধকে একই
'নেশন'-এর চেতনায় আবদ্ধ করার প্রথম ক্রতিত্ব স্থরেন্দ্রনাথের।' তিনি যখন
সক্রিয় রাজনৈতিক জীবনে প্রবেশ করেন (১৮৭৫) সে সময়ে দেশের সংঘরদ্ধ
রাষ্ট্রীয় আন্দোলন ও দলীয় রাজনীতি ক্রমশঃ স্বস্পন্ত হয়ে উঠছিল। উক্ত ধারার
উৎপত্তি ও বিকাশ এই প্রসঙ্গে শ্বরণ করা প্রয়োজন।

১৮৩০ দালের ১০ ডিদেম্বর তারিখটি ভারতের আধুনিক রাজনৈতিক ইতিহাদে শারণীয়। দেদিন কলকাতার টাউন হলে ফরাসি বিপ্লব দিবস উদ্যাপিত হয়। সভায় ছইশতাধিক নাগরিক যোগদান করেছিলেন। আজকের দৃষ্টিতে দেদিনের ঐ সভার তাৎপর্য পুরোপুরি উপলব্ধি করা হয়তো সম্ভব নয়— কারণ দেশের রাষ্ট্রচেতনার তথন দবেমাত্র শুরু। সে বছরেই বড়দিনে অর্থাৎ ২৫ ডিসেম্বর অক্টারলোনি মহুমেন্টে ফরাসি বিপ্লবের ত্রিবর্ণরঞ্জিত প্তাকা উত্তোলিত অবস্থায় দেখা যায়।

রামমোহন ফরাসি বিপ্লবাদর্শের অক্সরাগী ছিলেন। তাঁর বিলাভযাত্রার পর বাংলাদেশে চ্টি রাজনৈতিক গোটী দেখা দেয়। প্রথমটি তাঁর চিন্তায় আংশিক- ভাবে প্রভাবিত 'ইয়ং বেঙ্গল' নামে পরিচিত ভিরোজিও-শিশ্বদের দল। বিতীয় দলটি ছিল তাঁর উদারতন্ত্রী ও নরমপন্থী আদর্শের অমুবর্তী। সম্ভবতঃ ইয়ং বেঙ্গল দলের সদস্থরাই মন্থমেন্টে পতাকা উত্তোলন করেছিলেন।

হিন্দু কলেজকে (পরবর্তীকালের প্রেসিডেন্সি কলেজ) কেন্দ্র করে ইয়ং বেঙ্গল দলটি গড়ে ওঠে। তথন রামমোহন দেশেই ছিলেন। পশ্চিমী রাষ্ট্রদর্শনে উদ্বৃদ্ধ এবং যুক্তিবাদী বাধীনচিস্তায় বিশ্বাদী এই দলের দীক্ষাদাতা ছিলেন হিন্দু কলেজের অধ্যাপক হেনরি লৃইদ ভিভিয়ান ডিরোজিও(১৮০৯-৩১)। ডিরোজিওর শিশুদের মধ্যে যে-চারজনের বিশেষ প্রাধান্ত দেখা যায় তাঁরা হলেন: রসিকরুষ্ণ মল্লিক, দক্ষিণারগুন মুখোপাধ্যায়, রুষ্ণমোহন বন্দ্যোপাধ্যায় ও রামগোপাল ঘোষ। দলের দ্বিতীয় সারির অক্ততম ছিলেন হরচক্র ঘোষ, শিবচক্র দেব, রামতয় লাহিড়ী, রাধানাথ শিকদার, প্যারীটাদ মিত্র প্রমুথ চিস্তানায়কগণ। আবার সরাসরি ডিরোজিওর শিশু না হলেও অক্ষরকুমার দত্ত তাঁর ভাবাদর্শে প্রভাবিত হয়েছিলেন। ডিরোজিও এবং তাঁর অম্ব্যামীদের স্বাধীন ও যুক্তিবাদী চিস্তার কলে সমসাময়িক-কালে তাঁদের প্রতি যথারীতি কুৎসা বর্ষিত হয়। হিন্দু কলেজ থেকে ডিরোজিওর কর্মচ্যাতি ঘটে। যথেপ্ত কুখ্যাতি সত্তেও নব্যবঙ্গ-গোদ্ধীর স্বাই যে নান্তিক ছিলেন এমন কথা বলা যায় না। ধর্ম ও সমাজসংস্কারে তাঁরা অনেকেই বিশেষ তৎপর হয়েছিলেন।

দর্শন, বিজ্ঞান, সমাজতর প্রভৃতি বিষয়ে স্বাধীন চিস্তা, বিচারবিতর্ক ও পারস্পরিক সংযোগের এক মিলনকেন্দ্র হিসাবে ডিরোজিও 'আাকাডেমিক আালোসিয়েশনের (১৮২৮-৩৯) স্থাপন করেছিলেন। ডিরোজিওর মৃত্যুর পর আাসোসিয়েশনের পরিচালনা ভার গ্রহণ করেন ডেভিড হেয়ার। নব্যবঙ্গ দল রামমোহনের আধ্যাত্মিকতা-মিশ্রিত নরমপন্থী রাষ্ট্রদর্শন গ্রহণ করেন নি। তাঁরা রামমোহন-প্রভাবিত ভারতে ইংরেজ উপনিবেশ স্থাপনের পরিপন্থী ছিলেন। স্থায়ত্তশাদন ও রাজনৈতিক স্থাধীনভাই ছিল তাঁদের স্বপ্ন। ধর্মনিরপেক্ষ রাজনীতির চর্চা এবং সমাজচিস্তার স্থবিধার্থে তাঁরা 'সাধারণ জ্ঞানোপার্জিকা সভা' প্রতিষ্ঠা করেছিলেন (১৮৩৮)। নব্যবঙ্গ দলের ম্থপত্র 'জ্ঞানান্থেবণ' (১৮৩১) পত্রিকায় বিভিন্ন রাজনৈতিক প্রসঙ্গ এবং The Enquirer (১৮৩১) পত্রিকায় ধর্ম ও দর্শন সংক্রান্ত নানাবিধ আলোচনা থাকত।

দ্বিতীয় যে-রাজনৈতিক গোষ্ঠীর কথা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে সেটিকেই বলা চলে রামমোহনের রাষ্ট্রনৈতিক ভাবনার যথার্থ উত্তরাধিকারী। উদারনৈতিক

রামমোহন চেয়েছিলেন নরমপম্বী ও নিয়মতান্ত্রিক ধারায় এবং সংঘবদ্ধ আন্দোলনের মাধ্যমে দেশের রাজনৈতিক উন্নতি। ইংরেজদের সমতুল্য অধিকার ও মর্যাদার ভিত্তিতে তিনি ভারতের ব্রিটিশ সামাজাভুক্তি কামনা করেন। লিখিতভাবে ভোমিনিয়ন স্টেটাসের চিন্তা ভারহাম রিপোর্টে (১৮৪০) প্রথম পাওয়া যায়। বস্ততঃ তার অনেক আগেই রামমোহনের মনে ভোমিনিয়ন ফেটাদের ভাবনা অঙ্গুরিত হয়েছিল। রামমোহনের মৃত্যুর অব্যবহিত পরে তাঁর ধর্মীয় এবং দামাজিক চিন্তার পরিপুষ্টিশাধনে বাহ্মসমাজ (১৮২৮) এবং তৎস্থত্তে রামচন্দ্র বিভাবার্গাশ (১৭৮৬-১৮৪৫) -এর ভূমিকা বিশেষ উল্লেখযোগ্য। রামচন্দ্র বিভাবাগীশের 'নীতি-দর্শন' (১৮৪১) **গ্রন্থে স্বান্ধা**তাবোধ ও রাষ্ট্রচিস্তার পরিচয় পাওয়া যায়। রাম-মোহনের রাষ্ট্রচিন্তার হত্ত ধরে অগ্রসর হয়েছিলেন ঘারকানাথ ঠাকুর (১৭৯৪-১৮৪৬), প্রসন্ধুমার ঠাকুর (১৮০১-৬৮) প্রমুথ শিশুবর্গ। রামমোহনের গুণামুরাগী রেভারেও উইলিয়াম আাডামও ছিলেন এই দলে। গণতান্থিক প্রশাসন, বিচার-পদ্ধতির সংস্কার প্রভৃতি রাজনৈতিক দাবির ভিত্তিতে আন্দোলন পরিচালনার উদ্দেশ্যে এই গোষ্ঠা প্রথম দিকে আলোচনা-দভার আয়োজন এবং দেইদঙ্গে একাধিক সংবাদপত্র প্রকাশনায় উদ্যোগী হন। দাবকানাথ India Gazette-এর স্বন্ধ ক্রয় করে তাঁর অপর একটি পত্রিকা Bengal Chronicle-এর সঙ্গে সেটিকে যুক্ত করে দেন। প্রসন্নকুমার The Reformer (১৮৩১) নামে একটি পত্রিকা প্রকাশ करतन। मःघवक व्यान्नानानन श्रविधार्थ এই গোষ্ঠা 'Landholders' Society' নামে একটি দল গঠন করেন (১৮৩৮)। বস্তুতঃ উক্ত নামে এই জমিদার-সভাই এদেশের প্রথম রাজনৈতিক সংগঠন। উল্লেখযোগ্য যে এই সময়ে 'ব্রহ্মসভা' ও বক্ষণ-শীলদের 'ধর্মসভা'র বিরোধ স্তিমিত হয়ে পড়ে। উভয় গোষ্ঠীর সমর্থক ও নেতৃ-স্থানীয়রা জমিদার সভায় সংযুক্ত হন। তাঁরা নিজেদের শ্রেণীস্বার্থ সংরক্ষণের সঙ্গেই শাধারণ মাস্ববের রাজনৈতিক উন্নতির বিষয়কেও গুরুত্ব দিতেন। এঁরা সর্বভারতীয় সংযোগ ও সহযোগিতার গুরুত্ব উপল্কি করতেন। সমসাময়িককালে বোদাই ও মাত্রাজে প্রতিষ্ঠিত অমুরূপ রাজনৈতিক দলগুলির দঙ্গে এঁদের সংযোগ ছিল। বিলাতে রাজনৈতিক প্রচারের স্থবিধার্থে রেভারেও উইলিয়াম আাডাম ইংলত্তে 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া সোদাইটি' নামে একটি দংস্থা গঠন করেন (১৮৩৯)। 'ল্যাণ্ডহোন্ডার্স দোনাইটি'র দঙ্গে উক্ত 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া দোনাইটি'র ঘনিষ্ঠ সংযোগ ছিল। বিলাতে ভারতীয়দের, বিশেষ করে জমিদার-শ্রেণীর, স্বার্থ-দংরক্ষণের জন্ম স্থবক্তা ও স্থপরিচিত রাজনীতিজ্ঞ জর্জ টমদনকে (১৮০৪-৭৮) প্রতিনিধি নিযুক্ত

করা হয়। রাজনৈতিক আন্দোলন পরিচালনায় তাঁর বিশেষ অভিজ্ঞতা ছিল। উনিশ শতকে ইংলণ্ডে ক্রীতদাস-প্রথার উচ্ছেদ আন্দোলনের স্বনামধন্য নেতা উইলবার্ফার্দের অন্যতম সহকারী ছিলেন টমসন। তিনি সেই কাজে আমেরিকাতেও কিছুকাল আন্দোলন পরিচালনা করেন। রামমোহনের বিলাত ভ্রমণের সাফল্যে উৎসাহিত হয়ে দ্বারকানাথ নিজেও প্রচারকার্যের প্রয়োজনে বার-চ্য়েক বিলাতযাত্রা করেন (১৮৪২ ও ১৮৪৪)। বিলাত থেকে প্রথমবার প্রত্যাবর্তনের সময় তিনি টমসনকে সঙ্গে এনেছিলেন। দ্বারকানাথের উদ্দেশ্যে ছিল টমসনের সাহায্যে এদেশে নিয়মভান্ত্রিক রাজনৈতিক আন্দোলন পরিচালনা বিষয়ে শিক্ষাদানের ব্যবস্থা করা। টমসন কলকাতায় একটি রাজনৈতিক আলোচনাকেন্দ্র গঠন করেন।

ইয়ং বেঙ্গল দলের রাষ্ট্রচিন্তায় বিপ্লবী মনোভাবের প্রাধান্ত ছিল; আধুনিক কালের রাজনৈতিক পরিভাষায় তাঁদের 'বামপন্থী' বলা যেতে পারে। টমদনের প্রভাবে তাঁরা নিয়মতান্ত্রিক রাজনৈতিক আন্দোলনে উৎসাহিত বোধ করেন। রামমোহনের নরমণ্মী চিন্তার অফুদারী ঘারকানাথ, প্রসন্মার প্রম্থ রাষ্ট্রীয় সংস্কারবাদীদের সঙ্গে ইয়ং বেঙ্গলের সেতৃবন্ধ ছিলেন তারাচাদ চক্রবর্তী (১৮০৫-১৮৫৭)। নিজের একাস্ত শিশু তারাচাদকে রামমোহন ব্রহ্মসভার প্রথম কর্মসচিব করেছিলেন। তারাচাদের উপর ডিরোজিওর প্রত্যক্ষ প্রভাব দেখা যায়। জ্ঞানাম্বেণ-দভায় মধাপন্ধী তারাচাঁদ ও চরমপন্ধী রামগোপালের মিলন ঘটে। প্রধানতঃ তারাচাঁদেরই উজোগে 'বেঙ্গাল স্পেক্টেটর'নামে একটি দ্বিভাষিক পত্রিকা প্রকাশিত হয় (১৮৩২-৪৩)। তারাচাঁদের অন্ত্র্গামাদের 'চক্রবর্তী ক্যাক্শন'বলা হত। তারাটাদ The Quill নামে একটি রাজনৈতিক পত্রিকা প্রকাশ করেন। টমসনের বক্তৃতায় উদ্বৃদ্ধ হয়ে ইয়ং বেঙ্গল প্রধানতঃ তারাচাদের নেতৃত্বে 'বেঞ্গল ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া দোদাইটি' নামে পুরোপুরি একটি রাজনৈতিক দংস্থা গঠন করেন (১৮৪০)। দারকানাথ-প্রসন্নকুমার প্রমুথের প্রতিষ্ঠিত পূর্বোক্ত 'ল্যাওহোল্ডার্স সোদাইটি' ছিল ধনী অভিজাতসম্প্রদায়ের সমিতিবিশেষ। আর নবগঠিত 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া সোদাইটি' হল বুদ্ধিজীবীদের প্রতিষ্ঠান। ডিরোজিওপন্থী নবাবক্ষ দলের বিভিন্ন সভা ও পত্রপত্রিকার ক্রিয়াকলাপ সাধারণতঃ তাত্ত্বিক আলোচনায় সীমা-বন্ধ থাকত। বস্তুতঃ টমদনের উপদেশেই তাঁরা উগ্র মনোভাব পরিত্যাগ করে সংঘবদ্ধ নিয়মতান্ত্রিক রাজনৈতিক আন্দোলনে পদক্ষেপ করেন।

১৮৫১ দালের ৩১ অক্টোবর তারিখটিও বাংলাদেশের সংঘবন্ধ রাজনৈতিক

আন্দোলনের ইতিহাসে স্মরণীয়। এইদিন দেশের প্রথম 'যুক্তফ্রন্ট' গঠিত হয়ে-ছিল। বৃক্ষণশীল, উদারতন্ত্রী, চরমপন্থী প্রভৃতি সবাই একই দলের অন্তভুঁক্ত হয়ে যান। 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান আাসোসিয়েশন' নামে নতুন একটি দলে 'ল্যাণ্ডহোল্ডার্স সোসাইটি' এবং 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া সোসাইটি'র সংযুক্তি ঘটে। রাধাকান্ত দেব ও দেবেক্তনাথ ঠাকুর ঘধাক্রমে নবগঠিত এই দলের সচিব ও সভাপতি নির্বাচিত হন।

রামমোহনের প্রত্যক্ষ দারিধ্যে অন্ধ্রপ্রাণিত দ্বারকানাথ, প্রদর্শ্বরার, তারাচাদ প্রম্থ নরমপন্থী ও উদারতন্ত্রীদের নেতৃত্ব ১৮৪৩ দাল অবধি বিস্তৃত। অতঃপর রামমোহনের চিস্তার প্রভাবিত কিন্তু দরাদরিভাবে দীক্ষিত নন যারা তাঁদের উপর এই উদারতন্ত্রী ধারার নেতৃত্ব এদে পড়ে। এঁদের মধ্যে দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর, রামগোপাল ঘোষ, প্যারীচাদ মিত্র, গিরিশচন্দ্র ঘোষ, হরিশ্চন্দ্র ম্থোপাধ্যায় প্রম্থ নেতৃত্বন্দের তৎপরতা ১৮৬১ দাল অবধি প্রত্যক্ষ করা যায়। তারপর 'ভারত্যভা' প্রতিষ্ঠার (১৮৭৬) প্রাক্তাল অবধি রামমোহনের চিস্তা ও আদর্শের বাহক ছিলেন ক্ষুক্ষান পাল, রাজেন্দ্রলাল মিত্র, শস্ক্ষ্টন্দ্র ম্থোপাধ্যায় প্রম্থ বিদ্বন্বর্গ।

রিটিশ ইণ্ডিয়ান আাদোদিয়েশনের শক্তি ও কর্মতৎপরতা ক্রমশঃ স্তিমিত হয়ে আসে। সাধারণ মধ্যবিত্ত সম্প্রদায়ের সঙ্গে এর বিশেষ সম্পর্ক ছিল না। স্থানিক ভিত্তিতে তার কোনও শাথা গঠিত হয় নি; চাঁদার হার (পঞ্চাশ টাকা) সাধারণ মাছমের সাধ্যের অতীত ছিল। বিছ্যাসাগর, ঘারকানাথ মিত্র প্রমূপ সংকারকেরা নিম্নমধাবিত্ত শ্রেণীর উপযোগী একটি গণতান্ত্রিক দলের প্রয়োজন অফুভব করেন। অমৃতবাজার পত্রিকার প্রতিষ্ঠাতা-সম্পাদক শিশিরকুমার ঘোষ বাংলাদেশের বিভিন্ন জেলা পর্যটন করে জেলাভিত্তিক কয়েরচি সমিতি গঠন করেছিলেন (১৮৭২)। তার প্রয়াসে ঐ সমিতিগুলির সমন্বয়ে 'ইণ্ডিয়া লীগ' নামে একটি রাজনৈতিক দল গঠিত হয় (১৮৭৫)। স্বায়ন্তশাসনের প্রবর্তন ছিল লীগের অম্বতম প্রধান দাবি। শিশিরকুমার দল্টিকে একটি সর্বভারতীয় প্রতিষ্ঠানে পরিণত করতে চেয়েছিলেন। প্রথম দিকে রুফ্ষদাস পাল, নবগোপাল মিত্র, আনন্দমোহন বয়, স্থরেক্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়, তুর্গামোহন দাস, প্রমূথ তদানীস্তন সকল বাঙালী রাষ্ট্রনেতাই তার সঙ্গে যুক্ত ছিলেন। আভান্তরীণ বিবাদের ফলে লীগের অধিকাংশ সদস্য পদত্যাগ করে ১৮৭৬ সালের ২৬ জুলাই ভারতসভা ('ইণ্ডিয়ান অ্যাসোসিয়েশন') স্থাপন করেন। গ

ভারতসভা প্রথম সর্বভারতীয় রাজনৈতিক দল। হাঁদের উচ্চোগে এই সভার জন্ম তাঁদের মধ্যে স্থরেক্সনাথের ভূমিকা অগ্রগণ্য। স্থরেক্সনাথ ও তাঁর অনুগামীদের প্রয়াদে সভা ভারতের অ্যান্ত অঞ্চলে শাথা বিস্তার করে। দেশব্যাপী প্রচার-অভিযান ও প্রথম সর্বভারতীয় প্রতিষ্ঠান গঠনের বিষয়ে অবশ্য কেশবচন্দ্রই ছিলেন পুরোগামী। কিন্তু ধর্ম ও সমাজ্ঞসংস্কার ছিল তাঁর কর্মতৎপরতার
সীমানা। সেদিক থেকে স্থরেক্সনাথকে সারা ভারতের প্রথম রাজনৈতিক নেতা
বলা চলে। রাজনৈতিক আন্দোলন ও সংগঠনের মধ্যে দিয়ে ভারতের বিভিন্ন
জাতিকে একই নেশনের ঐক্যম্পত্রে আবদ্ধ করার প্রথম প্রয়াসী হিসাবে স্থরেক্সনাথের ভূমিকা অবিশ্বরণীয়। রামমোহনের মডারেট ও লিবারাল রাষ্ট্রচিস্তাকে
স্থরেক্সনাথ অভিজাতশ্রেণীর মজলিশ থেকে মৃক্ত করে গণতান্ত্রিক প্রতিষ্ঠায় সারা
দেশে ছড়িয়ে দিয়েছিলেন।

স্থবেন্দ্রনাথের রাজনৈতিক জীবনে প্রবেশের অনতিকাল পূর্বের রাষ্ট্রীয় ইতিহাস বিচিত্র ঘটনা ও বছবিধ পরিবর্তনের সাক্ষ্য বহন করে। সিপাহি বিদ্রোহের পরে কোম্পানির পরিবর্তে সরাসরি ইংরেজ শাসনের প্রবর্তন ; কলিকাতা বিশ্বভোলয়ের প্রতিষ্ঠা (১৮৫৭); প্রথম ভাইসরয় ক্যানিং-এর ইন্ডিয়ান কাউন্ধিল আক্রি (১৮৬১); নীল বিদ্রোহ (১৮৫২-৬০); ওয়াহবি আন্দোলনের স্কর্থরে উত্তর বঙ্গে ক্র্যকবিদ্রোহ (১৮৭২-৭৩); হিন্দু জাতীয়তাবাদের প্রবর্তনম্বরূপ রাজনারায়ণ বস্থু ও নবগোপাল মিত্রের উল্ডোগে 'হিন্দুমেলা'র স্কর্পাত (১৮৬৭); 'মহামেডান আাসোসিয়েশন' (১৮৫৬) 'মহামেডান লিটারারি সোসাইটি' (১৮৬৩) এবং 'সেন্ট্রাল মহামেডান আ্যাসোসিয়েশনে'র মাধ্যমে ম্বলমানদের স্বতন্ত্র স্বাজাত্য-বোধের উৎপত্তি ইত্যাদি উল্লেখযোগ্য।

ইংরেজ শাসনের সঙ্গেই এদেশে 'নেশন' ও 'ন্যাশন্যালিজন' শব্দ ঘৃটির বিস্তৃতি ঘটে। মোগল আমলের শেষ দিকে বহুধা-বিভক্ত ভারতভূমি ইংরেজ শাসনাধীনে সংযুক্ত হয়। ক্রমে টেলিগ্রাফ, রেলপথ প্রভৃতি যোগাযোগব্যবস্থার প্রবর্তন দেশের বিভিন্ন প্রান্তের অধিবাসীদের মধ্যে মানসিক নৈকটোর পথ প্রশস্ত করে তোলে। কিন্তু কেবল ভৌগোলিক অথগুভায় নেশন গঠিত হয় না। নেশনের মূল উপাদান দেশবাসীর আবেগসম্পন্ন ঐকাত্মাবোধ। রামমোহন থেকে বহ্নিম পর্যন্ত ভারতের জাতীয় ঐকাত্মাবোধ ধাপে ধাপে গড়ে উঠেছিল, অরেক্রনাথ তাকে প্রশাস্ত্র নেশনের রূপ দিয়েছিলেন। ইংরেজ শাসনের সঙ্গে ক্রমে এদেশে জাতীয়তাবাদ, উদারতন্ত্র, আধুনিক প্রশাসন, সংসদীয় গণতন্ত্র ও পার্টি রাজনীতির প্রান্থভাব ঘটে। ভারতের বিভিন্ন স্থানে গঠিত পরম্পর বিচ্ছিন্ন ও ইতস্ততঃ বিক্ষিপ্ত অরাজনৈতিক সংস্থাগুলিকে স্থ্রেক্রনাথ অভিন্ন স্থার্থ ও জাতীয় চেতনায় ঐক্যবদ্ধ করেন। রাষ্ট্র-

চিন্তায় তিনি পশ্চিমী আদর্শে প্রভাবিত হয়েছিলেন। সেই আদর্শকেই তিনি এদেশে রূপায়ণ করতে চেয়েছিলেন। স্বতম্ব ও মৌলিক কোনও রাষ্ট্রদর্শন রচনায় তিনি প্রাবৃত্ত হন নি। একটি গ্রন্থই তিনি লিখেছেন— সেটি হল তার আত্মজীবনী A Nation in Making। গ্রন্থাকারে কয়েক খণ্ডে প্রকাশিত স্থরেন্দ্রনাথের ভাষণগুলি থেকেই তাঁর রাষ্ট্রচিন্তার বিভিন্ন প্রত্যায়ের বিস্তারিত পরিচয় পাওয়া যায়।

হারেন্দ্রনাথের জন্ম এক বক্ষণশীল পরিবারে। কিন্তু পিতা ছিলেন ডিরোজিও এবং ডেভিড হেয়ারের ছাত্র; পিতার ঔদার্যে চিস্তা ও কাজের স্বাধীনতা পেলেও স্বরেন্দ্রনাথ পারিবারিক ধারাকে সম্পূর্ণ উপেক্ষা করতেন না; সারা জীবনেই তিনি মধ্যপথ অবলম্বী ছিলেন।

দিভিল সার্ভিদ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে স্বদেশে প্রত্যাবর্তনের পর তিনি শ্রীহট্টে দহযোগী মাজিষ্ট্রেটের পদে নিমৃক্ত হন (১৮৭১)। কিন্তু মাথা উচু রেথে তাঁর পক্ষে কাজ চালানো অসম্ভব হয়ে পড়ে। অধীনস্থ ইংরেজ আমলারা তাঁর বিক্রজে একটি সান্ধানো অভিযোগ দায়ের করে। এক তদস্ত কমিটির কাছে তিনি দোষী সাবাস্ত হন। মাদিক পঞ্চাশ টাকার পেনসনে তাঁকে চাকরি থেকে বর্থাস্ত করা হয়। স্বরেশ্রনাথ বিলাতে গিয়ে এর বিক্রজে প্রতিবাদ জানান— কিন্তু তাঁর সেপ্রচেষ্টা নিম্পূল হয়।

দেশে ফিরে এসে তিনি বিভাসাগর মহাশয়ের মেট্রোপলিটান ইনষ্টিটিউশনে ইংরেজী অধ্যাপকের পদ গ্রহণ করেন (১৮৭৫)। বছর পাচেক পর সে-চাকরি ছেড়ে ফ্রি চার্চ কলেছে অধ্যাপনার কাজ নেন। ১৮৮২ সালে তিনি নিজেই একটি বিভালয় স্থাপন করেছিলেন। পরে বড়লাট লর্ড রিপনের নামে সেই বিভালয়টিকে একটি কলেজে পরিণত করেন। দেশের শিক্ষাবিস্তারকল্পে সম্মুখ্রম ছাড়াও তাঁর প্রভৃত অর্থদান উল্লেখযোগ্য।

ছাত্রদের মধ্যে রাজনৈতিক চেতনা ও দেশাত্মবোধ জাগানোর উদ্দেশ্যে আনন্দমোহন বন্ধ 'Students' Association' নামে একটি সংস্থা গঠন করেছিলেন (১৮৭৫)। স্থরেক্সনাথ তার সঙ্গে যুক্ত হন। বিভিন্ন কলেকে শাথা স্থাপন করে তিনি কলকাতা ও মফস্বলে ছাত্রদের কাছে দেশাত্মবোধক নানা বিষয়ে বক্তৃতা দেন। শিথ জাতির অভ্যুত্থান এবং মাৎদিনি ও শ্রীচৈতক্সের উপর তার ভাষণ সে সময়ে বিশেষ উদ্দীপনার সঞ্চার করে। সভাগুলিতে বিপিনচন্দ্র, বিবেকানন্দ্র, চিত্তরঞ্জন প্রমুথ ভাবীকালের বহু মনীষী রাজনৈতিক প্রথম পাঠ গ্রহণ করেছিলেন।

কংগ্রেদ প্রতিষ্ঠার (১৮৮২) দশ বছর আগে স্থরেক্তনাথের দক্রিয় রাজনৈতিক জীবন শুরু হয়। শিশিরকুমারের ইণ্ডিয়া লীগে ভাঙন ধরার পর ইণ্ডিয়ান আাদোদিয়েশন প্রতিষ্ঠায় (১৮৭৬) স্থরেক্তনাথকে পুরোধা হিদাবে দেখা যায়। আাদোদিয়েশনের অক্যান্ত উত্যোক্তাদের মধ্যে রুফদাদ পাল, আনন্দমোহন বস্থ, শিবনাথ শাস্ত্রী, ঘারকানাথ গঙ্গোপাধ্যায়, অক্ষয়কুমার দরকার প্রম্থ বাংলার তদানীস্তন নেতৃবুন্দের ভূমিকাও শ্বরণীয়। দে কাজের দাফলা কামনা করে আশীর্বাণী পাঠিয়েছিলেন বিভাদাগর ও বহিষ্কচন্দ্র। আত্মজীবনী A Nation in Making গ্রন্থে স্থরেক্তনাথ আাদোদিয়েশনের মুথা চারটি উক্ষেশ্র লিপিবদ্ধ করেছেন: ১. দেশে শক্তিশালী জনমত গঠন; ২. একই রাষ্ট্রচেতনায় দারা ভারতের ঐক্যাধান; ৩. হিন্দু-মুদলমানের মৈত্রী স্থাপন; এবং ৪. দকল আন্দোলনে জনসাধারণের দক্রিয় সমর্থন অর্জন।

প্রতিনিধিত্বমূলক সরকার গঠনের দাবি জানানোও ছিল ভারতসভার অগ্যতম প্রধান কাজ। ভারতসচিব লর্ড সল্জবেরি ভারতীয় সিভিল সার্ভিস পরীক্ষায় পরীক্ষাণীদের বয়স একুশ থেকে উনিশে নামিয়ে আনায় স্বরেক্সনাথ ভারত-সভার প্রতিনিধি হিসাবে সারা উত্তরভারত পর্যটন করে তার বিক্তম্বে তীব্র জনমত স্বৃষ্টি করেন (১৮৭৭)। উক্ত আন্দোলনের তাৎপর্য বিশ্লেষণ করে তিনি লিথেছেন:

'The true aim and purpose of the civil service agitation was the awakening of a spirit of unity and solidarity among the people of India.'\*

সেই আন্দোলনের সাফল্য তাঁকে সর্বভারতীয় নেতৃত্বের প্রথম জয়মাল্য দান করে। ১° বঙ্কিমচন্দ্র তাঁর সেই কাজে সাফল্য কামনা করে ওভেচ্ছা জানিয়েছিলেন। ঐ সফরকালেই ১৮৭৭ সালে অন্তর্মিত দিল্লির দরবারে তিনি 'হিন্দু পেট্রিয়ট' পত্রিকার প্রতিনিধি হিসাবে উপস্থিত ছিলেন। সেই সময়ে তাঁর উত্যোগে ভারতীয় সংবাদপত্র সম্পাদক ও প্রতিনিধিদের প্রথম এক সম্মেলন অন্তর্মিত হয়। সেথানে স্বরেক্তনার্থ 'Native Press Association' গঠন করেন। ১১

এর পর স্থরেক্রনাথকে আরও ছটি বৃহৎ আন্দোলনের নেতৃত্বে দেখা যায়।
দে-ছটির উদ্ভব ঘটে ভাইসরয় লর্ড লিটনের আমলে (১৮৭৬-৮০)। ১৮৭৮ সালে
ভার্নাকুলার প্রেস আইনের সাহায্যে দেশীয় সংবাদপত্তের স্বাধীনতা সংকোচন
এবং ১৮৭৯ সালে ভারতে ব্যাপক নির্ম্পীকরণের উদ্দেশ্যে 'আর্য্য আর্ট্র' বিধিবদ্ধ

করার ফলে দেশে বিক্ষোন্ড দেখা দেয়। লর্ড রিপনের আমলে (১৮৮০-৮৪) প্রেম আইন রদ করে দেওয়া হয়। আমলাতয়্তরে নানাবিধ তুনাঁতির বিরুদ্ধে স্বরেন্দ্রনাথ ক্রমেই তীত্র সমালোচনা শুরু করেন। জনমত গঠনের স্থবিধার্থে ১৮৭৯ সালে 'বেঙ্গলী' নামে একটি পত্রিকার স্বত্ব তিনি কিনে নেন। দীর্ঘকাল তিনি পত্রিকাটির সম্পাদক ছিলেন। মণ্টকোর্ড শাসনসংস্কারের (১৯১৯) পর তিনি পত্রিকাটির সংশ্রব ত্যাগ করেছিলেন। জাতীয় আন্দোলনের গোড়ার দিকে পত্রিকাটির ভূমিকা খুবই গুরুত্বপূর্ণ ছিল।

শমসাময়িককালে আর একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা 'ইলবাট বিল' আন্দোলন (১৮৮৩)। জনদরদী রিপন তাঁর আইন সচিব সার কার্টনি ইলবাটকে দিয়ে দেশায় বিচারকদের খেতাঙ্গ আসামীদের বিচারের অধিকার দেবার জন্ম একটি বিলক্ষ্মের আইনসভায় উত্থাপন করেন। বিলটি পেশ হওয়া মাত্র দেশের খেতাঙ্গ অধিবাদীরা ক্ষিপ্ত হয়ে ওঠে। তারা দেই বিলের বিরুদ্ধে সংঘবদ্ধ আন্দোলন স্বষ্টি করে এবং তার বায়নিবাহের জন্ম একটি অর্থভাণ্ডার গঠন করে। বিলটি অর্থভাণ্ডার করে নেওয়া হয়েছিল। ইউরোপীয়ানদের আচরণে সারা দেশে বিক্ষোভ দেখা দেয়। ইওয়ান আন্দোলনত বিষয়ে য়থারীতি সক্রিয় হয়ে ওঠে। ইলবার্ট বিল আন্দোলন ভারতীয় স্বাজাত্যবোধকে আরও জাগ্রত করে তোলে। স্বরেক্রনাথও ইউরোপীয়ানদের অন্তক্রণে একটি জাতীয় অর্থভাণ্ডার খোলন। জাতীয় অর্থভাণ্ডার স্থাপনের প্রস্তাব এর আগে উঠে থাকলেও সংঘবদ্ধ প্রমান তাঁর নেতৃত্বেই এই প্রথম দেখা যায়। অর্থভাণ্ডারের উদ্দেশ্য প্রসক্রেন্থ লিথেছেন:

'The main object, therefore, is to bring the Government of the country into harmony with national aspirations...we are anxious to have provincial self-government. We desire Parliamentary Institution'.

হরেন্দ্রনাথ প্রতি মহকুমাতে কমপক্ষে একটি করে কেন্দ্রের অধীনে গ্রামের মণ্ডলদের সহায়তায় গ্রামপিছু একটি ও শহরগুলির প্রতি পাড়া থেকে একটি করে টাকা সংগ্রহ করে অন্যন ছ-লক্ষ টাকার একটি ভাণ্ডার গঠনের আবেদন করেন এবং দেশের আইনজীবীদের তিনি এই অর্থসংগ্রহ অভিযানে অগ্রণী হতে আহবান জানান। তবে সেই সঙ্গে চাধিমজুর, দোকানি-পদারিদের দাহচর্যও কামনা করেন। বস্তুতঃ দেশের রাজনীতিতে এতদিন জমিদার ও বিত্তবানদের

আধিপত্য চলেছিল। স্বরেন্দ্রনাথ তাতে নির্ধন সাধারণ মাহুবের অহুপ্রবেশ ঘটালেন।

ইলবার্ট বিলের উত্তাপ প্রশমিত হবার আগেই আবার এক তীর জনবিক্ষোভ দেখা দেয়। বেঙ্গলী পত্রিকায় একটি সংবাদ প্রকাশের দক্ষন আদালত অবমাননার দায়ে হুরেন্দ্রনাথ ছ-মাস কারাক্ষর হন। মৃক্তির পর ইলবার্ট বিল আন্দোলনহুত্রে গঠিত জাতীয় অর্থভাগুরে নবোছমে সম্প্রসারণ ছাড়াও কলকাতায় ভারতসভার উদ্যোগে ও প্রথম এক সর্বভারতীয় জাতীয় সম্মেলনের (Indian National Conference) তিনদিনব্যাপী অধিবেশন হয় (১৮৮৩)। সম্মেলনের ঘিতীয় অধিবেশন অহার্গত হয়েছিল ১৮৮৫ সালে যে বছর বোষাইতে কংগ্রেশের জন্ম হয়। দেশের নবজাগ্রত জাতীয় উদ্দীপনা ক্রমে সমন্বয়ের পথে অগ্রসর হয়। ১৮৮৪ সালে হ্রুরেন্দ্রনাথ প্রচারের উদ্দেশ্যে উত্তর ভারত ভ্রমণে যান। সর্বত্রই তিনি অভ্তপূর্ব সংবর্ধনা লাভ করেন। ১৮৮৫ সালে উমেশচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায়ের (১৮৪৪-১৯০৬) সভাপতিত্বে বোষাই কংগ্রেস ও অক্টেডিয়ান হিউমের (১৮২৯-১৯১২) সভাপতিত্বে মাদ্রাচ্ছে অহ্বরূপ এক সম্মেলন হয়। ১৮৮৬ সালে কলকাতায় তিনটি প্রয়াস সমন্বিত হয়ে ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেস প্রণাঙ্গ রূপ লাভ করে।

কংগ্রেস সংগঠন ও তার নিয়মকান্তন সম্পর্কে স্থরেক্সনাথের দৃষ্টি ছিল সজাগ। কংগ্রেসকে দৃঢ়ভিত্তি করার জ্ঞে তিনি যুগপৎ নিচ ও উপর উভয় পর্যায়েই আন্দোলন পরিচালনার জ্ঞে প্রাদেশিক সম্মেলনের স্ক্রেপাত (১৮৮৮) করেন।

স্বায়ন্তশাদনকে তিনি উদীয়মান রাজনৈতিক নেতাদের অভিজ্ঞতা ও শিক্ষার প্রথম পাঠ বলে মনে করতেন; তাঁর মতে স্বায়ন্তশাদনই গণতন্ত্রের তৃণমূল। ১৮৭৬ থেকে ১৮৯৯ দাল অবধি তিনি স্বয়ং পৌরসভায় প্রতিনিধিত্ব করেছিলেন। ভারতসভার মাধ্যমে প্রতিনিধিত্বমূলক স্বায়ন্তশাদন ব্যবস্থার জ্ঞে আন্দোলন শুরু করা হয়। ছোটলাট আলেকজাণ্ডার ম্যাকেঞ্জির কলকাতা পৌরসভার আমলাতান্ত্রিক সংস্থার প্রচেষ্টার বিক্লন্ধে তিনি ব্যবস্থাপক সভায় ও তার বাইরে তীব্র জনমত স্বষ্টি করেন। তথন ছিল লর্ড কার্জনের আমল (১৮৯৯-১৯০৪)। স্বরেন্দ্রনাথের বিরোধিতা ফলপ্রস্থ হয় নি। ম্যাকেঞ্জি বিল গৃহীত (১৮৯৯) হবার চিক্লিশ বছর পরে স্থরেন্দ্রনাথ পূর্বের সে-পরাজ্যের প্রতিশোধ নেন, যে-সময়ে তিনি বাংলাদেশের স্বায়ন্তশাদন বিভাগের মন্ত্রী হয়েছিলেন। তথন তিনি স্বায়ন্তশাদন আইনের আমূল সংস্কারসাধন করেন।

রাজনীতিতে যোগ দিয়ে স্থরেন্দ্রনাথ প্রথম থেকেই দেশের প্রশাসনিক

বাবস্থার গণ জ্বীকরণের ছান্তে তংপর হন। প্রাদেশিক বারস্থাপক সভাগুলিকে যথোচিত প্রতিনিধিত্বনক করার জন্তে তিনি নিরবছিল আন্দোলন চালিয়ে যান। কংগ্রেস থেকে ১৮৯০ সালে আর. এন. মাধোনকর, আর্ডলি নটন, আালান অক্টেভিয়ান হিউম ও স্তরেক্সনাথকে নিয়ে গঠিত একটি প্রতিনিধিদলকে ইংলণ্ডে পাঠানো হয়। ভারতে প্রতিনিধিত্বন্দক শাসনের অন্তর্কনে সেথানে জনমত স্পিই ছিল এ দলের উদ্দেশ্য।

১৮৯৩ শাল থেকে ১৯০১ শাল অবধি তিনি বঙ্গীয় ব্যবস্থাপক সভার সদস্ত ছিলেন। আইনসভার মাধ্যমেই দেশের যাবতীয় স্থযোগ-স্থবিধা ও অধিকার আদায় করা যাবে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন। জনপ্রতিমিধিত্ব, শিক্ষা, প্রশাসন, অর্থ, বিচারবাবস্থা প্রভৃতি সকল বিষয়েই তিনি অবিরাম স্মালোচনা ও আন্দোলন চালিয়ে যান। দেশের অর্থনৈতিক তুর্গতি তাঁর তথাবছল ভাষণগুলিতে প্রতিফলিত হয়। ১৮৯৭ সালে তিনি প্রশাসনিক অর্থবায় সম্পর্কে প্রয়েলবী কমিশনে সাক্ষা দিয়েছিলেন। ১৯০১ থেকে ১৯১৩ সাল পর্যন্ত তিনি আমলাতন্ত্রের প্রতিক্রিয়াশীল মনোভাবের প্রতিবাদে ব্যবস্থাপক সভা বর্জন করেন। তবে তিনি তাঁর ব্যক্তিগত অসহযোগ নীতিকে জনমনে সঞ্চারিত করতে চান নি। কারণ তথন তিনি মনে করতেন যে ঐ-নীতি গ্রহণ করলে সরকারের উৎপীড়ন বেড়ে যাবে। তাঁর মতে: 'a single unwary step will land us to a setback'.

মাজাল কংগ্রেদের অধিবেশনকালে অন্তর্গিত এক ছাত্রসমাবেশে ছাব্দের রাজনীতিচটা প্রদক্ষে এক প্রচণ্ড বিতর্ক হয় (১৮৯৪)। থাপার্দে ও মালব্য ছাত্রদের রাজনীতিচটা না করাই উচিত বলে অভিয়ত প্রকাশ করেন। মরেন্দ্রনাথ বলেন যে, ছাত্ররা রাজনীতিচটা কর্বেই, ভাদের আটকানো যাবে না, অক্সফোর্ড-কেমবিজেও ছাত্ররা রাজনীতি করে থাকে। দেখতে হবে শুধু, ভাবা যাতে আবেগ ও উচ্ছাদের পরিবর্তে যুক্তিনির্ভির ও বিজ্ঞানসম্মত প্রণালীতে আধীনভাবে চিন্তা করতে শেথে। সমসাম্যিককালে যুবকদের মধ্যে অপরের মভাত্রে অসহিফ্রণা, উচ্ছুজালতা ও দেশীয় আদর্শের প্রতি যে-অবজ্ঞার মনোভাব ধাকিও হয় তার তিনি নিক্লা করেন। আশাবাদী স্তরেন্দ্রনাথ মনে করভেন ছার্দের সাম্যিক অলিষ্ট উদ্দায়তা অচিরেই নিবারিত হবে। তিনি ছিলেন লিক্যাবিদ, দেছলো যুবকদের মতিগতি সঠিক অন্থ্যাবন করতে সক্ষম ছিলেন; ছাত্রদের মঙ্গলিছা তার নানা কথা ও কাজের মধ্যে দিয়ে বছ সময়ে ফুটে উঠেছে। কংগ্রেদের জন্ম কিছটা তার আনা কথা ও কাজের মধ্যে দিয়ে বছ সময়ে ফুটে উঠেছে।

কাল থেকেই শ্বরেজনাথ ভার একটি স্তম্প্রন্ধ ভিলেন। ১৮৯৫ সালে পুনায় এবং ১৯০২ সালে আহমেদাবাদে অগুরিত কংগ্রেস অধিবেশনে তিনি সভাপতিত্ব করেন। মভারেট দলভুক্ত হলেও বঙ্গ-ব্যব্ছেদের সময়ে (১৯০৫) তিনি ইংরেজ আমলাভ্রের চলচাতুরীতে অধৈর্য হয়ে চরমপ্রীদের দঙ্গে হাত মিলিয়েছিলেন।

১৯০৫ সালে বঙ্গভঙ্গ-বিরোধী আন্দোলনকালে স্তরেক্ষনাথের জনপিয়ন্তা উত্তরোক্তর বৃদ্ধি পায়। বন্ধ ব্যবছেদের প্রবন বিরোধি থার দলে গাঁকে সরকারি মহলে 'Surrender not Banerjea' আখ্যা দেওয়া হয়। বিদেশী পণাবর্জন আন্দোলনের সময়ে জনচিত্রে বিদেশীদের প্রতি জাভিবিছেখের ভাব ঘাডে সঞ্চারিত না হয় সে বিষয়ে তার সজাগ দৃষ্টি ছিল। স্থদেশী বারসায়-বাণিজার পক্তন ও প্রসারে তার এক বিশেষ ভূমিকা দেখা যায়। এই সময়ে দেশে যে সন্ধানালী তৎপরতার উদ্ধর ঘটে তাতে তার আদেশী সমর্থন ছিল না, করে সেজজে তিনি ইংরেজ শাসকদের দোখী করেন। ১৯০৬ সালে ব্রিশাল প্রাদেশিক সম্মেলনে সরকারি বিধিনিয়েধ অমাত্র করার অভিযোগে স্বরেক্ষনাথ অর্থদণ্ড দিন্তিত হন। এই সময়ে তার নরমপন্থী মনোভাবের বিক্তমে দেশে একদল প্রবন্ধ সমালোচনা শুক করেন। তথন ব্রীক্ষনাথ 'দেশনায়ক' প্রবন্ধ স্বরেক্ষনাথের নেতৃত্ব মেনে নেবার জন্ত দেশবাদীর কাছে আবেদন জানিয়েছিলেন। ১৯০

মডারেট বা নরমণদ্বী স্তরেক্ষনাথ চরমপদ্বীদের দক্ষে সৌহাদা বক্ষায় রাখণেন। কলকাতা কংগ্রেদের (১৯০৬) পর থেকে ঐ চটি দলের বিরোধ পাই হয়ে ওঠে। তার কিছুকাল পরে মেদিনীপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে উভয় দলের বিরোধ চরম আকার ধারণ করলে ভিনি হদলের মধ্যে আপদের চেলাকরেন। প্রবাধ করলে ভিনি হদলের মধ্যে আপদের চেলাকরেন। করণে অধিবেশনে (১৯০৭) ঐ-বিরোধ কংগ্রেদের ভাঙন সৃষ্টি করে। চরমপদ্বীরা কংগ্রেদের নেতৃত্ব থেকে অপস্থাত হন। ইতিমধ্যে দেশের রাজনৈতিক আকোলন কর্ড্পজের ভীতির কারণ হয়ে দিছায়, কলে লালা লাজপ্য ও বিশিন্ত ক্রকে দেশান্তর যেতে বাধ্য করা হয়; অরবিন্দ রাজনীতি পেকে সরে দাছান এবং নিলক কার্বাজ্ঞ হন। চরমপদ্বী দলের যেমন অক্তির নই হয়ে যায়, কেমনি নরমণদ্বী হলের ব্যয়ন অক্তির নই হয়ে থায়ে, কেমনি নরমণদ্বী হলের তামেন অক্তির নই হয়ে থায়ে, কেমনি নরমণদ্বী হলের আসেন।

১৯১০ দালে ওবেজনাথ বিলাকে ইম্পিরিয়ার প্রেদ কনফারেকে যোগ দিরে যান। ভার আগের বছরই মলি-মিকেটা শাদনদংস্থার প্রবশিত হয়ে গিয়েছিল। সেই সংস্থার তিনি দর্বাংশে সমর্থন করেন নি। বঙ্গ-বাবচ্ছেদ আইন রদ হয়ে গেলে তিনি কেন্দ্রীয় আইনসভায় প্রবেশ করেন (১৯১৩-১৯১৬)।

লথনে কংগ্রেসে (১৯১৬) নরম ও চরমপন্থী দলের মিলন ঘটে। তার কিছু-কাল পরে অ্যানি বেসাণ্টের উপর অস্তরীন আদেশ জারি হওয়ায় কংগ্রেসে 'Passive Resistance'-এর প্রস্তাব ওঠে। স্থরেক্সনাথ সে-প্রস্তাবের বিরোধিতা করেন। কারণ বঙ্গভঙ্গ বিরোধী-আন্দোলনের তিক্ত অভিক্রতা তথনও তার মন থেকে যায় নি। তিনি তথন বলেছিলেন:

'Passive resistance could not succeed unless there was a over-whelming body of public feeling behind it and there were many who would be willing to suffer for the cause which had provoked it. We were not sure that these conditions existed in the present case.'

স্থারেন্দ্রনাথের এ-দ্রদৃষ্টি উত্তরকালে গান্ধীও উপলন্ধি করেছিলেন। ইতিমধ্যে কংগ্রেনের মধ্যে নরমপন্থী প্রভাব হ্রাস পেতে শুকু করে। মন্টফোর্ড শাসনসংস্থার (১৯১৯) নিয়ে উভয় দলের মধ্যে চরম বিরোধ দেখা দেয়। রাজন্রোহ দমনের উদ্দেশ্যে ১৯১৯ সালের ১৮ মার্চ 'রৌলট বিল' কেন্দ্রীয় আইনসভায় বিধিবন্ধ করার প্রতিবাদে দারা দেশে তুম্ল বিক্ষোভ শুকু হয় এবং সেইস্ত্রে ঐ বছর এপ্রিল মাসে পাঞ্চাবে সংঘটিত জালিয়ান ওয়ালাবাগ হত্যার বিষয়ে স্থরেন্দ্রনাথ নীরব থাকেন। ঐ বছরেই বোম্বাইতে অর্প্তিত কংগ্রেদের এক বিশেষ অধিকেশনের পর মভারেটরা কংগ্রেদ থেকে বেরিয়ে আদেন এবংনভেম্বরে স্থরেন্দ্রনাথের সভাপতিত্বে তাঁদের এক স্বত্তর সম্মেলন অর্প্তিত হয়। ১৯১৯ সালে স্থরেন্দ্রনাথের নেতৃত্বে মডারেটরা ইংল্ওে একটি প্রতিনিধিদল প্রেরণ করেন। ভারত-শাসন (১৯১৯) বিল সম্পর্কে করেন। ১৯২১ সালে স্থরেন্দ্রনাথ বঙ্গীয় ব্যবস্থাপক সভার সদস্য হিসাবে মন্ত্রিয়ে অধিষ্ঠিত হন। তাঁর যশ ও জনপ্রিয়তা তথন অন্তমিত। ১৯২৩ সালের কাউন্সিল নিবাচনে স্বরাজ দলের প্রাথী রাজনীতিতে নবাগত বিধানচন্দ্র রায়ের কাছে তিনি পরাজিত হন। ১৯২৫ সালে জনচিত্তের অন্তর্রানে তাঁর জীবনাবসান হয়।

## চুই : ইতিহাসচিন্তা

স্থরেজ্ঞনাথ ইংরেজ দার্শনিক-কবি টেনিসনের উল্লেখ করে বলেছেন, তিনিও টেনিসনের এই মতে বিশ্বাদী যে-ইতিহাসের র্থচক্র বিবর্তনের পথে আবর্তিত হয়; দেই যাত্রাপথের প্রতিটি পর্যায়েই পদক্ষেপ করতে হয়; লাফ দিয়ে লক্ষ্যে পৌছানো যায় না; তাই অবস্থার সঙ্গে আদর্শের সংগতি থাকা চাই। প্রকৃতি ও মানবেতিহাসের উভয় ক্ষেত্রেই প্রযোজ্য এই নীতির বিশ্লেষণ করে তিনি বলেছেন:

'In nature as well as in moral world there is no such thing as a cataclysm. Evolution is the supreme law of life and of affairs. Our environments, such as they are, must be improved and developed, stage by stage, point by point, till the ideal of the present generation becomes the actual of the next.'50

তার মতে ইতিহাসের গতি ঐশ নির্দেশে নির্ধারিত। দিব্য নির্দেশে প্রতিটি ঐতিহাসিক ঘটনার পশ্চাতে থাকে একটি শুভ উদ্দেশ্য। তাই ইউরোপে রোমান আধিপতা বিস্তারের সঙ্গেই সেথানকার আদিম অন্ধকারাচ্ছন্ন অবস্থায় সভাতার আলোকপাত এবং পরে প্রীপ্তধর্মের অভ্যাদয় হয়েছিল। সেই দৃষ্টিতেই ইংরেজ্ব শাসনকে রামমোহন ও কেশবচন্দ্রের মতো তিনিও ঐশ অভীপ্র্যা বলে মনে করেন: 'British rule as providential, as one of the dispensations of the God of History'।' ১৮৫৮ সালের রাজকীয় ঘোষণাকে তিনি ভারতের জয়টিকা ও তার রাজনৈতিক নবজন্ম বলে অভিহিত করেছিলেন। ইংরেজের ভারত-শাসনকে তিনি তিনটি দিক থেকে দেখেছিলেন: ১. ভারতীয় সমাজের পক্ষে অশুভজনক অবস্থার মূলোচ্ছেদ। ২. ভারতীয় চরিত্রে আত্মনির্ভরশীল্ভা এবং পুরুষোচিত কর্মশক্তির সঞ্চার; ৩. ভারতে স্বায়ন্তশাসন পদ্ধতির প্রবর্তন। ১৮

তাঁর মতে মানবসভ্যতা পুব থেকে পশ্চিমে অগ্রসর হয়েছিল। এখন পশ্চিমকে তার দেনা শোধ করতে হবে। সে-দেনা পরিশোধ শুধু চিস্তার স্তরে প্রভাব বিস্তারের দারা নয়— ভারতীয়দের রাজনৈতিক ভোটাধিকার দানের মধ্যে দিয়ে তা মেটাতে হবে।

টেনিসনের মতান্ত্যায়ী তিনিও বিশাস করতেন যে শোণিত-চিহ্নিত পথে

মানবসভাতা ও প্রগতির রথ এগিয়ে চলে। আলেকজাগুরের প্রাচ্য অভিযানে রক্তপাত ঘটেছে প্রচ্ব ; কিন্তু তারই ফলে প্রতীচ্য প্রাচ্যের জ্ঞানবিছার আম্বাদ লাভ করেছিল, প্রাচ্যের পর্যবেক্ষণ ও পরীক্ষণমূলক দৃষ্টি অফুসরণ করে প্রতীচ্যের মননধারা বিকশিত হয়। তিনি বিথেছেন:

'Observation and experiment were now to regulate Western science, as they had before regulated Eastern science. The blood therefore that was shed in the Greek expedition was not shed in vain...out of that blood, out of that treasure, there arose the proud fabric of European science.''

ভারতীয় ঐতিহ্য এবং অতীত দিনের সাহিতা শিল্প ও জ্ঞানবিজ্ঞানের দকল ক্ষেত্রে ভারতের গরিমাকে তিনি তুলে ধরেন। ব্যাস, বাল্মীকি, বৃদ্ধ, শংকর, পাণিনি ও পতঞ্জলির অবদান তার কাছে মহাগোরবের বিষয় ছিল। ২০ বিশ্বের দকল ধর্মকেই ভারতমাতা তার কোলে স্থান দিয়েছেন বলে ভারত প্রাচ্যের এক পবিত্র পীঠস্থান। তিনি দেশের যুবমানসে নৈতিক নবজীবন সঞ্চারকল্পে আদর্শের উৎসম্বন্ধপ ভারতীয় সাংস্কৃতিক ধারার মহন্ত অন্ধ্যান করার উপদেশ দেন; ভারতীয় ইতিহাস মান্ত্যকে কালজয়ী আয়ত্যাগের শিক্ষা দেয়; তার আধাাত্মিক ভারধারায় হতাশা, নৈরাশ্য ও প্রতিপক্ষের প্রতি বৈরী মনোভাব জয় করা যায়। ভারতীয় ইতিহাসের বহু বিষয়ই কালের প্রবাহে অকার্যকর ও অচল হয়ে গেলেও ভারতের লিপিবদ্ধ চিস্তার ভাণ্ডার এথনও প্রাচুর্যে পূর্ণ; বর্তমানে প্রাচীন মননশীল সাধনার অন্থবর্তন যদি সম্ভব না হয়, তাহলে নীতিনিষ্ঠ চিন্তা ও আদর্শের রূপায়ণপ্রচেষ্টা দেশের নব-উজ্জীবনের পক্ষে অনুকূল হবে।

মানবহাদে উদারতা ও অন্থায়ের বিক্তদাররণ তাঁর মতে দিবা প্রভাব
-সঞ্চাত। উদাহরণস্বরূপ দেখিয়েছেন যে শাক্ত ধর্মের নিদ্ধরণ কঠোরতার
প্রতিষেধক হিদাবে বাংলাদেশে বৈষ্ণব ভাবধারা প্রবেশ করেছে, শ্রীচৈতত্তা বাংলাদেশের ঐকা ও সর্বধর্মসমন্বয়ের শ্রেষ্ঠ প্রতিভূ। তাই শ্রীচৈতত্তার আদর্শেই তিনি
দেশবাসীকে সংঘবদ্ধ হতে আহ্বান জানান। তাঁর মতে রামমোহনের মনন ও
জীবনাদর্শ যেমন পশ্চিমের ভাবধারায় গঠিত তেমনি শ্রীচৈতত্তাও মৃদলমান
সংস্কৃতিতে প্রভাবিত। ও প্রতি যুগদ্ধর ব্যক্তির মানসে সমকালীন কৃষ্টি ও চিস্তাঅভিব্যক্তি লাভ করে, সেই ব্যক্তি সমসাম্য়িক চিস্তা ও প্রভাবকে অভিক্রম করে

সমাজকে উন্নত ভাবধারায় চালিত করেন; এবং সমাজ, সংস্কৃতি, রাজনীতি প্রভৃতি জনজীবনের প্রতিটি বিষয়কে উৎকৃষ্ট করে তোলেন।

## তিন : রাষ্ট্রদর্শন

স্বরেন্দ্রনাথ সমকালীন মডারেট রাজনীতির অন্যতম প্রধান প্রবন্ধা ছিলেন। মভাবেট রাইদর্শনের বৈশিষ্ট্য যে, তাতে রাইশক্তির মলে জায়নীতির প্রশ্নকে প্রাধান্ত দেওয়া হয়। বলপ্রয়োগ ও হিংদাত্মক কার্যকলাপের দঙ্গে তার সঙ্গতি নেই। হিংশাত্মক বলপ্রয়োগকে তৎকালীন মডারেটরা অশুভ পদ্ধা বলে মনে করতেন: কারণ উত্তেজনার মধ্যে দিয়ে তা মনে এমন এক ক্ষতের সৃষ্টি করে যা দারিয়ে তুলতে যুগযুগান্তর কেটে যায়। তাই তারা বলদণী দরকারের পরিবর্তে নীতিনিভর রাষ্ট্রের কল্পনা করেন। ম্যাডস্টোনের বাণী তাদের উদ্বন্ধ করেছিল: 'Liberalism was trust in the people, tempered with discretion'। সেজন্য তারা নিরস্কর জনমতের অগ্রাধিকারের দাবিতে মুখর ছিলেন। রোমের ইতিহাস উল্লেখ করে স্থরেন্দ্রনাথ বলেন যে জনসাধারণের আবেগ ও আকাজ্ঞাকে যথোচিত স্বীকৃতিদানই রোম সামাজ্যবিস্তাবের মূল কারণ। জনমতকে উপেক্ষা করা শাসক ও শাসিত—উভয়ের পক্ষে ক্ষতিকর। সরকার অপেক্ষা জনমতই বিচারের উপযুক্ত অধিকারী; জনমতকে সরকারের ভাগ্য-নিয়ন্তা বলা ভাল। ক্ষমতাবান গোষ্ঠা অপেক্ষা জনমত বহুলাংশে অধিক বলীয়ান, নিকল্য ও মহান।<sup>২৩</sup> এথানে স্থারেক্তনাথের চিন্তায় ব্যামচক্রের প্রভাব লক্ষ করা যায়। স্থরেন্দ্রনাথ ইতিহাদের নজির তুলে দেখিয়েছেন যে স্বৈরতন্ত্র, একনায়ক-তন্ত্র বা দলীয় শাসন জনমতের বিপরীতে যাওয়ায় বহু সময়ে ক্ষমতাচ্যুত হয়েছে। জনমতকে তিনি দিবা অভিপ্রায় বলে মনে করতেন। জনসেবাই প্রকারাস্তরে ঈশ্বরের সাধনা। মান্নযের প্রগাঢ় প্রেম ও আনুগত্যের ভিত্তিতে রচিত দেশ-শাসনের পিছনে তাই জনমনের অবিচ্ছেত্ত সংযোগ থাকা দূরকার। তাঁর মতে বিশ্বাস থেকেই বিশ্বাস ও আস্থা জন্মায়; ইংরেজরা ভারতীয়দের অবিশ্বাস করলে সেটা তাদের ভীক্তার পরিচয় দেবে। শাদিতদের বিষয়ে তাঁরা সাবধানতা অবলম্বন করুন; কিন্তু মুক্তিকামী মান্তবের মনে তা যেন অনর্থক সন্দেহ ও

বিধেষ সঞ্চার না করে। তাহলে দেটা অধর্ম হবে। <sup>২৪</sup> রাজনীতিকে স্থরেন্দ্রনাথ কেশব-বন্ধিমের মত্যেই ধর্মের অঙ্গ বলে মনে করতেন। তাঁর মতে রাজনীতি মাগুষের কাছে আত্মন্তদ্ধিকারী ও নীতিনিষ্ঠ আদর্শের উৎস:

'.. Politics based upon religion or deep moral earnestness is the one thing that is needful for this country. Politics divorced from a high moral purpose becomes the paitry squabble for power in which humanity can feel no interest.'

সিদেরো ও বার্কের আদর্শে তিনি রাজনৈতিক শক্তির বনিয়াদস্বরূপ নীতির উপর গ্রন্থত্ব আরোপ করেছিলেন। মেকিয়াভেলির 'reason of state' নীতি অস্থায়ী রাষ্ট্রে দ্যন্দ্রক ক্ষমশার তিনি বিরোধী ছিলেন। পুনা কংগ্রেদে (১৮৯৫) সভাপতির ভাষণে স্থরেন্দ্রনাথ বলেছিলেন:

'I desire to place the moral consideration in the forefront; that which is morally indefensible cannot be politically expedient. Politics divorced from morality is no politics at all. \*\*

স্বরেক্সনাপের রাইচিন্তা ইতালির দার্শনিক জননেতা জুদেপ্পে মাৎসিনির (১৮০২-১৮৭২) চিন্তার প্রভাবান্তি। মাৎসিনির আত্মতার্গা, সহদয় নিষ্ঠা ও চারিরিক দৃততা তাঁকে বিশেষভাবে অন্তপ্রাণিত করে। মাৎদিনি আত্মবিকাশ ও আহ্মনির্ভরতায় বিশাসী ভিলেন। ১০ স্বরেক্সনাপ দেশবাসীকে ইতালির এই মৃক্তি-সংগ্রামী অধিনেতার পদান্ধ অন্তসরণ করে দেশোল্লমনের কন্টকময় পথে এগিয়ে ঘারার জন্তে উৎসাহিত করেন। পরবতীকালে অরবিন্দ, লাজপৎ রায়, সভাষচন্দ্র প্রমুথ বহু নেতাই মাৎসিনিকে আদর্শ করেছিলেন। দেশপ্রেম ও ঈশ্বরাস্কিকে স্বরেক্সনাথ প্রেরণার উৎস বলে মনে করতেন। পূণা কংগ্রেস ভারণে বলেছিলেন:

'Where will you find better models of courage, devotion and sacrifice; not in Rome, not in Greece, not even in France in the stormy days of the revolution - courage tempered by caution, enthusiasm leavened by sobriety, partisanship softened by a large-hearted charity - all subordinated to the one predominating sense of love of country and love of God'.\*\*

মাংসিনি প্রদর্শিত চটি আদর্শ তাঁকে বিশেষভাবে উঘুদ্ধ করে। প্রথমতঃ, দেশের

রাজনৈতিক অন্তান্ধতির বনিযাদসকল স্বদৃত আগ্রপ্রভার ও উন্নত নৈতিক মান—
সেজতো চাই সদাচার ও নির্মাল চরিত্র। ছিতীয়ালং, দেশের জন্ত স্বসাধারণের
গভীর অহারাগ এবং জালীয় আবেগ, শেগোক আদেশটি 'নেলন' শব্দের মৃদ্র উপাদান। স্বরেজনাথ মাংসিনির বিপ্রবাদশের দিকটি গ্রহণ করেন নি। ভিনি মনে করণেন, ধ্যবিজ্ঞান থেকেই রাগ্রেভনার উৎপত্রি। ভার মতে:

'History teaches us the great truth that, when the spirit of enquiry has once been called forth into play in the field of religion, it is sure to vent itself in other spheres of activity and to display its energies in matters relating to the government of the country.'\*

ন্ট মন্তব্যের সমর্গনে নজিরপ্রকণ িনি ভার শীয় রাপ্তেশনার মূলে রাম্যোহন, কেশনচন্দ্র পায় নেতৃর্কের নৈশিক ও দমীয় আন্দোলন এবং সমাজসংখ্যার শুরুদ্ধীকৈ দেখিয়েছেন।

নাক, মেকলে, মিল, স্পেন্সার প্রম্থ ই ব্রেছ রাইনালনিকদের বচনারলী হিনি গভারভাবে অধ্যয়ন করেছিলেন। তার বক্তবা ও প্রথম যে উদ্বেশিক করিছিল আদ্বান্দের পরিচয় পাওছা যায় ও। ঐ সর্বানিকদের চিন্তায় প্রভাবিত। ইপ্রেড ছাইজীবনে দেখানকার বাজিপ্রাণীন ও গণভন্ন ও বাজেরণী চিন্তা ভার মনকে বিশেষভাবে প্রবানকার বাজিপ্রাণীন ও গণভন্ন ও বাকের বাগি গ্য় ছিনি অহুপ্রাণিত হন। বাকের অধীন্দ্র দক্ষিত্রণ ও নিয়মভান্নিক আদ্বানির ভিনি অহুপ্রাণী ছিলেন, পুনা কংগ্রেম ভাসতে বাকের প্রশাস্থিকরেছিলেন এই বসে: 'A heaven appointed Conservative one made so by the Hand of Nature'। বাকের বক্ষণালিক গাল মধ্য িনি স্থাবালিকার প্রবান এই চিনির স্থাপ্রান্ধ করে কপ্রান্ধ প্রবান এই চিনির দেশপ্রাক্তর কপ্রান্ধ প্রান্ধ একবার ভিনির বাক্তর এই চিনির স্থাপ্রান্ধ করিছের কপ্রান্ধ যাতে বাক্তর ক্রারার বিদ্যালের নিবাচক-মন্থলীর ক্রান্ড প্রান্ধ প্রিন্তান ক্রান্ধ প্রান্ধ নিম্নান্ধ নিবাচক মন্ত্রণীর ক্রান্ধ প্রান্ধ নিম্নান্ধ নিবাচক মন্ত্রণীর ক্রান্ধ প্রান্ধ নিবাচক নিবাচক ক্রান্ধ ক্রান্ধ প্রান্ধ নিবাচক নিবাচক ক্রান্ধ ক্রান্ধ ক্রান্ধ নিবাচক নিবাচক নিবাচক ক্রান্ধ ক্রান্ধ স্থানিক বিকাল ক্রেডিলেন

ইংলাজের সাংশিবধানিক জিলিজে অন্তর্নিভিত্ত বাকিস্থাধীনতার আছলত গ্রার মনকে বিশেষ প্রভাবিত করে। তার মতে সপ্রদল লাভকে ভিডারটান বিশ্লব এবং শিলা বক্তপাতে বিশ্লব সাংশিক্ষ স্থাধীন তার প্রকৃত্ত উল্ভেরণ। মিল্টন, আরিজ্যন লক্ষ্যমুখ্যকবি এ দংশিনিক মুক্তির সাগতিকে তিবস্তান কপ্রিয়েটেন। বিলায়ত্ত্ব এই গৌরবোজ্ঞান নাংবিধানিক ঐতিহের বীন্ধ তিনি ভারতে আনয়ন ও বপনের দ্বপ্র দেখেছিলেন। সমদাময়িককালে যে-সব ইংরেজ তারতবর্ষে প্রশাসনিক সংস্কারের কথা তাবতেন, তাদের চিস্তা ও প্রয়াস কার্যকর হলে, ইংরেজরা সহজেই তারতীয়দের সহদয় অভবাগ, সম্ভোষ ও আভগত্য অভন করবে বলে তিনি মনে করতেন। ৩°

ভারতীয় নেশনের রূপকার স্থরেক্সনাথ বিশ্বাস করতেন যে ভারতের বিভিন্ন অঞ্চলের অধিবাদীদের ভাষা, আচার-ব্যবহার, ধর্ম ই ত্যাদির মধ্যে বিস্তর প্রভেদ থাকলেও নৈতিক, মননশাল ও সামাজিক একতার ভিত্তিতে সর্বভারতীয় এক জাতীয় চেতনা অনায়াসে স্পষ্ট করা যায়। এ-প্রসঙ্গে স্থইজারল্যাও, জার্মানি ও বেলজিয়ামের ঐতিহানিক দৃষ্টান্ত তিনি তুলে ধরেন। সেইসঙ্গে তিনি একথাও মনে করতেন, কোনও জাতির অধঃপতন ঘটলে দিব্য নির্দেশেই তার নবজীবনের স্থরপাত হয়। সেই নির্দেশেই গ্যারিবন্ডি ও মাংসিনির নেতৃত্বে ইতালির বিভেদ ও অনৈক্য দ্বীভ্ত হয়েছিল। সাহিত্য শিল্প দর্শনে ইতালির মতো ভারতও একদিন শেস্তব্বে অধিকারী ছিল। যে-রাষ্ট্রায় চেতনার অভাবে ভারত ঐক্যবদ্ধ হতে পারে নি পে-অভাবটুকু ইংরেজরা এসে মিটিয়ে দিয়েছে:

'If, at this moment, happily the sentiment of brotherhood has been universally evoked in the minds of the Indian races, it is because under the auspices of British rule, the varied and diversified peoples that inhabit this country have been welded together into a compact and homogeneous mass.'\*

ভারতের জাতীয় চেতনা ও ঐক্যবিধানে স্বচেয়ে সহায়ক হয়েছে ইংরেজী ভাষা, যার সাহায়ে ভারতের বিভিন্ন ভাষাভাষী মান্ত্যের মধ্যে চিন্তা ও চেতনার বিনিময় ঘটেছে; ইংরেজরা বেলপথ বসিয়ে ভারতের বিভিন্ন অঞ্চলের মান্ত্যকে অভান্ত নিকট করে দিয়েছে; তারা ন্দুপ্যস্ত্র আমদানি করে এদেশের মান্ত্যকে আরও ঐক্যবদ্ধ হবার স্থযোগ দিয়েছে। এক সময়ে আক্বর, প্রীচৈতন্ত্র, নানক প্রমুথ সাধকেরা ভারতে জাতীয় একোর সাধনা করে গিয়েছেন— কিন্তু সে-সাধনা দীর্ঘয়ী অথবা কার্যকর হন্ত্র নি। ত্ব

ভারতীয় জনমনের যাবতীয় আশা-আকাক্ষা, আত্মপ্রতায় ও স্বাধিকার লাভের একমাত্র পদ্ধা হিসেবে জাতীয় ঐক্যকেই তিনি বড় করে দেখেন। সেজন্যে তিনি চাইতেন দেশবাসী যেন ঈশ্বরম্মক্ষে নিজেদের ভেদাভেদ ত্যাগ করে বিশেষ কোনও সংস্থাপীনে ঐক্যবদ্ধ হবার জন্ম শপথ গ্রহণ করে। তার মতে ভারতের ঐকাবিধান শুধু ঘৃক্তিনিউর হলেই চলবে না, তার পশ্চাতে ভাবাবেগও পাকা দরকার। ভারতীয় ঐক্যের জন্ম চাই তার গার্মিবিন্ডি ও মাৎদিনি; তার অগ্রগতিকে অব্যাহত রাখতে হলে তার সাধজনীন জীবনদেবভার শাখত বাণাকে সম্মত রাখতে হবে। ঐক্যের মধ্যেই ভারত নবজীবন পাভ করবে।

ভারতের আগামী দিনের গৌরব ও উচ্জলো স্বরেশ্রনাথের দৃঢ় বিশ্বাস ও আন্তা ভিল। িনি মনে করতেন, ভারতের শান্ত বাণাকে তথনই আদর্শ হিসাবে তুলে ধরা সম্ভব যথন ভারত স্বাধীন সত্তা অজন করবে। এ-বিরাট দায়ির সম্পাদনে চাই নির্বিচ্ছিন্ন প্রয়াস, অদ্যা অধ্যবসায় ও অটল আ মুবিশ্বাস — সেই প্রেই ভারতের অভ্যান্তি ও পুনকজ্জীবন সাধিত হবে। বৈষ্থিক উন্নতির প্রথম সোপান রাজনৈতিক স্বাধিকার; ভোটাধিকারে বিশ্বত মাধ্যমের জীবনে অথবনিতিক স্বাচ্চল্য আসতে পারে না। ভোটাধিকার মাধ্যমের একটি 'জন্মত দাবি' এবং মন্ত্রগত্বের প্রতি যথোচিত স্থান প্রদেশনের মানদও। ১৯১৬ সালে অভ্যান্তি প্রযান সংগ্রেসে প্রায়ন্তশাসন প্রস্তাবে উত্থাপনের সময় তিনি বলেতিলেন:

'Political inferiority involves moral degradation...A nation of slaves would never have produced a Patanjali, a Buddha or a Valmiki. We want self-government in order that we might wipe off from us the badge of political inferiority and lift our heads among the nations of the earth and fulfil the great destinies that are in store for us under the blessings of Divine Providence.'\*

ঐ ভাষণে তিনি বলেন, ভারতের স্বায়কশাসনের তাগিদ বৃহত্রর বৈশিক্ষ্যানবকল্যাণের দিক থেকেই অধিক অন্তভ্যুত্ত হয়েছে। মানবসভাতার প্রত্যাত্তারত মানুষক আধায়িক পথের সন্ধান দিয়েছে। কিন্তু মানবসভাছের কাছে ভারতের সেই 'মিশন' আছু অনুপশ্বিত। স্থাবন্ধনাথ সেই 'মিশন'কে চবিত্যু করতে চেয়েছিলেন:

'It is our mission to become once again the spiritual guides of mankind, but we cannot fulfil that mission unless and until we ourselves are emancipated, we ourselves are free.'\*

তার দৃষ্টিতে স্বায়রশাসনের আন্দোলন ত্রধু রাজনীতির চৌহদিতেই সীমানদ

নয়, তার নৈতিক ও ধর্মীয় ভূমিকাও তাৎপর্যপূর্ণ। স্বায়ত্তশাসনের মধ্যে দিয়ে মন্ত্রমূত্বের বিকাশ সাধিত হবে বলে তিনি আশা করতেন। স্বায়ত্তশাসন ঈশ্বরের এক পবিত্র বিধান। তাঁর কথায়:

'Every nation must be the arbiter of its own destinies—such is the omnipotent fiat inscribed by nature with her own hands and in her own eternal book.'\*

১৯১৬ সালে ইণ্ডিয়ান লেজিস্লেটিভ কাউন্সিলের ১৯ জন নির্বাচিত সদস্ত কর্তৃক প্রেরিত বিখ্যাত 'Memorandum of the Nineteen'-এ স্থরেন্দ্রনাথ স্বাক্ষর করেছিলেন। সেই স্মারকপত্রে ভারতীয়দের নিকট গ্রহণযোগ্য একটি সরকার গঠনের কথা বলা হয়। পশ্চিমী সমাজের মৃক্তির মন্ত্র স্থরেন্দ্রনাথের প্রাণম্পর্শী ভাষণে ধ্বনিত হয়— যা এককালে প্রকারান্তরে দ্য়ানন্দ, বিবেকানন্দ ও অরবিন্দের চিস্তায় দেখা গিয়েছিল। মডারেটদের মধ্যে প্রধানতঃ স্থরেন্দ্রনাথ এবং কিছুটা রানাভের কর্পেই প্রাচীন ভারতের গৌরবগীতি নিনাদিত হয়। দাদাভাই নৌরজি বা ফিরোজ শাহ মেটার চিস্তায় এ-দৃষ্টিভঙ্গী বিশেষ গুরুত্ব পায় নি। ভারতের জাতীয় ঐকোর জনক স্থরেন্দ্রনাথ কিন্তু পূর্ণ স্বাধীনতার আকাজ্যা পোষণ করভেন না। এলাহাবাদ কংগ্রেদে (১৮৮৮) তিনি বলেছিলেন: 'We have no wish to assume sovereign authority'।৩৩ তিনি ইংলডেশ্বরীর পক্ষপুটে চেম্নেছিলেন শাস্তি, সমৃদ্ধি, স্থবিচার ও সমানাধিকার। তবে ইংরেজ শাসনকে তিনি চিরস্বায়ীরূপে চান নি। নিজেই বলেছেন:

'Self Government is the ordering of nature, the will of Divine Providence. Every nation must be the arbiter of its own destiny.'\*

তিনি মনে করতেন যে যোগাতা অর্জন করলে ভারত নিশ্চয় স্বাধীন হবে।
প্রাদেশিক ও দাম্প্রদায়িক সংকীর্ণতা স্থরেন্দ্রনাথকে কোনদিনই স্পর্শ করে নি।
তদানীস্তন পশ্চাৎপদ মুদলমান সমাজকে অক্যান্ত অগ্রসর সম্প্রদায়ের সমপ্র্যায়ে
উন্নীত করার জন্ত্রেও তিনি যথোচিত উৎসাহী ছিলেন। তাঁর কথায়:

'The progress of India does not mean the progress of the Hindus alone. It means the advancement of Hindus and Mohamedans alike. It means that Hindus and Mohamedans must march hand-in-hand.'\*

**আ**ধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে রাজনীতির বিচার ব্যাথ্যা ক্রলেও তিনি ধর্মের সঙ্গে

রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপের সংমিশ্রণ ঘটান নি। এটি আধুনিক ভারতীয় রাজনৈতিক ধারায় তাঁর এক অনন্ত বৈশিষ্ট্য। বিপিনচন্দ্র পাল অভিযোগ করেছেন:

'স্বরেন্দ্রনাথ যে পথ ধরিয়া দেশের রাষ্ট্রীয় জীবন গড়িয়া তুলিতে চাহিয়াছিলেন, তাহার সঙ্গে এদেশের কি হিন্দু কি মুসলমান কোনো সম্প্রদায়েরই
প্রাণগত যোগ প্রতিষ্ঠিত হওয়া অসম্ভব। এদেশের হিন্দু ও মুসলমান তই
জাতিরই ধর্মভাব অত্যন্ত প্রবল। ধর্মই তারা বোঝে, ধর্মের নামেই তারা
মাতে, ধর্মের সঙ্গে যার যোগ নাই, এমন কোনো কিছু তাহাদের প্রাণকে
ম্পর্শ করিতে পারে না। ইহাই এদেশের জনগণের বিশেষত্ব। অথচ স্থরেন্দ্রনাথ এবং তাহার সমসাম্মিক রাষ্ট্রীয় কর্মনায়কগণ সকলেই স্কলাতির রাষ্ট্রীয়
জীবনে জনশক্তিকে প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্ম সচেই হইয়াও কথনই এই স্কলজনবিদিত বিসয়ের প্রতি লক্ষ্য করিয়া চলেন নাই। তাহাদের রাষ্ট্রীয় আদর্শ
এবং রাষ্ট্রনীতি আজ পর্যাস্ত মোক্ষ সম্পর্ক বিহীন হইয়া পড়িয়া আচে।'
স্বরেক্তনাথ স্বাদেশিকতার স্বতম্ব ব্যাথানি করেছেন। সেটা এই যে স্বদেশী

স্থারেন্দ্রনাথ স্থাদেশিক ভার স্বভন্ত ব্যাথ্যান করেছেন। সেটা এই যে স্বাদেশ আন্দোলন নিচক একটা রাষ্ট্রনৈতিক ও অর্থ নৈতিক আন্দোলনই শুধু নয়— গণশক্তি ও উন্থানক মৃক্তি দেবার এ এক নৈতিক ও আধ্যায়িক আন্দোলন। তিনি বলেছেন:

'Swadeshism does not exclude foreign ideals or foreign learning or foreign arts and industries, but insists that they shall be assimilated into the national system, be moulded after the national pattern and be incorporated into the life to the nation. Such is my conception of Swadeshism.'\*

তার মতে বহুমুখী জাতীয় কর্মতৎপরতার মুগাধার হবে স্বাদেশিকতা, জনচিবে অচিরাৎ উর্নাগ তরঙ্গ স্পতির উদ্দেশ্যেই এই পদ্বা উদ্বাদিত। দেশপ্রেমের অরুরিম অভিবাক্তি হল স্বাদেশিকতা, কোনও কিছুর বিরুদ্ধে তার বিশ্বেষ নেই।

### চার: আর্থনীতিক চিন্তা

নৌরজি, গোথলে বা রমেশ দত্তর মতো স্থরেক্তনাথও ভারতের অর্থনৈতিক দৈন্ত , ও অবক্ষয় সম্পর্কে যথেষ্ট অবহিত ছিলেন। তিনি অস্কুভব করতেন যে অর্থনৈতিক দর্বিপাকের ফলে ভারতীয় সমাজের বনিয়াদ ক্রমেই ধ্বংসপ্রাপ্ত হচ্ছে। আহমেদাবাদ কংগ্রেসে (১৯০২) সভাপতির ভাষণে তিনি দেশের অর্থনৈতিক অবনতির প্রতিকারস্বরূপ পাঁচটি পস্থা উত্থাপন করেন: ১. ভারতের প্রাচীন উৎপাদন শিল্পের পুনক্ত্তীবন এবং সেইসঙ্গে নৃতন শিল্পের প্রবর্তন। ২. জমির থাজনা নির্পারণে এমন এক নরম পন্থার প্রয়োগ, যার দীর্ঘস্থায়ী ফলাফলে চাষী যেন নিগৃহীত না হয়। ৩. দ্রিদ্র কর্মদাতার ক্ষেত্রে প্রতিকৃল কর ও থাজনার হ্রাস। ৪. প্রশাসনিক ব্যবস্থার সাহায্যে ভারতীয় ধনের নিদ্ধাশন (drain) ও অবক্ষয় রোধ করা। ৫. কর্মসংস্থানকালে মোটা বেতনভুক্ত বিদেশীদের পরিবর্তে ভারতীয়ন্দের নিয়োগ। ৫)

তৎপূর্বে পুনা কংগ্রেদের (১৮৯৫) তথ্যবহল ভাষণেও তিনি তদানীস্তন ভারত সরকারের বাজেটকে এক মস্ত তামাশা বলে অভিহিত করেছিলেন। আমলাতান্ত্রিক অভিদন্ধি অন্থযায়ী বাজেট প্রস্তুত করা হয়—ভারতীয়দের রক্তশোষা অর্থে ইংরেজের সামরিক অভিযান, তাদের বিভিন্ন দেশে বৈদেশিক দপ্তরের বায়নির্বাহ ইত্যাদি হয়ে থাকে। জনসাধারণের অর্থে সরকারের নানাবিধ অপবায় এবং গ্রীষ্মকালে সরকারি দপ্তর শৈত্যাবাদে স্থানান্তরিত করার প্রচলিত রীতির উপর তিনি তীত্র কশাঘাত করেন। নৌরন্তি, গোখলে, রমেশ দন্তর স্থর তার কণ্ঠেও ধ্বনিত হয়: 'The Home charges constitute a serious drain, and add to the ever-increasing poverty of the country.' ইং ভিয়েলবী কমিশনে সাক্ষাদানকালে তিনি ভারতের অর্থ নৈতিক ত্রবস্থার এক করুণ চিত্রতুলে ধ্রেছিলেন। অবারিত মাদকব্যবসায় থেকে সরকারের বিপুল শুরু আদায় হয়ে থাকে, অথচ শিক্ষাবাবদ বায়নির্বাহে সরকার যে কিরূপ নিম্পৃহ—বিশ্বের বিভিন্ন দেশে শিক্ষাথাতে মাথাপিছু ব্যয়ের এক তুলনামূলক বিবরণ ও তথ্যের সাহায্যে তা তিনি তুলে ধ্রেন। তার মতে দেশে বারংবার তুর্ভিক্ষের কারণ শাসকদের অব্যবস্থা ও অকর্মণ্যতা। । ১০

দেশের শিল্পোন্নয়নকে থর্ব করে শুধু কৃষির উপর গুরুত্ব আরোপ করার তিনি বিরোধী ছিলেন। বিদেশীদের একচেটিয়া অধিকার ও স্থবিধা দেওয়া এবং অর্থ নৈতিক প্রতিষন্দিতার দলে ভারতীয় শিল্পবাণিজ্য ক্ষতিগ্রস্ত হচ্ছে। তাই তিনি স্বদেশী শিল্পের উন্নয়ন ও সংরক্ষণের উপর গুরুত্ব আরোপ করেন। অবশ্ব ক্ষিক্ষরের গুরুত্বকে তিনি উপেক্ষা করেন নি; ভূমিবাবস্থার সংস্কার, থাজনা হ্রাস ইত্যাদি পদ্বা অবলম্বনের জন্ম তিনি দাবি জানান। এছাড়া বেকারসমস্যা ও আর্থিক তুর্গতি মোচনের জন্ম তিনি উপযুক্ত কর্মসংস্থান, সেনা-ও পুলিশ-বাহিনীতে ভারতীয়দের নিয়োগ ইত্যাদি স্বপারিশ করেন। সাম্রাজ্যবাদের স্বরূপ সম্পর্কে তিনি যথেষ্ট সচেতন ছিলেন। তবে উদারতন্ত্রী রাষ্ট্রবাবস্থার অধিকারী ইংরেজের কাছ থেকে তিনি ভিন্ন আচরণ আশা করতন। আহমেদাবাদ ভাষণেই বলেছিলেন:

'I would welcome an Imperialism which would draw us nearer to British by the ties of a common citizenship and which would enhance our self-respect by making us feel that we are participators in the priceless heritage of British freedom,'88

বিটিশ ইতিহাসের নজির দেখিয়ে তিনি বলেন যে, বাষ্প-চালিত যন্ত্রের উদ্ধব ও উৎপাদন বৃদ্ধির ফলে ইংলণ্ডের জনসাধারণের বৈষয়িক উন্নতি ঘটে। হাইচিত্তে তথন তারা অধিকতর আর্থিক স্থবিধার্থে ভোটাধিকার দাবি করে। রাজনৈতিক মৃক্তি ও অধিকারের কথা তথনই তাদের মনে উদিত হয়। ক্ষমতাদীন মৃষ্টিমেয় কায়েমি স্থার্থসম্পন্ন লোকেরা তাদের সেই আবেগ থব্ব করে দিতে চায়, ফলে দেখা দেয় সংঘ্র্ষ। জয় হয় কিন্তু গণতন্ত্রেই। বি

দেশে প্রায়শঃই ত্র্ভিক্ষ দেখা দেবার পিছনে স্থরেন্দ্রনাথ অবাধ জনসংখ্যা বৃদ্ধিকেই মূল কারণ বলে মনে করতেন। দেশে আভান্তরীণ শান্তি ও শৃদ্ধলা প্রতিষ্ঠা হওয়ায় জনসংখ্যা বৃদ্ধি পেতে শুরু করেছে। অথচ থাছোৎপাদনের হার দেই অন্তপাতে বর্ধিত হয় নি। মান্তবের আথিক সংগতি না থাকলেও এদেশের ধর্মীয় ও সামাজিক প্রথায় বিবাহটা অবশ্রুই একটি করণীয় বিষয় হিসাবে প্রচলিত; ফলে প্রাকৃতিক নিয়ম বা দিবা ইচ্ছার সঙ্গে ভার সংঘাত অনিবার্থ হয়ে পড়েছে। ভাই স্থরেন্দ্রনাথ বলতে বাধ্য হয়েছেন:

'No man should marry, until he has the means of maintaining a family. This is what Nature enjoins and the Divine Law sanctions. But we here in Bengal are violating every day and every hour the plainest precepts of the Natural and the Divine Law. And God is a jealous God. Nature

revenges herself with compound interest upon the violators of her Law.\*\*

ম্যালথাদের তথাস্থপারে স্বরেক্সনাথ অক্তব করতেন যে অবারিত জনসংখ্যা বৃদ্ধির ফলে অর্থনৈতিক ভারপাম্যের বিচ্যুতি ঘটে এবং ক্ষুধা ও অপুষ্টিজনিত ব্যাধিতে জর্জরিত মাস্থ নৈতিক বিকাশ ও রাজনৈতিক উন্নতির পক্ষে অস্তরায় হয়ে দাঁড়ায়। বৈষয়িক উন্নতি না হলে মাসুদের পক্ষে স্বায়ী মূল্যবক্তার প্রতি আরুষ্ট হওয়া অসম্ভব। এবিষয়ে অক্ষয়কুমারের দক্ষে ভার সমধ্যিত। লক্ষ্ম করা যায়।

ভূমিশ্বস্থনীন ও ঝণভারে জর্জরিত রায়তের প্রতি স্থরেক্সনাথের গভীর সমবেদনার পরিচয় পাওয়া যায়; সেই মনোভাবেই তিনি চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের সমালোচনা করেন। রায়তের সর্ববিধ অধিকার প্রতিষ্ঠার জন্ম তিনি যত্নবান হয়েছিলেন। অশিক্ষা ও দারিস্রো নিময় ও জমিদারের অত্যাচারে জজরিত রায়তকে সচেতন করে তোলার জন্ম তিনি শিক্ষিত লোকেদের আহ্বান জানান। রুষিপ্রধান ভারতের রুষকরাই যে তার মেরুদ্ও এবং তাদের প্রতি অবহেলা পরিণামে দেশের পক্ষে অত্যন্ত ক্ষতিকর সেকথা তিনি ছার্থহীন ভাষায় বলেছেন। অনাহার, অশিক্ষা ও ব্যাধি থেকে গ্রামীণ জীবনকে উদ্ধার করা আন্ত প্রয়োজন বলে তিনি অম্বত্ব করতেন।

বাজনীতির মূলে অর্থনীতির অবস্থিতি ভারতীয় মডারেটরা গুরুত্বের সঙ্গেই অম্পত্তব করতেন, তাঁদের মতে ভারতের রাজনৈতিক অন্ত্রসরতার উৎস হল অর্থনৈতিক দৈয়। তাই স্থরেন্দ্রনাথ বলেন: 'The economic condition of a people has an intimate bearing upon their political advancement।'\* ইংরেজ বাগ্যী ও রাষ্ট্রনীতিক জন ব্রাইটের মতাকুসরণে তিনিও মনে করতেন যে, কোনও দেশের প্রশাসনিক ব্যর্থতা ও জনসাধারণের তুর্গতি মূলতঃ অর্থনৈতিক কারণেই দেখা দেয়। স্বদেশী শিল্পবাণিজ্যের উন্নতি ও সংরক্ষণকল্পে তিনি বলেন:

'Swadeshism will save us from famine and pestilence and the nameless horrors which follow in the train of poverty. Take the Swadeshi vow and you will have laid broad and deep the foundations of your industrial and political emancipation.'

#### পাঁচ: শিক্ষাচিন্তা

ফরেন্দ্রনাথের পুনা কংগ্রেদের ভাষণকে অর্থনীতিবিদের বক্তৃতা বলা হয়। সে হিসাবে তাঁর আহমেদাবাদ কংগ্রেদের ভাষণকে শিক্ষাবিদের ভাষণ বলা চলে। কারণ তাঁর ঐ ভাষণে দেশের শিক্ষাপ্রসঙ্গ সবিস্তারে আলোচিত হয়েছিল— মৃত্রিত ভাষণের ব্রিশ পৃষ্ঠারও অধিক স্থান জুড়ে। এটা তাঁর পক্ষে খুবই স্বাভাবিক, কারণ কর্মজীবনের প্রায় পচিশটি বছর তাঁর শিক্ষকতায় কাটে।

পুনা ভাষণে মিল্-এর মত সমর্থন করে তিনি বলেন: the ideas of the educated classes filter downwards and become the ideas of the masses। রাষ্ট্রচেতনার প্রধান উপাদান যে শিক্ষা এবং সর্বাত্মক শিক্ষা ব্যতীত জাতীয়তাবোধ ও একা সাধিত হবে না, সেকথা তিনি গভীরভাবে অমূত্রব করেন। শিক্ষার আলো সমাজের একটি স্তরে সীমাবদ্ধ না রেথে সর্বত্র ছড়িয়ে দিতে চেয়ে-ছিলেন তিনি। তাই লর্ড কার্জন -নিয়োজিত বিশ্ববিচ্ছালয় কমিশনের স্পারিশগুলি তার কাছে শিক্ষা-সংকোচনের নামাস্তর বলে মনে হয়েছিল। কলেজের সংখা-দ্রাস, বেতনবৃদ্ধি, পাঠাপুস্তকের ভারবৃদ্ধি ইত্যাদি প্রস্তাবের তিনি তীত্র সমালোচনা করেন। তিনি দেই প্রস্তাবগুলির মধ্যে প্রত্যক্ষ করেছিলেন যে শিক্ষার স্থানলকে কিতাবে কেবলমাত্র ধনিক শ্রেণার মধ্যে সীমিত রাখার চেষ্টা করা হয়েছে। তার কাছে কমিশনের প্রস্তাবগুলি ভার্নাকুলার প্রেস অ্যাক্ট বা দিডিশন বিলের চেয়েও অধিক ক্ষতিকর বলে মনে হয়েছিল। ১৯

## ছয়: উপদংহার

ভারতের রাষ্ট্রীয় নবজাগরণে স্থারেন্দ্রনাথের ভূমিকা বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। তাঁর প্রধান তৃটি অবদানের প্রথমটি হল সারা ভারতকে একই নেশনের চেতনায় সর্বপ্রথম আবদ্ধ করার বহুক্থিত প্রয়াস। দ্বিতীয় অবদানের গুরুত্বও কিছুমাত্র কম নয়। সেটি হল রামমোহনের আদর্শে ইংরেজের উদারনৈতিক ও নিয়মতান্ত্রিক রাষ্ট্র-চিস্তার বিস্তারসাধন।

দেশের রাষ্ট্রীয় ইতিহাসের সাম্প্রতিক আলোচনায় স্থরেন্দ্রনাথের ভূমিকা

অন্তরিখিত না হলেও যথোচিত স্থান পায় নি এবং বহু ক্ষেত্রেই তা বিক্নতরূপে চিত্রিত হয়েছে। কংগ্রেদের ইতিহাস লিপিবদ্ধ করতে গিয়ে পট্ডি সীতারামিয় স্থরেন্দ্রনাথের সংগ্রামী চরিত্রের দিকটি অস্তুক্ত রেখে শেষজীবনে তাঁর ইংরেজ শাসনের প্রতি আস্থাত্যের মনোভাবকে বড় করে দেখিয়েছেন। সেদিক থেকে দেখতে গেলে গোখলে, গান্ধী, চিত্তরঞ্জন প্রমুখ জননেতাদেরও বাদ দেওয়া যায় না। ইতিহাসকার পানিকর মন্তব্য করেছেন যে দেশের সাধারণ শ্রমজীবীদের সমস্তা ও তারতের অর্থ নৈতিক উন্নয়নের প্রশ্ন তাঁর চিন্তায় অন্তপস্থিত ছিল এবং পশ্চিমী শিক্ষাপ্রাপ্ত সংখ্যায় সম্প্রদায়ের বহিত্তি জনসমায়ের সমস্তাদি সম্পর্কে তিনি অবহিত ছিলেন না। ৫০ মন্তব্যতিতে যে সত্তার কিছু অপলাপ ঘটেছে সেকথা স্বেন্দ্রনাথের রাজনৈতিক কর্মতংপরতার বিবরণ থেকে ও তাঁর ভাষণগুলি ধেকেও জানা যায়।

রাষ্ট্রীয় চেতনার দিক থেকে অপরিণত দেশের জনচিত্তে সাহস ও শক্তি-স্ঞারকল্পে শিথ অভাদয়ের কাহিনী প্রচার, স্বাধীনতার আবেগ স্ষ্টির জন্য নব্য ইতালির স্বাধীনতা-সংগ্রামী মাংদিনি ও গ্যারিবল্ডির আদর্শ স্থাপন এবং নিয়মতান্ত্রিক রাজনীতির প্রবক্তা বার্ক ও গ্লাড্স্টোনের পদ্বা গ্রহণের উপদেশ একাধারে যেমন দিয়েছিলেন, সেইদক্ষে শ্রীচৈতন্তের ভাবধারার অভুসরণে নব-মুগের বাংলায় সামা, মৈত্রী ও স্বাধীনতার বাণাঁও প্রচার করেছিলেন স্থরেন্দ্রনাথ। অভিজাত শ্রেণীর মৌরসিম্বত থেকে তথনকার মজুলিশি রাজনীতিতে সাধারণ মান্তবের মধ্যে টেনে এনে তিনি রাষ্ট্রীয়সাধনাকে গণতাস্থিক রূপ দিয়েছিলেন। তার এই মনোভাবের জন্মই কংগ্রেম প্রতিষ্ঠাকালে তাকে দরে রাখার চেষ্টা হয়েছিল। স্থাহমেদাবাদ ও পুনা কংগ্রেদে সভাপতিরূপে প্রদন্ত অরেন্দ্রনাথের ভাষণ হটিতে বৃহত্তর জনস্মাজের স্তুদুরপ্রসারী কলাণিচিন্তা ফুটে উঠেছে। দেশের সাধীনতা-আন্দোলনের অপবিণত প্রাথগিক অধ্যায়ে স্তরেক্তনাথ প্রতাক্ষ সংগ্রামে অবতীর্ণ হয়েছিলেন। শাসকদের কাছে 'প্রার্থনা' কথাটির পরিবর্তে 'দাবি' শব্দটিকে ভিনি বাবহার করতে চেয়েছিলেন। সরকারি আচরণের প্রতিবাদে তিনি বাবো বছর আইন পরিষদ বর্জন করেন (১৯০১-১৩)। বঙ্গ-ব্যবচ্ছেদ্-বিরোধী আন্দোলনকালে বিদেশী পণ্য বয়কটের নীতি সোৎসাহে সমর্থন করে তিনি নেতৃস্থানীয় মডারেট সহকর্মীদের বিরাগভাজন হয়েছিলেন। দেশের ঐক্য অক্ষ রাধার তাগিদে চরমণম্বী বিরোধী নেতাদের দঙ্গে বিরোধ অবদানের ক্লান্তির্হান প্রয়াদের মধ্যে স্তরেক্তনাথের চারিত্রিক মহতেরই প্রমাণ মেলে।

মডাবেটদের প্রতিপক্ষ চরমপন্থী দলের অক্ততম নেতা বিধিনচন্দ্র পাল একাধিক গ্রন্থে সরেন্দ্রনাথের জীবন ও সাধনার বিস্তারিত আলোচনায় রাইওরুকে যথোচিত স্বীকৃতি দিয়েছেন। তিনি লিথেছেন: 'স্তরেন্দ্রনাথ ইংরেজের নিকট হইতেই রাইনীতির যাবতীয় শিক্ষালাভ করিয়াছেন, আর ইংলণ্ডের ইতিহাসেয়ে পথে স্বেচ্চাচারী রাজশক্তিকে সংযত করিয়া ক্রমে প্রজাশক্তি স্বপ্রতিষ্ঠিত হইয়া বর্তমান প্রজাভন্ত শাসন প্রপানীতে গড়িয়া তুলিয়াছে, সেই পথই স্বরেন্দ্রনাথের স্বপরিচিত অর্বাইয়া জীবনের সংস্থার ও বিকাশসাধনে বতী হইয়া স্বরেন্দ্রনাথ ইংরেজ-রাইনীতির চিরাভান্ত পথ ধরিয়াই চলিতে আরম্ভ করেন। নিজেদের সভাতা, সাধনা ও প্রকৃতির অন্বয়ায়ী নৃত্তন পথের প্রতিষ্ঠা করিতে পারেন নাই।'বং স্বরেন্দ্রনাথ ও তার সমধর্মী রাইনায়কগণ সর্বজনগাল আধ্যান্মিক আবেগের সঙ্গে রাজনৈতিক চিন্থা ও তংগরতাকে সংগ্রিশ্রিক না করার ফলে কনিচিত্রে স্বায়ী আসন স্বর্জনে বার্থ হয়েছেন বলে বিধিনচন্দ্র অভিমান প্রকাশ করেছেন। বস্ত্রতং এই অভিযোগের মধ্যে দিয়ে স্বরেন্দ্রনাথের প্রশাসী যেন ফটে উঠেছে। স্বরেন্দ্রনাথ পুমুখ উদারত্থী মভারেট নেতৃরন্দের ধর্মনিরপেক্ষ বাজনীতির নিজ্ব পরিণাম আজ সারা ভারতের রাষ্ট্রীয় জীবনকে বিসময় করে তুলেছে।

প্রসঙ্গতঃ একটি কথার এখানে উল্লেখ প্রয়োজন। দর্শন ও বিজ্ঞানের উল্লেখনা বিশেষ কোনো দেশ বা কালের একচেটিয়া অধিকারে আবন্ধ পাকে না , তা সমস্ত মানবসমাজের সম্পদে পরিগত হয়। নতুন জীবনাদর্শের দেশাণী গ প্রভাব কিংবা ভিন্ন দেশা থেকে তা আহরণ করা গণিশাল সভালোর একটি অভাবগত ধর্ম। ইতিহাস-ভূগোলের গণ্ডি অভিক্রম করে জানবিজ্ঞান বিশ্বমানবাধার ক্ষেত্র প্রথত করে। পারম্পরিক আদানপ্রদানের মনোভাব না পাকলে বিভিন্ন দেশের শিল্প-সাহিত্য-বিজ্ঞান-দর্শন বন্ধ জলাশয়ের মতোগতিহান হয়ে পাকাও। পদার্পবিজ্ঞারা রসায়নশাস্তের যেমন কোনো দেশ বা আতি বলে কিছু নেই, বাজনীতি ও অর্থনীতির ক্ষেত্রেও তেমনি জাতিবিচার না পাকাই আভাবিক। সেই দৃষ্টিতেই স্থেবজনাথের মনে ইংরেজ রাইচিন্তার প্রভাব সমর্থনযোগ্য। কোনও কিছু গ্রহণ ও বজনের মাপকাঠি বিজ্ঞানসমত যুক্তিবিচার— দেশগত কৈতিবের অন্ধ অভ্যন্ধণ নয়। অদেশের ভাবভাগের থেকে কালোপ্রয়োগী ও কলাণকর উপকরণ গৃহণে স্থেবজনাথের অনীহা দেখা যায় নি।

তত্ত্বতভাবে রাইচিস্থায় নৈতিকভার সামূলো বিশ্বাসী হলেও বাবহারিক দিক থেকে সুরেক্সনাথ আন্ত কার্যকরভায় আন্থাবান ভিলেন। কার্যকালে ভাবপ্রবণ আদর্শবাদ অপেক্ষা বাস্তব অবস্থা অন্থ্যায়ী তিনি কর্মপন্থা নির্ধারণ করতেন। তার চিন্তায় এই স্ববিরোধ দবেও একথা বলা যায় যে অগুভ পন্থা ও দুর্নীতিকে তিনি কোনদিন প্রশ্রেয় দেন নি। অপরিণামদর্শী ক্রিয়াকলাপ ও হঠকারিতার পরিবর্তে তিনি সতর্ক পদক্ষেপে 'ধীরে চলো' নীতির পক্ষপাতী ছিলেন। তা বলে তিনি শাস্তিপূর্ণ সংগ্রাম ও গণ-আন্দোলনে পিছপাও হন নি। রাজনৈতিক জীবনের প্রথম দিকে তার মনে মৃক্তি ও প্রগতির চিন্তা সঞ্চারিত হয়েছিল। ক্রমে তিনি রাজনৈতিক রক্ষনশীলতায় প্রভাবিত হন। রানাডে ও কেশবচন্দ্রের মতো তিনিও বিশ্বাস করতে শুক্ত করেন যে ভারতে ইংরেজ শাসন বিধির নির্দেশ।

দেশবাদীর মনে শক্তি ও দাহদ সঞ্চারে তিনি নিরম্ভর তংপর থাকতেন। তাঁর অপরিণত রাজনৈতিক জীবনের গোড়ার দিকে তিনি বৈপ্লবিক গুপ্ত সমিতির সংগঠনকর্মে একসময় লিপ্ত হয়েছিলেন বলে জানা যায়; কিন্তু হিংসাত্মক কার্মকলাপকে তিনি কোনও দিন সমর্থন করেন নি। বঙ্গবাবচ্ছেদ-বিরোধী আন্দোলনকালে তিনি হিংসার পথ থেকে সকলকে প্রতিনিবৃত্ত হতে অন্তরোধ করেন। তিনি চাইতেন বিবর্তনের ধারায় দেশের উন্নতি, বিপ্লব নয়। জনগণের মনে উত্তাপ ও উত্তেজনা স্প্রির সঙ্গেই নিয়মতান্ত্রিক পথে তা চালনা করার অন্তুত ক্ষমতা ছিল তার। নিয়মতান্ত্রিক অন্তপ্রয়োগে তিনি বিশ্বাস করতেন। বোদ্বাই কংগ্রেদের বিশেষ অধিবেশনের (১৯১৮) পর থেকে তিনি দেশের জ্বত পরিবর্তনশাল রাজনৈতিক পরিস্থিতি ও উত্তালতার সঙ্গে মানিয়ে চলতে অক্ষম হয়ে পড়েন। অতঃপর তিনি কংগ্রেম থেকে সরের আদেন।

শিক্ষাব্রতী, সাংবাদিক ও বাগ্নী হিসাবে স্থরেক্সনাথের নাম স্থবিদিত। কিন্তু রাজনীতিই তার মনের প্রকৃত বিচরণক্ষেত্র ছিল। রাষ্ট্রচিন্তায় তার মৌলিক অবদান বিশেষ না গাকলেও স্থদক্ষ সংগঠক, দ্রদশী ও প্রাক্ত রাজনীতিক হিসাবে তার অসামান্ততার পরিচয় ইতিহাসে স্থাচিহ্নিত হয়ে আছে। জাতিভেদ, বালাবিবাহ, পদাপ্রথা, বিধবাবিবাহ সম্পর্কে তিনি উদার মনোভাব পোষণ করতেন; আরক সমাজসংস্থারের কাজ সম্পূর্ণ করার জন্ম আর-এক বিভাসাগরের আবিভাব তাঁর কাম্য ছিল।

স্বরেন্দ্রনাথের পঞ্চাশ বছরের কর্মজীবন বিশেষ তাৎপর্যবহ। বলতে গেলে তাঁর জীবনকালেই দেশের নবজাগরণপ্রয়াস সার্থকতার শার্ষবিন্দু স্পর্শ করে। জীবনের প্রত্যুয়ে তিনি বঙ্কিম-বিত্যাসাগরের স্বেহাভিষিক্ত সান্নিধ্য লাভ করেন। মধ্যাহ্নে প্রত্যক্ষ করেন কেশব-বিবেকানন্দ-রানাডে-নৌরজির প্রতিভা। আর সায়াক্ষে পেয়েছিলেন গোখলে-টিলক-বিপিনচন্দ্র-গান্ধী-চিত্তরঞ্জন-রবীন্দ্রনাথ প্রমুখ বিচিত্র মনীধীর সাক্ষাৎ।

#### নি ৰ্ফে শি কা

- ১, বিপিনচন্দ্র পাল। 'চরিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পু ১৩১-১৩২।
- ২. বিমানবিহারী মজুমদার। "রাজা রামমোহনের রাজনৈতিক শিশুদল", 'পরিচয়'। তৃতীয় বর্গ, দিতীয় সংখ্যা, কাতিক, ১৩৪০, পু ১৯০।
- ও. প্রভাতচন্দ্র সঙ্গোপাধাায়। 'ভারতের রাষ্ট্রয় ইতিহাসের খনড়া'। ১৯৬৫, পু ২৮-২৯।
- ৪. যোগেশচন্দ্র বাগল। 'উনবিংশ শতাব্দীর বাংলা'। ১৯৬৩, পু ১৭০।
- \*a. Sushobhan Chandra Sarkar. 'Derozio and Young Bengal', In Studies in the Bengal Renaissance, ed. by A. Gupta, p. 27.
- Simanbehari Majumdar. Indian Political Associations and Reform of Legislature (1818-1917). 1965, p. 139.
- 9. Ibid. p. 141.
- ь. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. 1963, p. 39.
- a. Ibid. p. 41.
- > . H. J. S. Cotton. New India or India in Transition. (Popular edition.) 1886, p. 16.
- S. Natarajan. A History of the Press in India. 1962, p. 96.
- ১২. প্রভাতচন্দ্র গঙ্গোপাধ্যায়। 'ভারতের রাষ্ট্রীয় ইতিহাদের থদড়া'। ১৯৬৫। ১১০ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- No. Amvika Charan Mazumdar. Indian National Evolution. 1917, pp. 40-41.
- ১৪. রবীন্দ্রনাথের 'দেশনায়ক' শীর্ষক ছটি প্রবন্ধ আছে। প্রথমটি (১৩১৩ বঙ্গাব্দ) স্থারন্দ্রনাথ এবং দ্বিভীয়টি (১৯৩৯) স্থভাষচন্দ্রের উদ্দেশে রচিত (প্রথম

- প্রবন্ধটি পরে 'সমূহ' গ্রন্থে সংশোধিত আকারে প্রকাশিত হয়) 'রবীন্দ্র বচনাবলী'। বিশ্বস্তারতী সংস্করণ, থণ্ড ১০, পু ৬৫৪ ( গ্রন্থপরিচয় )।
- 50. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. 1963, p. 224.
- 56. Ibid. p. 296.
- SM. Speeches of Surendranath Banerjea, 1876-84. Vol. 2, p. 49.
- эь. Ibid 1876-80, pp. 22, ( 'England's Mission in India' ).
- vered at the Students' Association, on 16 March, 1876, In Modern Indian Political Tradition. ed by K. P. Karuna-karan. 1962, p. 32.
- Received of Surendranath Banerjea, 1865-1880. ed. by R. C. Palit, p. 21.
- Ibid. p. 54. (Speech on Chaitanya at the Students' Association on July 15, 1876).
- RR. Ibid.
- 80. Surendranath Banerjea. 'Presidential address at the Ahmedabad Congress Session, 1902'. In Indian National Congress Presidential Speeches, G. A. Natesan & Co.
- Rs. Ibid.
- 84. Speeches of Surendranath Banerjea, 1886-90 ed. by R. J. Mitter, p. 71
- Surendranath Banerjea, 'Presidential address at the Poona Congress Session, 1895. In Indian National Congress Presidential Speeches, G. A. Natesan & Co.
- 89. Speeches of Surendranath Banerjea. 1876-1884, ed. by R. C. Palit. Vol. 1-2, pp. 1-24.
- ab. Ibid.
- २२. Ibid. p. 34
- vo. Speeches of Surendranath Banerjea 1886-90, ed. by R. J. Mitter, pp. 162-163 (Speech at a meeting in Exeter).

- Association on 16 March, 1878. In Modern Indian Political Tradition, ed. by K. P. Karunakaran, 1962, p. 35.
- ं . Ibid, p. 39
- 55. Speeches and Writings of Surendranath Banerica, pp. 140-141.
- cs. Ibid.
- vt. Speeches of Surendranath Banerjea, 1886-90. ed. by R. J. Mitter (Speech at Calcutta Congress Session, 1886)
- es. Ibid, p. 22.
- og. Ibid.
- cv. Ibid. p. 95.
- ৩৯. বিপিনচন্দ্র পাল। 'চরিস্ত-চিত্র'। ১৯৫৮, পু ১৩৬।
- 80. Speeches and Writings of Surendranath Banerjea, pp. 299-300 (Speech on Swadeshism)
- 85. Surendranath Banerjea, 'Presidential Address at the Ahmedabad Congress Session, 1902. In *Indian National Congress Presidential Speeches*, G. A. Natesan & Co. p. 666.
- 82. Ibid. p. 243.
- eo. Ibid. p. 279.
- ss. Ibid.
- 82. Speeches of Surendranath Banerjea. ed. by R. C. Puht. Vol. 2, p. 5.
- 8 %. Ibid. p. 3.
- 99. Ibid.
- st. Ibid. pp. 299-300.
- 83 Majumdar and Mazumdar. Congress and Congressmen in the Pre-Gundhian Era, 1885-1917, 1967, pp. 188-189.
- 4 . K. M. Panikkar, The Foundations of New India, 1963, pp. 90-91.
- ৫১, বিপিনচন্দ্র পাল। 'চরিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পু ১৩৫।

### এক: ভূমিকা

ভারতীয় স্বাধীনতা আন্দোলনের ধারক ও বাহক জাতীয় কংগ্রেমের জন্মকালে দেশের দংগ্রামী রাজনৈতিক চেতনায় স্বচ্ছতা ও স্পষ্টতার যে অভাব ছিল তাতে কোনও দশেহ নেই। আবেদন-নিবেদন ও তোষণনীতির পথ ধরেই কংগ্রেমের তথা দেশের মৃক্তি-আন্দোলনের যাত্রা গুরু হয়েছিল। কিন্তু ক্রমে জনদাধারণের মনে অদস্তোধের কৃষ্ণচায়া ঘনিয়ে উঠছিল, যার মৃলে অর্থ নৈতিক কারণইছিল প্রধান। প্রথমতঃ, দেশীয় পুঁজিপতিদের উত্তরোক্রর প্রবৃদ্ধি দত্তেও বিদেশী পুঁজিপতিদের দাপটে ভারতীয় পুজিপতি শ্রেণী ভালভাবে মাথা তুলতে পারছিল না; দিতীয়তঃ, শিক্ষিত যুবকদের মধ্যে বেকার সমস্থা জ্বত বেড়েই চলেছিল; তৃতীয়তঃ, দেশবিভাগের (১৯০৫) ফলে স্বার্থহানিতে জমিদার ও ক্ষয়িষ্ণু সামস্থত ভাজিকদের বিক্ষোভ বর্ধিত হয়।

বিক্ষিপ্ত জনশক্তি ও সংগ্রামী চেতনাকে স্থান্থর রূপ দান করতে শেষোক্ত কারণটি অনেকাংশে সাহায্য করে। তদানীস্থন নেতৃর্দের উপরেও জনসাধারণের অনাস্থা স্পষ্ট হয়ে ওঠে। ঠিক এই সময়ে পশ্চিমী নাগণাশ থেকে জাপানের মৃক্তি লাভের সংবাদ (১৯০৫) ভারতীয়দের মনে নতৃন উদ্দীপনার সঞ্চার করে। ফলে ছাতীয় আন্দোলনের মৃলাধার কংগ্রেসে এক নতুন চিন্তা ও এক নতুন নেতৃত্বের উদম হয়। এই নব্যপদ্বীরা জাতীয় সংগ্রামের গতানুগতিক পথ ছেড়ে এক নতুন পথ রচনার প্রয়ামী হন। বর্তমানকালের রাজনৈতিক পরিভাষায় এঁদের বামপদ্বী বলা যায়। এই নব্যনেতৃত্বের অস্তত্ম পুরোধা ছিলেন বিপিনচক্র পাল।

বিনয়কুমার সরকারের ভাষায় বলতে গেলে, বিপিনচন্দ্র শুধু গলার জোরে বাংলা, মান্রাজ, বোষাই, পাঞ্চাবকে সংযুক্ত করেন নি— 'বিছায়, রাষ্ট্রনীতিজ্ঞানে, দার্শনিকতায়, বিপ্লবযুগে কর্তব্যনিষ্ঠায় বিপিন পালের ঠাই ছিল উচু · · বঙ্গবিপ্লবের জন্মদাতা ও নেতা'ও বিপিনচন্দ্র ছিলেন আধুনিক ভারতের রাষ্ট্রীয় সংগ্রামের প্রথম যুগের জ্যেষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ তাত্ত্বিক। বিপিনচন্দ্র বুঝেছিলেন যে, তাত্ত্বিক পৃষ্ঠপট ছাড়া

তৎপরতা ফলপ্রস্ হতে পারে না। রাষ্ট্রদর্শন সম্পর্কিত তাঁর বিপুল রচনাবলী একথার প্রমাণ।

রাজনৈতিক জীবনে কারো সঙ্গে রকা করতে না পারার দক্ষন তিনি যেমন জনচিত্তে বিশ্বতিবিলীন হয়ে গিয়েছিলেন, ব্যক্তিগত জীবনেও আপস করে চলতে না পারায় তাঁকে নিরতিশয় আর্থিক তর্বিপাক ও নিন্দার ভাগী হতে হয়। ছাত্রাবস্থায় ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করায় এবং পরে বিধবা-বিবাহের ফলে পরিবার থেকে বহিদ্ধৃত হন। অর্থাভাবে তাঁর লেথাপড়াও বন্ধ হয়ে যায়।

উচ্চ শিক্ষার জন্ম শ্রীষ্ট্র থেকে তিনি যথন কলকাতায় আদেন তথন তাঁর বয়দ বোল। আনন্দমোহন বস্থ প্রতিষ্ঠিত 'দ্ব্ভেন্টদ আাদোদিয়েশন'-এর বিভিন্ন দভায় স্থরেন্দ্রনাথের বক্তৃতা তাঁর মনে রাজনৈতিক চেতনা দক্ষার করে। কেশব চল্রের ভারতবর্ণীয় ব্রহ্মান্দিরে যাতায়াতস্থরে তিনি ব্রহ্মানন্দের কাছ থেকে পান নীতিনিষ্ঠ জীবনবোধ ও স্বাধীনতার প্রেরণা। কিন্ধ যে-কারণে তিনি ব্রহ্মান্দের প্রতি আরুষ্ট হয়েছিলেন, অর্থাৎ দেশভক্তি ও স্বাক্ষাত্যভিমান জড়িত উন্নত ও উদার স্বাধীনতার আদর্শ, তা তিনি কেশবচন্দ্রের মধ্যে খুঁজে পান নি। কেশবচন্দ্র ও তাঁর অন্থগামীদের মধ্যে ক্রমে ব্যক্তিষাতন্ত্র ও উদার আদর্শের বিচাতি, প্রেরিত আদেশবাদ এবং গহিত সমাজাচারের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করেছিলেন শিবনাথ শাল্পী। স্বাধীনতা তাঁর জীবনের মূলমন্ত্র ছিল। নিজের বিচার্বৃদ্ধিকে তিনি শান্ত্রের বা লোকাচারের কাছে বাধা রাথেন নি। সেকালের এক শ্রেণীর বান্ধদের মধ্যে যে সংকীর্ণতা দেখা যেত তা থেকে তিনি মৃক্ত ছিলেন। বিপিনচন্দ্র শিবনাথ শাল্পীর কাছে বান্ধধর্মের সঙ্গে স্বাদেশিকতার দীক্ষা গ্রহণ করেন (১৮৭৬)। পরবর্তীকালে ব্রজেন্দ্রনাথ শীলের (১৮৬৪-১৯৩৮) রাষ্ট্রচিন্তায় তিনি প্রভাবিত হয়েছিলেন।

কটকের এক উচ্চ বিভালয়ে প্রধান শিক্ষকরূপে তাঁর কর্মজীবন শুরু হয়।
পরে পৈতৃক নিবাস শ্রীহট্টে ফিরে গিয়ে সেথানে একটি বিভালয় স্থাপন করেন
(১৮৮০)। দেটিই বাংলাদেশে 'জাতীয়' নামে আখ্যাত প্রথম বিভালয়। শ্রীহট্টে
'পরিদর্শক' নামে একটি সাপ্তাহিক পত্রিকার প্রকাশনের মাধ্যমে তাঁর সাংবাদিক
জীবনের স্ত্রপাত হয় এবং সেখানে বিভিন্ন সভাসমিতিতে তাঁর ভাবী দিনের
বাগ্মিতা ও প্রথম মননশক্তির পরিচয় পাওয়া যায়। জীবিকাস্ত্রে এরপর বাঙালোরে
একটি উচ্চ বিভালয়ের প্রধান শিক্ষক পদে তাঁকে দেখা যায়। কলকাতা পাবলিক
লাইবেরির, (পরবর্তীকালে ইম্পিরিয়াল লাইবেরি ও স্থাশন্তাল লাইবেরি নামে

রূপান্তরিত) গ্রন্থাগারিক পদে তিনি কিছুকাল অধিষ্টিত ছিলেন (১৮৯০-৯২)। বিপিনচন্দ্রের প্রতিভা ও খ্যাতি যথন উর্ধ্বগামী তথন বাংলার মননজীবনে চলেছিল বিচিত্র ও বহুমুখী অগ্রস্থতি।

বন্ধিমচন্দ্র, স্থরেন্দ্রনাথ, বিজয়ক্ষ গোস্বামী প্রম্থ মনীধীর সংস্পর্শ লাভ করে তিনি বৈষ্ণব চিন্তায় প্রভাবিত হন। বাংলার নবজাগরণে ব্রাহ্মসমাজের ভূমিকা তাঁকে আকৃষ্ট করেছিল বটে, কিন্ধ ক্রমে তিনি সনাতন হিন্দু ভাবধারার অগুরাগী হয়ে পড়েন। চিত্তরঞ্জন দাশের মতো তিনিও পরিণত বয়দে বৈষ্ণব ভাবাদর্শ গ্রহণ করেন। বিপিনচন্দ্রের Srikrishna গ্রন্থে বৈষ্ণব দর্শনের এক অভিনব বিশ্লেষণের পরিচয় পাওয়া যায়। শ্রীকৃষ্ণকে তিনি ভারতের অন্তরাত্মা ('Soul of India') মনে করতেন। কৃষ্ণচরিত্রে তিনি ভারতীয় সংস্কৃতি ও আধ্যাত্মিকতার সমন্বয় প্রত্যক্ষ করেছেন।

কংগ্রেসের মান্তাঞ্চ অধিবেশনে (১৮৮৭) বিপিনচন্দ্রকে রাজনৈতিক রঙ্গমঞ্চে সর্বপ্রথম দেখা যায়। সহাপ্রবর্তিত অস্ত্র-আইন রদ করা প্রসঙ্গে তিনি ঐ অধিবেশনে এক উত্তেজনাবছল ভাষণ দিয়েছিলেন। তাঁর তৎকালীন মতাদর্শ সম্পর্কে নিজেই লিখেছেন:

'I was a democrat, a democrat of democrats, a radical of radicals; yet I said that neither my democracy nor my radicalism took away in the least measure from my loyalty to the British Government.'

সম্পূর্ণভাবে রাজনীতিতে আত্মনিয়োগ করার আগে তিনি রাদ্ধসমাজের একটি বৃত্তি নিয়ে তুলনামূলক ধর্মতত্ত অধায়নের উদ্দেশ্যে প্রথমে অক্মলোর্ডে এবং পরে দেখান থেকে মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রে যান। ঐ সফরকালে (১৮৯৮-১৯০০) তিনি ধর্ম ও রাজনীতির বিষয়ে ইংলও ও আমেরিকায় বহু সভায় বক্তৃতা করেন।

দেশে ফিরে এসে তিনি 'নিউইণ্ডিয়া' (১৯০১-০৭) পত্রিকাটি প্রকাশ করেন।
জাতীয় জাগরণের গতিধারাকে বেগবান করে তোলার উদ্দেশ্যে প্রকাশিত
এই পত্রিকায় বিপিনচন্দ্র দেশের তৎকালীন অর্থ নৈতিক অবনতি ও ক্রাটিপূর্ণ
শিক্ষা সম্পর্কে বহু মৌলিক ও জ্ঞানগর্ভ প্রবন্ধ লেখেন। সেগুলিতে তিনি তীত্র
সমালোচনার সঙ্গে বিকল্প ব্যবস্থাদিরও চিত্র তুলে ধরতেন। বঙ্গ-ব্যবচ্ছেদের
প্রস্তাব ঐ সময়ে তাঁর মনে প্রচণ্ড নাড়া দেয়। তখন থেকে লেখা ও বক্তৃতার
মধ্যে দিয়ে তিনি দুচ প্রত্যয়শীল জাতীয় চেতনা স্থান্টর কাজে আল্মনিয়োগ

করেন। এযাবৎকাল তাঁর ক্রিয়াকলাপ রাজনীতির তুলনায় সাংস্কৃতিক বিষয়াদির
মধ্যেই অধিকতর নিবদ্ধ ছিল। মনোভাবের দিক থেকে তথনও তিনি মডারেটপদ্বী। নোরজি-গোথলে-মেটা-বাঁডুজ্জে প্রম্থ নেতৃর্দের অন্তগামীরূপে তাঁর
চোথে ইংরেজরা তথন ছিল স্বদয়বস্তা ও ভায়বিচারের দিব্য প্রতিভূ। রাজনৈতিক
সমস্তার প্রতিকারে তিনি আবেদন-নিবেদন ওপ্রার্থনা-প্রতিবাদকেই মনে করতেন
একমাত্র উপায়। কলকাতায় শিবাজি-উৎসব অন্তগানকালে (১০০২) বিপিনচক্র
বলেছিলেন:

'We are loyal, because we believe in the workings of the Divine Providence in our national history, both ancient and modern, because we believe that God himself has led the British to this country, to help it in working out its salvation, and realise its heaven appointed destiny among the nations of the world.'

বামপম্বী ও বিপ্লবী চিন্তার পরিচয় বরং এর অনেক আগেই 'ইন্প্রকাশ' পত্রিকায় প্রকাশিত অরবিন্দ ঘোষের লেখাগুলিতে (১৮৯৩-৯৪) পাওয়া যায়। ১৯০৩ দালে যথন বঙ্গবিভাগের প্রস্তাব প্রথম উথাপিত হয়, তথন বিপিনচন্দ্র ইংরেজের স্বরূপ উপলব্ধি করেন এবং তাঁর ইংরেজভক্তি টুটে যায়। 'নিউ ইণ্ডিয়া' পত্রিকা সাংস্কৃতিক আন্দোলনের পথ ছেড়ে রাজনীতির পথ অম্বসরণ করে। ইংরেজ-শাসনের নাগপাশ থেকে মুক্তি অর্জনের আহ্বান এবার তাঁর কণ্ঠ ও লেখনীতে ধ্বনিত হতে থাকে। আমলাতম্বের বর্ধিফু স্বেচ্ছাচারিতা থেকে উদ্ভত দেশের গণবিক্ষোভে তিনি নেতৃত্বের ভূমিকা গ্রহণ করেন। স্বদেশ ও বিদেশের সমসাম্য্রিক রাজনৈতিক প্রপ্রিবর্তনও এই প্রসঙ্গে স্মরণীয়। কংগ্রেসের স্ক্রুস্ত এতদিনকার নিরুত্তাপ কর্মপ্রায় লোকে ক্রমেই অধৈর্ঘ হয়ে পড়েছিল- নবীন-পম্বীদের মধ্যে একটা জঙ্গি জাতীয়তাবাদী মনোভাব গড়ে উঠতে শুরু করেছিল. যার পিছনে ছিল স্বামী বিবেকানন্দের আধ্যান্ত্রিক পুনর্জাগরণের আদর্শ এবং মহারাষ্ট্রে টিলকের নেতৃত্বে মৃক্তি-আন্দোলনের অহুরূপ আদর্শ ও কর্মপৃষ্টা। বহির্বিশ্বে আবিসিনিয়ায় ইতালির পরাজয় (১৮৯৬), দক্ষিণ আফ্রিকায় বুয়র যুদ্ধ (১৮৯৯-১৯০২), চীন ও ইরানে গণ-অভ্যুত্থান, জাপানের কাছে রাশিয়ার পরাজয় (১৯০৫) প্রভৃতি দংবাদ নিতাই ভারতীয় দংগ্রামীদের মনে ক্রমাণত বাজনীতির নতুন চেতনা উন্মোচিত করতে থাকে।

নিজম্ব পত্রিকা 'নিউ ইণ্ডিয়া'র মাধ্যমে ও বক্তৃতামঞ্চে বিপিনচন্দ্র অবিরাম

শাস্ত্রাজ্যবাদীদের স্বরূপ উদ্ঘাটন করে দিতে থাকেন; দেশের পূর্ণ স্বাধীনতার জন্ম রাজনৈতিক আন্দোলনের নবরূপায়ণের প্রস্তাবত করেন। স্বাধীনতা অর্জনের কথা দেশ তথনও ভাবতে প্রস্তুত হয় নি। তিনি বয়কট ও স্বদেশী আন্দোলনকে শুধুমাত্র অর্থ নৈতিক দিক থেকে সাময়িক উপায় হিসাবেই দেখেন নি, মৃক্তিন্যগ্রামের অস্ত্রস্থরপেও প্রয়োগ করতে চেয়েছিলেন। সেইদঙ্গে ইংরেজের গড়া শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান পরিহারপূর্বক জাতীয় শিক্ষাব্যবস্থার প্রবর্তনকেও তিনি কাজে লাগান। বস্তুতঃ গান্ধী-প্রবৃত্তিত অসহযোগ আন্দোলনের কর্মধারা শুক্র হওয়ার বহু পূর্বেই অন্তর্মপ ধরনের আন্দোলনের বীক্ষ বিপিনচক্রের চিস্তায় ও কর্মস্চিতে পাওয়া যায়— যাকে তিনি নিক্তিয় প্রতিরোধ ('Passive Resistance') নামে প্রচার করেন।

১৯০৫ দালের শেষাশেষি দেশের রাজনৈতিক আবহাওয়ায় বামপদ্বী মনোভাব প্রবল হয়ে ওঠে এবং স্বদেশী আন্দোলনের জোয়ারে জনচেতনায় উচ্ছাসের বান ভাকে। বিশিনচন্দ্রকে দেই আন্দোলনের সংগঠক ও তাবিক পুরোধারূপে দেখা যায়। ১৯০৬ দালের ৬ আগস্ট বিশিনচন্দ্র দৈনিক 'বন্দেমাতরম্' পত্রিকার প্রকাশনা শুরু করেন এবং একদক্ষে তৃটি পত্রিকাই (অক্সটি 'নিউ ইণ্ডিয়া') চালিয়ে যেতে থাকেন। 'বন্দেমাতরম্' পত্রিকার সম্পাদকরূপে পরে অনেককে দেখা গেলেও এর সম্পাদনার দায়িত্ব তিনিই প্রথম গ্রহণ করেছিলেন। সাংবাদিকতা ও লেখার কাজ অব্যাহত রেথেই এই সময়ে তিনি দেশব্যাপী প্রচারকার্যে বেরিয়ে পড়েন। দান্দিণাত্য ও পূর্বভারতে তাঁর এই সফর দেশের দর্বস্তরের মানুষকে স্বদেশী আন্দোলনে ও স্বরাজের মন্ত্রে উদ্বৃদ্ধ করে ভোলে।

ইতিমধ্যে জরবিন্দ ঘোষ বরোদা থেকে স্থায়ীভাবে চলে এমে (১৯০৬) জাতীয় শিক্ষা পর্যদের অধ্যক্ষপদে এবং 'বন্দেমাতরমে'র সম্পাদকমগুলীতে যোগ দিয়েছেন। চরমপন্থায় বিশ্বাসী ও গণ-অভ্যুত্থানের পক্ষপাতী অরবিন্দ বিপিনচন্দ্রের মধ্যে স্বীয় মতাদর্শের মিল খুজে পান। তিনি তাঁর প্রখ্যাত 'উত্তরপাড়া ভাষণে' বলেছিলেন:

'When I came I was not alone, one of the mightiest prophets of nationalism sat by my side. It was he (Pal) who then came out.'

সমকালীন মভারেট রাজনীতিকদের কৃক্ষিগত কংগ্রেদী-নেতৃত্বের চরিত্র সম্পর্কে বিপিনচন্দ্র অবহিত ছিলেন। কংগ্রেসে দেশের সাধারণ মাহুষের স্থান ও ভূমিকা সম্পর্কে বঙ্কিমচন্দ্রের মতো তিনিও যথেষ্ট সংশয় পোষণ করতেন। তাঁর তৎকালীন রচনায় এই সংশয়ের আভাস পাওয়া যায়। কংগ্রেসকে কায়েমি স্বার্থের কবল থেকে মৃক্ত করে যথার্থ এক গণতান্ত্রিক সংগঠনে পরিণত করাই ছিল তাঁর অভিপ্রায়:

"...Is the ideal of the Indian National Congress to be an essentially democratic ideal, or is it to work for the replacement of the present white and foreign bureaucracy by a brown one composed of home-materials..."

'বন্দেমাতরম' পত্রিকার লেথকগোণ্ডার দঙ্গে বিপিনচন্দ্রের মতভেদ রাজনৈতিক ইতিহাসের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। পরিচালনা-সংক্রান্ত মতানৈক্য ছাড়াও অরবিন্দ ঘোষ প্রমুখের সন্ত্রাসবাদী নীতির প্রতিও তার সমর্থন ছিল না। তিনি বিশ্বাস করতেন যে গুপু সমিতির কার্যকলাপ ভীকতা ও কাপুরুষতাকেই মাত্র প্রশ্রম্য দেয়। এইসব ক্রিয়াকলাপে সরকারের নিপীড়নের মাত্রা স্বভাবতই রুদ্ধি পাবে এবং জাতির সংগ্রামী মনোবল ভাতে ভেঙে পড়তে পারে। এইসব কারণে তিনি শেষ পর্যন্ত 'বন্দেমাতরমে'র সংশ্রব ত্যাগ করেন। পত্রিকাটির সম্পাদনা ও ব্যবস্থাপনার দায়িত্ব অরবিন্দের উপর ক্রন্ত হয়। মুরারিপুকুর বোমার মামলায় অরবিন্দ ধৃত হলে (১৯০৮) তিনি আবার বন্দেমাতরমের সঙ্গে যুক্ত হন। এর ঠিক আগে প্রত্যক্ষ সংযোগ না থাকলেও এই পত্রিকার প্রতি তাঁর অন্তরের টান কিন্দ্র অবিচ্ছিন্ন ছিল। তাই বন্দেমাতরমে প্রকাশিত রাজদ্রোহমূলক প্রবন্দের ছন্ত অরবিন্দ ঘোষের বিরুদ্ধে আনীত মামলায় (আগন্ট ১৯০৭) স্বাক্ষ্যান করতে স্বীকৃত্ব না হয়ে স্বেচ্ছার তিনি ছ-মাসের জন্ত কারাবরণ করেছিলেন।

কলকাতা কংগ্রেসে (১৯০৬) চরমপন্থীদের ভূমিকা কিছুটা দফল হওয়ায়
তাঁদের দলীয় শক্তি ওউদ্দীপনা ক্রত বৃদ্ধি পায়। বিপিনচন্দ্র দারা ভারত পরিভ্রমণ
করে তাঁর 'Passive Resistance'-এর আন্দোলন চালিয়ে যেতে থাকেন।
'passive' শব্দটিকে তিনি ঠিক 'নিজ্জিয়' অর্থে ব্যবহার করেন নি। ইংরেজি
aggressive শব্দের বিকল্প হিদাবেই ঐ কথাটি প্রয়োগ করেছিলেন। আইনভঙ্গের দিকে না গিয়েও দেশের প্রচলিত শাদনবাবস্থাকে বিকল করার উপায়
হিদাবে তিনি 'Passive Resistance'-এর দাহায়ো দেশে একটি দমান্তরাল
শাদন-কাঠামো (parallel administrative structure) গঠনের কথা চিস্তা
করেছিলেন। তিনি বলেন:

'The broad application of this method of Passive Resistance has brought out two or three special movements in India.... And by these means, Boycott, National Education and Swadeshi included in the Boycott, and by the organisation of the forces and the resources of the people, and by setting up a scheme of practical self-government running parallel to officialised institutions of self-government in the country—to find a school of civic duties for the people.'

বিপিনচন্দ্রের এই parallel self-government বিষয়ক চিন্তার সঙ্গে পরবর্তীকালে রবীন্দ্রনাথের 'স্বদেশী সমান্ধ' গঠনের প্রস্তাব এবং মানবেন্দ্রনাথ রায়ের 'Constituent Assembly' গঠনের প্রস্তাবেরও বেশ মিল্ দেখা যায়।

ইংরেজের বিরুদ্ধে বিপিনচন্দ্র ও তাঁর সহক্ষীদের তিক্ত ও তীত্র বিভ্ন্থা থাকলেও তা কথনো জাতিবিছেষের রূপ পরিগ্রহ করে নি: 'We have preached isolation from the foreigner it is true, but not hatred of him'।' হিংসাত্মক কার্যকলাপেও তাঁর আদৌ সমর্থন ছিল না। এ-সম্পর্কে তিনি 'বন্দেমাতর্মে' লেখেন:

'Swaraj has been our proclaimed ideal and the open and lawful methods of Boycott, National Education, National Volunteering, Arbitration Committees and other lawful measures of self-help and self-organisation have been our professed means for the realisation of this ideal. Bombs and assassinations have had therefore, absolutely no place in our propaganda. Both our instinct and our wisdom equally rebel against these outlandish methods of political warfare.'

বিপিনচন্দ্রের তৎকালীন প্রবন্ধগুলি নানা কারণেই বিশেষ তাৎপর্যবহ। ভারতের জাতীয় সংগ্রাম যে শুধু রাজনৈতিক স্বাধীনতা বা অর্থ নৈতিক পুনকজ্জীবনের প্রয়াসমাত্রই নয়, ভারতীয় জনজীবনের পূর্ণান্ধ অভ্যুন্নতি ও প্রতিটি মান্থয়ের পরিপূর্ণ বিকাশই যে তার প্রধান লক্ষ্য— বিপিনচন্দ্র সেকথা দ্বার্থহীন ভাষায় ঘোষণা করেন। বিপিনচন্দ্র ও অরবিন্দ উভয়েই স্বরাজকে মানবতন্ত্রী মৃক্তির দৃষ্টিতে দেখেছিলেন। জাতীয় আন্দোলনকে বিপিনচন্দ্র স্পষ্টতঃ 'Spiritual Movement' নামে অভিহিত করেন।

স্বাট কংগ্রেদে (১৯০৭) চরমণন্তী দলের দঙ্গে দংঘর্ষের পর নরমপন্থীদের আধিপতা বজার থাকলেও কংগ্রেদ ও জাতীয় আন্দোলন হীনবল হয়ে পড়ে। দল্লাদাবাদী ক্রিয়াকলাপে দলবলদহ অরবিন্দের গ্রেপ্তার ও টিলকের কারাদণ্ড এবং তৎদহ সরকারি দমননীতির প্রাবলো চরমপন্থী দল বেশ কিছুকালের মতো ছত্রজ্ঞ হয়ে যায়। ১৯০৮ দালের আগস্ট মাদে বিপিনচন্দ্র ভারতভূমি ত্যাগ করে দেশান্তরগমনে বাধ্য হন। তাঁর এই বিলাত্যাত্রা মূলতঃ রাজনৈতিক নির্বাদন হলেও বিদেশে ভারতের মূক্তি-আন্দোলন দংক্রান্ত প্রচারকার্যেই তিনি আত্মনিয়োগ করেন। ইউরোপে তথন কৃষ্ণবর্মা, সাভারকর, মাদাম কামা, লালা হরদয়াল প্রমুথ বিপ্লবী থুবই কর্মতৎপর ছিলেন। তাঁরা আশা করেছিলেন যে বিপিনচন্দ্র তাঁদের দশস্ত্র বিপ্লবপ্রচেষ্টার বিরাধিতাই করেন। অবশ্য কর্মধারা বিষয়ে তাঁর মতামত যাই হোক-না কেন, তিনি কিন্তু ঐ-সব বিপ্লবীদের দেশভক্তি ও ত্যাগের অকুণ্ঠ প্রশংদা জানাতে ভোলেন নি।

ইংলণ্ডে অবস্থানকালে বিপিনচন্দ্রের চিন্তায় এক আমূল পরিবর্তন স্থাচিত হয়। চরম মতের পরিবর্তে ক্রমে তাঁর মন নরমপন্থী হতে শুরু করে। অবশ্য যথন তিনি চরমপন্থী ছিলেন তথনও হিংদাত্মক বিপ্লব ও সন্ত্রাসবাদ দম্পর্কে প্রতিকৃল মনোভাব পোষণ করতেন। ইংলণ্ডে পাকাকালেই তিনি 'ম্বরাজ' নামে একটি পত্রিকা প্রকাশ করেন (১৯০৯)। বহু সভাসমিতিতে বক্তৃতার জন্মন্ত তাঁর তাক আদে। বক্তৃতা ও পত্রিকার মাধ্যমে ভারতীয় জাতীয়তাবাদের দার্শনিক আদর্শ ও বিশ্বজনীনতার প্রচারে প্রবৃত্ত হন। তৎকালীন প্রবাসী ভারতীয় ছাত্রদের মধ্যে স্বস্থ দৃষ্টিভঙ্গী ও উন্নত জীবনাদর্শ গড়ে তোলার উদ্দেশ্যে তিনি বিলাতে Indian Student (১৯১১) নামে আর একটি পত্রিকাও প্রকাশ করতে থাকেন।

এযাবৎকাল বিপিনচন্দ্রের শ্বরাজচিন্তার মৌল বৈশিষ্ট্য ছিল ইংরেজসাম্রাজ্য থেকে ভারতের পূর্ণ স্বাধীনতা। এবার সেই চিন্তা অভিনব ব্যঞ্জনায় ভিন্ন রূপ নিল। ব্রিটিশ সাম্রাজ্য এবং ভারতের জাতীয় আকাজ্ঞা— এ-তৃইয়ের মধ্যে তিনি এক সমন্বয়ধর্মী পথের নিশানা দেখাতে শুরু করলেন। বিচ্ছিন্ন ও সার্বভৌম রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতার পরিবর্তে ইংরেজ সাম্রাজ্যের সঙ্গে সমবাগ্রী সম্পর্কে আবন্ধ এক নতুন ব্যবস্থার চিত্র তিনি তুলে ধরলেন:

'If God were to appear before me with the gift of absolute but isolated sovereign independence for India in his right hand, and of an equal co-partnership with Great Britain and her colonies in the present Association called the British Empire, in his left hand, I would unhesitatingly say, 'Father' give us the gift in your left hand'.'

পূর্বের চিস্তা ও কর্মপন্থা থেকে বিচ্যুতি ঘটা সম্পর্কে তিনি সচেতন হয়েই বলেন যে, তিনি পূর্বে যে ঔপনিবেশিক স্বায়ন্তশাসনের অন্তঃসারশৃহ্যতার কথা বলেছিলেন এবং স্বাধীনতার দাবি করেছিলেন তা বয়কট বা স্বদেশী আন্দোলনের লক্ষ্যস্বরূপ 'Universal Humanity'র আদর্শেই উছুত হয়। দৃষ্টিভঙ্গীর এই পরিবর্তন সন্ত্বেও তাঁর চিস্তাধারার পারম্পর্য যে কিছুমাত্র কুন্ন হয় নি সে-কথার প্রমাণস্বরূপ তিনি বলেন:

I frankly confess, that this Federal-ideal, not only in relation to the different communities and provincialities of India but comprising within itself the different units of the existing British Empire, was not revealed in the earlier years of our Nationalist agitation. The time was not yet ripe for it. To proclaim this ideal in 1905 or 1908 would have been suicidal to the Nationalist cause. Those years were of protest and self-assertion.

এই মতপরিবর্তন সম্পর্কে বিপিনচক্রের আর একটি প্রধান যুক্তি ছিল যে,
সন্ত্রাসবাদী কর্মপন্থা গ্রহণের ফলে শাসকদের মনোভাবে কঠোরতার মাত্রাই
কেবল বৃদ্ধি পার। 'সন্ধ্যা' 'বন্দেমাতরম' 'নবশক্তি' প্রভৃতি পত্রিকা একের পর
এক সরকারি রোমদৃষ্টিতে পড়ে বন্ধ হয়ে যায়। অফুশালন সমিতি এবং অফুরূপ
অক্যান্ত সংস্থা বে-আইনি ঘোষিত হয়; সরকার ফৌজদারি আইন সংস্থার করে
বিপ্রবী রাজনৈতিক নেতাদের কারাক্রদ্ধ করেন (১৯০৮); অতঃপর মর্লি-মিণ্টো
শাসন ব্যবস্থা (১৯০৯) প্রবর্তিত হয়। ১৯০৯ সালের মাঝামাঝি জেল থেকে ছাড়া
পেয়ে তাঁর প্রোল্লিখিত 'উত্তরপাড়া ভাষণে' অরবিন্দ সমসাময়িক রাজনৈতিক
পরিস্থিতির শৃত্তাও ও নৈরাক্তজনক অবস্থার বর্ণনা দিয়েছিলেন।

ভারতে প্রত্যাবর্তনের (১৯১১) পর বিপিনচক্র কংগ্রেস সংগঠনে বামপৃষ্টীদের পক্ষে অমুক্ল পরিবেশ প্রত্যক্ষ করেন। স্থরাট অধিবেশনের পর কংগ্রেসে ভাঙন ধরেছিল, কিন্তু ১৯১৫ সালে অমুষ্ঠিত লখনো কংগ্রেসে আবার ঐক্য দেখা দেয়। নরম ও চরমপৃষ্টীদের মধ্যে পারম্পরিক সোহাদ্য ফিরে আসে। টিলক ও অ্যানি বেসাণ্ট-প্রবর্তিত 'হোম-কল' আন্দোলনে বিপিনচক্র অংশ গ্রহণ করেন। সারা দেশে তাঁদের প্রচার অভিযান চলতে থাকে। এইসময়ে বিপিনচন্দ্রের গতি-বিধির উপর এক সরকারি নিষেধাজ্ঞা জারি হয়। ১৯১৮ সালে টিলক ও বিপিনচন্দ্র আন্তর্জাতিক হোম-ফল সম্মেলনে যোগদানের জন্ম ইংলণ্ড অভিমুথে যাত্রা করেন।

বিপিনচন্দ্র উগ্রপন্থী চিস্তাধারা থেকে দরে আদায় পরবর্তীকালে গান্ধীর অদহযোগ-নীতির দঙ্গে তাঁর সংঘাত অবশুস্তাবী হয়ে পড়ে। গান্ধীর অহিংস-অসহযোগে তাঁর বিশেষ অদমত্তি না থাকলেও কর্মপদ্ধতি নিয়ে উভয়ের মধ্যে তীব্র মতভেদ প্রকট হয়ে ওঠে। কাউন্সিল, আদালত, শিক্ষালয় ইত্যাদি সবকিছুই গান্ধী বয়কট করতে চেয়েছিলেন। কিন্তু বিপিনচন্দ্রের বিবেচনায় তা ক্ষতিকর ও নির্থ বলে মনে হয়। মালবা, চিত্তরঞ্জন, দ্বিন্না প্রমুখ উদীয়মান নেতৃর্ন্দের দমর্থন সন্তেও ভোটে বিপিনচন্দ্রের অহ্বতীরা পরাক্ষিত হন। ক্ষতিকর বিবেচনায় গান্ধা-প্রচারিত থিলাকত-আন্দোলনকেও বিপিনচন্দ্র সমর্থন করতে পারেন নি। থিলাকত-আন্দোলনকে উপলক্ষ করে যে 'প্যান-ইসলাম'-এর স্ক্রপাত হয় তার স্থদ্রপ্রসারী অন্তভ ফলাফলের বিষয়ে বিপিনচন্দ্র তৎকালেই দেশবাদীর প্রতি সতর্কবাণী উচ্চারণ করেছিলেন।

বরিশাল প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯২১) সভাপতিরূপে বিপিনচন্দ্রকে তাঁর গান্ধী-বিরোধী মনোভাবের ফলে প্রচণ্ড বিরোধিতার সম্মুখীন হতে হয়। কারণ গান্ধীর প্রভাব তথন সারা দেশে বিচ্যংগতিতে পরিব্যাপ্ত হয়েছে। নাগপুর কংগ্রেসে (ডিসেম্বর ১৯২০) গান্ধী বলেছিলেন যে সচ্চঃপ্রস্তাবিত অসহযোগ আন্দোলনে দেশবাদী কায়মনোবাকো যোগদান করলে দিব্য বিধান অফুসারে এক বছরের মধ্যেই স্বরাজ অজিত হবে। গান্ধীর অসংলগ্ন উক্তির সমালোচনা করে বিপিনচন্দ্র ঘোষণা করেছিলেন যে সেই কার্যক্রমই বর্তমানে বাঞ্চনীয় যার ভিত্তি হল 'লজিক', 'ম্যাজিক' নয়। কিন্তু গান্ধীর সঙ্গে তীব্র রাজনৈতিক মতপার্থক্যের পারিণামস্বরূপ এইসময় থেকেই বিপিনচন্দ্রের থ্যাতি ও প্রতিষ্ঠা ক্রমশঃ নিপ্তভ হয়ে পড়তে থাকে।

১৯২৮ সালে লথনোয়ে অফুষ্টিত সর্বদলীয় সম্মেলনে বিপিনচন্দ্রকৈ প্রকাশ্য রাজনীতির ক্ষেত্রে শেষবারের মতো দেখা যায়। অতঃপর তিনি সক্রিয় রাজনীতি ছেড়ে সাংবাদিকতায় আত্মনিয়োগ করেন। কিন্তু তাঁর কণ্ঠরোধ করে রাজনীতি থেকে তাঁকে অপসারণ ও কোণঠাসা করে রাখার নানাবিধ চেষ্টা চলতে থাকে। বিরোধীদের এই প্রয়াস সফল হয়। স্বদেশী যুগের অবিসংবাদিত নেতা বিপিনচন্দ্র

ক্রমে জনচিত্তের অন্তরালবর্তী হয়ে পড়েন। অবশেষে ১৯০২ সালে নিদারুণ আর্থিক অসচ্ছলতার মধ্যেই নবীন বাংলার এই মনস্বা নেতার জীবনদীপ স্বার অলক্ষে নিভে যায়।

### তুই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

ছাত্রজীবনেই বিপিনচক্র ত্রাহ্মসমাজের সংস্পর্শে এসেছিলেন। ত্রাহ্মদের আধ্যাত্মিক আদর্শের পরিবর্তে তাঁদের উদার দামাজিক মনোভাব ও স্বাদেশিকভাবোধ তাঁকে অধিক আরুষ্ট করেছিল। স্বাধীন মানবিকতার সাধনক্ষেত্ররূপে ব্রাক্ষমমাজের মধ্য দিয়ে তিনি ভারতের ভবিষ্যৎ গণতান্থিক রাষ্ট্রের ও সমাঞ্চের চেতনা ও অভিজ্ঞতা অৰ্জনের সম্ভাবনা উপলব্ধি করেছিলেন। কিন্তু কেশবচন্দ্রের মজলিশি ধর্মালোচনা, যুক্তিবর্জিত ও ব্যক্তিমাতখ্রাবিরোধী মনোভাব, প্রেরিত মহাপুরুষবাদ এবং ঐশ আদেশ সংক্রান্ত প্রত্যয়, গহিত দামাছিক আচার প্রভৃতি কারণে বিপিনচল্রের মন ক্ষ হয়ে ওঠে। কেশবচন্দ্রের ভারতব্যীয় ব্রাক্ষদমান্তে ক্রমে ভাঙন ধরতে ভক্ত করলে 'দাধারণ আহ্মসমাজ' প্রতিষ্ঠিত হয় (মে, ১৮৭৮)। দাধারণ আহ্ম সমাজের অন্ততম উচ্চোক্তা শিবনাথ শাস্ত্রীর মধ্যে বিপিনচক্র 'স্বাধীনতার সাধনার ও স্বদেশচর্যার' । আদর্শ খুঁজে পেলেন। শিবনাথ শান্ত্রী বিপিনচন্ত্রকে ব্রাহ্মধর্মে দীক্ষা দেন। বান্ধদের মধ্যে তথন থেকে ধর্মসাধনার মাধামে স্থদেশপ্রেমকে চরিতার্থ করার প্রথম প্রয়াস দেখা দেয়। সমদাময়িককালে বাংলাদেশে পশ্চিমী ষজ্ঞাবাদ (Agnosticism) ও বস্তুতান্ত্রিকতার যে-প্রভাব পড়েছিল বিপিনচক্র তা থেকে মৃক্ত ছিলেন। কিস্তু যে-আবেগ তাঁর মনে অফুক্ষণ বিরাজ করত তাকে ব্রান্ধর্থমান্দোলনও পরিতৃপ্ত করতে পারে নি। বঙ্কিমচক্র, স্বরেক্রনাথ, ও বিজয়কুফ গোস্বামীর প্রভাবে তিনি ক্রমে স্নাত্ন হিন্দুধর্মের প্রতি আরুষ্ট হন এবং বৈষ্ণব ভাবধারায় অন্তপ্রেরণা লাভ করেন, বৈষ্ণব দর্শনকে তিনি অভিনব দৃষ্টিতে বিশ্লেষণ করেছেন এবং দেশের নব্যুগের দার্শনিক ভিক্তিভূমিরূপে ঐ আদর্শকে তুলে ধরেছেন।

বিপিনচন্দ্রের মতে বাঙালীর সাংস্কৃতিক ও সামাজিক স্বাতস্ত্র্য ও বৈশিষ্ট্য মহাপ্রভুর বৈষ্ণব আদর্শে স্থসংবদ্ধ রূপ লাভ করে। বাংলাদেশের বৈঞ্চব সাধনার ধারা ভারতের অন্তান্ত অঞ্চলের বৈষ্ণব সাধনমার্গ থেকে প্রকাং উপনিষদ, বহ্মস্ত্র ও গীতার উপর মূলতঃ প্রতিষ্ঠিত হলেও গোড়ীয় বৈষ্ণব দর্শন যে পদ্ধতিতে ব্যাথ্যাত হয়েছে— যুক্তি ও অভিজ্ঞতার দিক থেকে তার অকাটাতা লক্ষণীয়। বিপিনচন্দ্র এতদ্বিষয়ক আলোচনায় দেখিয়েছেন যে উপনিষদের ব্রহ্ম, যোগদর্শনের পরমাত্মা এবং ভক্তিবাদের ভগবান ভিনটি পুথক নতা নন— একই সন্তার তিনটি অঙ্গবিশেষ। ১৬ বিশ্বচরাচরের উৎপত্তি, অবস্থান ও লয় সম্পর্কিত পরম জ্ঞানস্বরূপ বৃদ্ধা জীব ও জড়ের অসীম মহাসমন্বয় (unity)। এবং পরমাত্মা সেই একই মহাসমন্বয় হলেও, জীবের অন্তর ও বহিজীবনের যোগস্ত্র বজায় রাথেন; জীবাত্মা ও পরমাত্মার সম্পর্ক অবিচ্ছেত। মহাজাগতিক (cosmio) প্রবাহ থেকে ব্যক্তিষ্কীবনও বিচ্ছিন্ন নয়।

প্রশ্ন এখন, কোন্ শক্তিবলে ব্যক্তিচেতনা সমষ্টির সঙ্গে, মহাবিশ্বের সঙ্গে সংযুক্ত হয়— জড় ও চেতনের এবং বিভিন্ন মান্তব ও সম্প্রদায়ের মধ্যে প্রেম ও সাহচর্যের যোগস্ত্র কোন্ শক্তিবলে স্থাপিত হয় ? বাংলার বৈষ্ণবাদী চিন্তা অন্তমারে সেই যোগস্ত্রের স্থাপনকর্তা হলেন ভগবান। এক্ষ নৈর্বাক্তিক, পরমাত্মা বাক্তিত্বের ধারক ও বাহক, ভগবান একদিকে মান্তবের সঙ্গে নিখিল ব্রন্ধাণ্ডের সংযোগ বক্ষা করেন, অগুদিকে ব্যক্তিগত, পারিবারিক ও সামাজিক সম্পর্কস্ত্রও বজায় রাথেন। ভগবান নৈর্বাক্তিক নন, কিন্তু পরমপুরুষ হিসাবে বহুবিশ্লিষ্ট ও বিচিত্র প্রকৃতির সঙ্গে ব্যক্তিসমুদ্যকে সমন্বিত করেন। ১৭

বিপিনচন্দ্রের দৃষ্টিতে ভগবান নিছক কল্পনা কিংবা আধ্যাত্মিক উপলব্ধিমাত্রনন, তিনি দেহীর স্থায় বিরাজমান। এথানে দেহী কথাটির মধ্যে এক দ্বিধ প্রতায় বর্তমান। প্রথমাবস্থায় মাস্থর পরিবেশ থেকে নিজেকে বিচ্ছিন্ধভাবে দেখে; দমগ্র পারিপার্শিককে কেবল জানা ও অফুভব করার মধ্যে দিয়ে বাক্তিত্বের পরিপূর্ণতা হয় না; ভদম্যায়ী ক্রিয়াশীলভায় বাক্তিত্বের পরিপূর্ণতি ঘটে। প্রথমে জাভা ও জ্ঞেয় পৃথক থাকে, কিন্ধু ক্রমে উভয়ের সাযুদ্ধ্যে জ্ঞান ও ব্যক্তিসন্তার পূর্ণতা দেখা দেয়। বৈষ্ণব মতে পরম দন্তা একদিকে যেমন মানবিক জগৎ থেকে দম্পূর্ণ পৃথক নন, ভেমনি দম্পূর্ণরূপে অঙ্গীভূতও নন। ঐক্যানৈকাই তাঁর প্রকৃতি। বিপিনচন্দ্র এই প্রকৃতিকে হেগেলের ঘান্দিক (dialectic) প্রক্রিয়ার দক্ষে তুলনা করেছেন। শেস্টি, দ্বিতি ও প্রলয়ের এই চিরন্ধন প্রক্রিয়া তাঁর মতে ঈশ্বরের লীলা। ঐশা লীলার মধ্যে চলে পুরুষ ও প্রকৃতির নিরন্তর মিলন ও বিচ্ছেদ— শংকরাচার্যের অন্থসরণে তাকে কিন্ধু মায়ারূপে দেখা হয় নি। ১৯

বিপিনচন্দ্র উল্লেখ করেছেন যে গোড়ীয় বৈষ্ণব সিদ্ধান্তে শ্রীক্রফই ভগবান বা পরমসন্তারূপে করিত। অবতাররূপে তার মানবদেহ ধারণের প্রশ্ন সেথানে অবাস্তর। কারণ মায়ুহেরই মধ্যে তিনি নিতা বিরাজমান। ভগবান নির্বাকার নন, আবার জড়াকারও নন, তিনি চিদাকার; তিনি অতীক্রিয় হলেও চিদিক্রিয়-সম্পন্ন। অনন্ত কোটি ব্রহ্মাণ্ডে অনন্ত কোটি জীবের সঙ্গে তিনি নিরন্তর লীলা করছেন। ২০ বিপিনচন্দ্র বলেছেন যে তুর্দমনীয় স্বাধীনতার স্পৃহা এবং সাধনার মাধ্যমে দেবতাকে মামুষেরূপে কল্পনা ও মাহুবের মধ্যে প্রত্যক্ষ করা বাঙালীর চিন্তা ও সাধনার ইতিহাসে এক অনন্ত বৈশিষ্ট্য। প্রাচীন শাল্লকে মান্ত করেও তার অভিনব ব্যাখ্যার ছারা শাল্লবন্ধনকে বাংলাদেশে শিথিল করা হয়েছে। ধর্ম ও সমাজ, স্মৃতি ও অর্থনীতির ক্ষেত্রেও ভারতের অন্তান্ত স্থান অপেক্ষা বাংলাদেশের মনোভাব ছিল উদারনীতি ও সাম্যের পরিপোষক। এই স্বাধীনতার তাব ও মানবতার আদর্শ মজ্জাগত থাকায় ইংরেজরা ইউরোপ থেকে মৃক্তি ও মানবতার বাণী বহন করে আনার ফলে বাঙালীর স্বপ্ত স্মৃতি আবার জেগে ওঠে। ঠার মতে উনিশ শতকের নবযুগে বাংলার সনাতন মৃক্তি ও মানবতার আদর্শ নবরূপ লাভ করেছিল। ২০

তিনি দেখিয়েছেন যে, চৈতক্তদেবের প্রবর্তিত গোডীয় বৈক্ষব সিদ্ধান্ত ও
দাধনায় তথাঙ্গ, ভাবাঙ্গ ও ভন্ধনাঙ্গের মধ্যে এক অসামাক্ত স্বাধীনতা ও প্রেরণার
আদর্শ ছিল। জাতিবর্ণ-ধর্মনির্বিশেষে তিনি সকলকে সমানতাবে নিজ সম্প্রদায়ভূক্ত করে নিয়েছিলেন। মহাপ্রভূ বাংলাদেশে সামা, মৈত্রী ও স্বাধীনতার আদর্শ
প্রচার করে সমাজ ও শাস্ত্রের শাসনবন্ধন থেকে মৃক্তিপ্রয়াসী এক সামাজিক
বিপ্লবের স্ট্রনা করেন। ১৭

বিদিনচক্রও নিজম্ব ও শ্বতম এক কৃষ্ণতন্ত রচনা করেছেন। কৃষ্ণকে তিনিও এক ঐতিহাসিক পুরুষরূপে প্রত্যক্ষ করেন। তার মতে ঐক্য ও সমন্বয়ের স্রস্টা ও দ্রষ্টা শ্রীক্রফের সঙ্গে জড়িত বিভিন্ন অলৌকিক উপাখ্যানগুলির কোনও ঐতিহাসিক ভিত্তি নেই। এদেশে আর্যরা উপনিবেশ স্থাপন করার পর অনার্যদের সঙ্গে যে-সংঘর্ষ দেখা দেয় অনার্য-বংশোদ্ভত শ্রীকৃষ্ণই সেই সংঘাতের নিশ্বত্তি ও সমন্বয় সাধন করেন।

বিপিনচন্দ্রের বক্তব্য: ক্লফের বাণীতেই স্থায়পরায়ণতা ও জাতীয় কর্তব্যের যথার্থ নির্দেশ পাওয়া যায়। ক্লফের নিদ্ধাম কর্মের উপদেশ পালনে কি ব্যষ্টি, কি সমষ্টি সকলেরই সর্বাঙ্গীণ কল্যাণ ও মৃক্তি সাধিত হবে। ক্লফের বিশ্বজ্ঞনীন প্রেমের বাণীতে ত্যাগ ও নিষ্কাম কর্মিষণা নিগৃঢ় আনন্দবহ। সেই প্রেমের দৃষ্টিতে সমগ্রের জন্য অংশের আত্মত্যাগ চিরস্তন মঙ্গলার্থেই প্রয়োজন; পরিণামে সমগ্রের মধ্যেই অংশ নিজেকে খুঁজে পায়। বিপিনচন্দ্রের মতে ভারতের সংখ্যাতীত জ্বাতি, বর্ণ ও ধর্মের মধ্যে যে নিরবচ্ছিন্ন ছন্দ্র বর্তমান— একমাত্র ক্লফের বাণীতেই তার স্থায়ী সমাধান পাওয়া যায়; কৃষ্ণ স্বয়ং প্রেম, ঐক্যা ও সমন্বয়ের প্রতীকস্বরূপ। ২৩

### তিন : ইতিহাসচিন্তা

আবোহী (inductive) বিচারপদ্ধতিতে বিপিনচন্দ্র ইতিহাসকে বিশ্লেষণ করেছেন। জাগতিক বিবর্তনধারায় তিনি ঘান্দিক (dialectical) প্রক্রিয়া উপলব্ধি করেন। তাঁর ব্যাথ্যাস্থসারে পরব্রহ্গই সেই জাগতিক বিবর্তনের নিয়স্তা। তাঁর মতে ইতিহাসের পশ্চাতে ঐশ নির্দেশনা (determinism) বর্তমান। ইতিহাস উদ্দেশহীন, পারম্পর্যবৃহিত ও বিক্ষিপ্ত কতকগুলি ঘটনার সমাহার মাত্র নয়; ইতিহাস হল দিব্য উদ্দেশ্য ও নির্দেশের অভিবাক্তিম্বরূপ। ইতিহাসের মধ্যে এক মহান অর্থ ও শুভ উদ্দেশ্য নিহিত থাকে—ভারতের ক্ষেত্রে যা হল আত্মনিয়ন্ত্রণের অধিকার অর্জন ও সভ্যানিয়ন্ত্রণরের প্রতিষ্ঠা। প্রভার্যটি হয়তো সকলের কাছে গ্রহণযোগ্য নয়, কিন্তু জাতীয় আন্দোলন ও নেতৃত্বের আধ্যাত্মিক ভারভূমি ও চেডনার প্রয়োজনে তিনি উক্ত ব্যাথ্যানে প্রবৃত্ত হয়েছিলেন। ইতিহাসের তিনি ভিন্ন সংজ্ঞা নিরূপণ করেছেন:

'The Sociological and Psychological group of the sciences have been revealing to us certain universal truths and principles regarding the course of human development in general, in the light of which, we may now build up a more correct history of any people than has hitherto been furnished by the annals of their kings or the journals of their warriors.' \*\*

দিব্য-নির্দেশনাভিত্তিক যে-নিগৃঢ় তাৎপর্য ও স্থগভীর অর্থপূর্ণতায় ভারতীয়দের জীবনেতিহাস বিধৃত তা আর্ঘসভ্যতার আদিপর্ব থেকে শুরু করে মুসলমান আধিপত্য, দেন ও পাল নূপতিদের শৌর্যবীর্ঘ, মারাঠাদের রাজত্ব, সর্বশেষে ইংরেজ- আমল অবধি কালাস্ক্রমে নিহিত। প্রতীচ্যের বিবর্তনতত্ত্বের দাহায্য গ্রহণ না করেই বিপিনচন্দ্র ভারতের ঐতিহাদিক ধারার স্বতন্ত্র ব্যাথ্যা করেছেন। এই ব্যাথ্যায় তিনি বেদ ও পুরাণের দাহায্য নিয়েছেন। ইতিহাদকে তিনি ঈশ্বরের লীলাভূমি হিদাবে দেখেছেন। কেশবচন্দ্রের 'God-in-History' প্রত্যয় তাঁকে এবিষয়ে প্রভাবিত করে। বন্ধিমচন্দ্রের মতো তিনিও শ্রীক্রম্বকেই ভারতের অন্তর্গাত্মা ('Soul of India') বলে মনে করতেন। ক্রম্ফচরিত্রেই ইতিহাদ ও বিবর্তনের মূলস্ত্রগুলি বিধৃত। ক্রম্ফচরিত্রে ভারতের আত্মা মূর্ত হয়ে উঠেছে। দর্শনগুরু ও উপদেষ্টার্নপে শ্রীক্রম্ব জাতীয় ঐক্য তথা নানা মত ও পথের সমন্বিত প্রতীকস্বরূপ।

ইংরেজ দার্শনিক বোসাঙ্কেট (১৮৪৮-১৯২৩) -এর চিস্তা অন্থসরণ করে তিনিও এই সিদ্ধাস্তে উপনীত হন যে মানবমনে প্রতিকলিত দিব্য অভীপা ক্রমাধ্রের সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় প্রতিষ্ঠানসমূহের মধ্যে দিয়ে প্রকাশিত হয়। তিনি বলেন যে পরাধীনতা মানবাত্মার পরিপন্ধী; ঈশ্বর তাঁর রূপ ও সন্তায় মান্থয়কে স্বষ্টি করেছেন— সে মান্থয় মৃক্তি ও নিম্কলুষতার অধিকারী— পাপে ও পরাধীনতায় সে আবদ্ধ থাকতে পারে না। ইংরেজ শাসনাশ্রয়ের মোহ এবং সামাজিক ও জাতীয় প্রতিবন্ধকতা থেকে মৃক্তির জন্ম দেশবাসীকে শান্তিপূর্ণ সংগ্রামে অবতীর্ণ হতে হবে।

দ্বিতীয়বার ইউরোপ ভ্রমণ অভিজ্ঞতায় বিপিনচন্দ্র বিশ্ব ইতিহাসের সম্ভাব্য তিনটি ধারা সম্পর্কে আশঙ্কা প্রকাশ করেন: এক, সারা ছনিয়ায় শাদাকালোর দ্বন্দ্ব ক্রমেই প্রকট হয়ে উঠবে; ছই, প্যান-ইসলাম জিগিরের প্রাবল্য; তিন, মঙ্গোলীয়—বিশেষ করে চৈনিক জাতির প্রতাপ বৃদ্ধির সম্ভাবনা। ২৫

তাঁর এ-তিনটি ভবিশ্বদ্বাণীই ইতিহাসের কষ্টিপাথরে অল্পবিস্তর প্রমাণিত হয়েছে। প্রতিকারস্থরপ তিনি ভারত ও ব্রিটেনের পারস্পরিক সাহচর্যমূলক সম্পর্কের প্রয়োজন অন্তত্তব করেন। সাম্রাজ্য শব্দটির পরিবর্তে সমবায়মূলক অংশিদারি, (co-partnership) কথাটি তিনি ব্যবহার করতে চেয়েছিলেন। ইংরেজের অন্ত্র্কুলে ভারতের স্বার্থ জলাঞ্জলি দেবার কোনও প্রশ্নই তাতে নেই।

ভারতের সনাতন ঐতিহের অন্নরাগী হলেও বিপিনচন্দ্র বাস্তব দৃষ্টিতে উপলব্ধি করেছিলেন যে নবভারত গঠন পুরানো ধারায় সম্ভব নয়; কারণ ভারতীয় মনন ও চিস্তনে বহু নতুন ধারা মিলিত হওয়ায় অবস্থা হয়েছে বিচিত্র ও জটিল এবং নবোদ্ধূত বিভিন্ন ধারা ক্রমে একই প্রবাহে মিলিত হয়েছে। তারই পরিপ্রেক্ষিতে একটি সমন্বয়ধর্মী আদর্শের (modern ideal) উদয় হচ্ছে বলে তিনি অন্নভব

করেন। তত্ত্বগতভাবে দেই আদর্শের মূলস্ত্র হল; ১. Rationality; ২. Reality; ৩. Spirituality; ৪. Universality। ব্যাবহারিক দিক থেকেও তিনি আদর্শটির তিনটি সম্ভাবনা উপলব্ধি করেন: ১. Freedom; ২. Fraternity ৩. Humanity। ব্যক্তির সম্যক আত্মোপলব্ধি ও বিকাশের মধ্যে দিয়ে এবং বাস্তব সমাজজীবনের মধ্যে দিয়ে এই আদর্শ যে মানবিক বিবর্তনপ্রক্রিয়ায় অগ্রসর হয়ে চলেছে ভার চরম পরিণতি ঘটবে আধ্যাত্মিকভায় এবং মহয়জীবনে দেবত্বের প্রতিষ্ঠায়। ২৬

# চার : রাষ্ট্রদর্শন

বিপিনচন্দ্রের মতে 'পলিটিক্স' 'পেটিয়টিজম' 'নেশন' 'ইণ্ডিপেণ্ডেন্স' ইত্যাদি শব্দগুলি প্রাচীন ভারতীয় চিস্তায় অমুণস্থিত ছিল-- পাশ্চাতা রীতিনীতির অমুধ্যান ও প্রভাবেই এই শব্দগুলি এদেশে প্রচলিত হয়েছে। প্রাচীন ভারতীয় সাহিত্যে 'রাজধর্ম' ও 'নীতি'— এই কথা ছুটিই মাত্র পাওয়া যায়; ইংরেজী statecraft-কেই 'নীতি' বলা চলে— গুক্রনীতি, কোটলানীতি, চাণক্যনীতি— সুবই statecraft-এর অন্তর্গত। যে-নিয়মে আভাস্তরিক ও পররাষ্ট্রিক সম্পর্ক নিয়ন্ত্রিত হত তাকেও নীতি বলা হত। এই প্রতায় শুধু এদেশেই নয়, অক্তান্ত প্রাচীন সমাজ সম্পর্কেও প্রযোজ্য। ইউরোপীয় নীতিবিদ্বা রাজ্যনীতিকে Ethics বা ধর্মনীতির অঙ্গ মনে করতেন। ২৭ নীতির প্রতিষ্ঠাকল্পে ভারতীয় নীতিবিদ্রা মোক্ষ অর্থাৎ জীবের মুক্তিকে আদর্শ হিসাবে রেথেছেন। তাঁদের মতে মন্তয়জের সর্বাঙ্গীণ বিকাশের জন্মই সমাজের প্রয়োজন; সমাজশাসনের মূলেও থাকে সেই একই উদ্দেশ্য— অর্থাৎ মানুষের অন্তর্নিহিত যাবতীয় ভভ শক্তি ও বৃত্তির উন্মেষদাধনপূর্বক তাকে মোক্ষের দিকে চালনা করা। তৎকালে রাষ্ট্রনীতির মূলস্থত্র ছিল: ১. কর্মাঙ্গ বা শাসনান্ত এবং ২. বিধানাঙ্গ। জনচেতনার বৃদ্ধির সঙ্গেই ঐ-তুটির স্বাতস্ত্র্য প্রসারিত হয়। রাজনীতি বা রাষ্ট্রনীতির চরম প্রয়োজন সাংসারিক উন্নতি নয়; জীবের মোক্ষ বা পারমার্থিক মৃক্তিই তার লক্ষা। হিন্দুরা দকল জাগতিক দমন্ধকে উপেক্ষা না করলেও মূলতঃ তাকে অলীক বা মায়িক মনে করতেন। তাঁরা জড়বাদী জগৎ বিষয়ে প্রাধাত্ত না দিয়ে আধ্যাত্মিক সাধনা ও প্রমার্থের সন্ধানে অধিক মনোযোগ দেন। তাঁর মতে হিন্দুরা প্রধানতঃ অছৈতবাদী— মায়ার প্রভাবে যেথানে ভেদের আধিপত্য সেথানেও তারা অভেদের পদ্বা বের করে; বাাবহারিক জীবনে ভেদের দ্বারা ভেদকে অভিক্রম করার জন্মে নানাবিধ বিধিনিষেধ, যেমন বর্ণাক্রমব্যবস্থা প্রবর্তিত হয়। বর্ণাক্রম বংশাক্রক্রমিক হয়ে পডেছে বটে, কিল্ক অতীতকালে সে আশ্রম ও ধর্মে সার্বজনীন মৈত্রী ও সর্বভূতে সমদৃষ্টির মনোভাব ছিল। ওলার্য এবং নিরাসক্তিতে মণ্ডিত হিন্দুধর্ম প্রক্রতপক্ষে একটি সমাজধর্ম। হিন্দুরা নেশন গড়তে গিয়ে ধর্মের আচ্ছাদন ব্যবহার করে, সেথানে ইউরোপীয়রা করেছে পলিটিক্রের— তাই ইউরোপে ধর্মের উপরে পেট্রিরটিজম স্থান পেয়েছে। ২৮

ভারতীয় রাষ্ট্রচিস্তা বিশ্লেষণ করে বিপিনচন্দ্র আয়ও বলেছেন যে, সয়াসধর্ম ভারতে প্রাধান্ত পাওয়ায় সংসারধর্ম হয়েছে থর্ব— সামাজিক ও রাজনৈতিক বিকাশও বাাহত হয়েছে। বিপিনচন্দ্রের কথায় 'বর্ণবিভাগ নিবন্ধন ও আশ্রম ধর্মের প্রাবল্যহেতু হিন্দুসমাজে কথনো মুরোপীয় সমাজের মত ব্যক্তিগত স্বত্ব স্বাধীনতা প্রতিষ্ঠা করিবার অবসর, প্রয়োজন ও প্রয়াস হয় নাই।' পরিবার, গোদ্ধী ও সবর্ণের মধ্যেই ব্যাষ্টির স্বার্থ ছিল বিলীন। পাশ্চান্ত্যের পরার্থ প্রবৃত্তি যেথানে স্বাদেশিকভায় রূপায়িত সেথানে হিন্দুদের পরার্থ চিস্তা গোত্রবর্ণ অতিক্রম করে সর্বভূতে উপনীত। পাশ্চান্ত্যে বাক্তি ও গোদ্ধীর সঙ্গে রাষ্ট্রের সম্পর্ক পেট্রিয়ন্দ্রের জন্মদান করে, তাদের কাছে রাষ্ট্রই সনাতন বস্তু; ভারতের সনাতন বস্তু ধর্ম। ধর্মকে কেন্দ্র করেই ভারতে শিথ ও মারাঠা জাতি সংঘরদ্ধ হয়েছিল। ২০

বিশিনচন্দ্রের মতে ধর্মের বন্ধন কেবল ধর্মেই নয়। ধর্মের সঙ্গে, ধর্মের মধ্যে সর্বত্র মান্তবের সাংসারিক স্বার্থ ও স্থান্তসন্ধান প্রবৃত্তি নিহিত থাকে। হিন্দু, ইসলাম বা খ্রীষ্টধর্ম কেবল পরমার্থের উপরই প্রতিষ্ঠিত হয় নি; লোকিক ও সাংসারিক স্বার্থ ও স্থান্তসন্ধানের দ্বারাই সেগুলি পরিপুষ্ট হয়েছে। রাষ্ট্র বা নেশন প্রতিষ্ঠায় স্ক্র্ম ধর্মতন্ত্র অপেক্ষা সাংসারিক স্থাবের স্বার্থসন্ধানই ছিল অধিকতর প্রবল। তাই মোগল সামান্ত্রোর শেষাবস্থায় বারভূইয়াদের যে-অভ্যুদ্র ঘটে সেখানে হিন্দু-মৃদলমানের কোনও অনৈক্য ছিল না। তেমনি সিপাহি বিদ্রোহের সময় ধর্ম নির্বিশেষে সকলেই ঐক্যবদ্ধভাবে ইংরেজের সঙ্গে যুদ্ধ করে। কাজেই ধর্মের বন্ধন নয়— স্বার্থের বন্ধনেই নেশনের জন্ম। অপর নেশনের সঙ্গে ভেদ আর নিজের নেশনের বিভিন্ন স্তরের মধ্যে যথাসন্তব ঐক্য ও একাত্মতা বজায় রাথা নেশন গঠনের আদল বহস্ত। নেশন হতে গেলেই বিশ্বের অন্তান্ত মানবসমষ্টি থেকে পৃথক হয়ে থাকতে হয়। বিশিনচন্দ্র মনে করতেন যে মানবেতিহাস ও

মানবসমাজের প্রকৃতি ও বিবর্তনের উপর প্রতিষ্ঠিত এক বিশ্ববাপী ও বিশাল সমাজবিজ্ঞান, আছে— সেই দৃষ্টিতেই বিশ্বনেশনের সম্ভাবনা অম্বীকার করা যায় না। বহু শাখা সংবলিত এই বিশ্ব-নেশনের মনোভাব নিয়েই ভারতীয় নেশনের তিনি বিকাশসাধন করতে চেয়েছিলেন। ৩°

বিপিনচন্দ্র ভারতীয় চিস্তা ও সাধনায় 'ইণ্ডিপেণ্ডেন্স' শব্দটির কোনও প্রতিশব্দ নেই বলে মনে করতেন। তাঁর মতে ইণ্ডিপেণ্ডেন্স ও স্বাধীনত। এক কথা নয়। স্বাধীনতা বা স্বরাজকে তিনি 'অটোনমি' অর্থে দেখতেন। ইণ্ডিপেণ্ডেন্স অভাবাত্মক, পক্ষান্তরে স্বাধীনতা ভাবাত্মক। ইণ্ডিপেণ্ডেন্স বা অনধীনতায় স্বরাজ লাভ করা যায় না; ভারতের সনাতন মৃক্তির সাধনা কথনও অনধীনতার মাধ্যমে সাধিত হবে না। ভারতীয়েরা একের উপাদক, তারা পৃথিবীকে কোনও দিন ভাগবাটোয়ারায় উন্থত হয় নি। এই তৃষ্প্রবৃত্তির ফলেই জার্মানি প্রভৃতি ইউরোপীয় রাষ্ট্র বিপর্যয় বরণ করেছে। ত্

অক্ষয়কুমারের মতো বিপিনচন্দ্রও নেশনকে জৈব (organic) প্রত্যয়ে বিশ্লেষণ করেন। নেশন তাঁর মতে একটি যাস্থিক ক্রিয়ার ফল নয়, পরম্পরবিচ্ছিন্ন ব্যক্তির সমন্বয়ও নয়। জীবসদৃশ নেশন সর্বব্যাপী এক চেতনা ও নীভির সমন্বয়ে আবদ্ধ। নেশনেই মানবিক সন্তার পরিপূর্তি ঘটে এবং পরমাত্মা প্রকাশমান হন; ব্যক্তিনাল্যের মহত্তর স্বার্থান্তকুলেই আত্মতাগের প্রয়োজন আছে বলে তিনি অন্তত্তব করতেন। ইতিহাসের নিরবচ্ছিন্ন ধারা ও চেতনায় ভাবী দিনের দিব্য উদ্দেশ্য অভিমূথে আধ্যাত্মিক ও নৈতিক উপাদানে গঠিত জীবসদৃশ নেশন নিরম্ভর আত্মপ্রকাশ করে চলেছে। নেশনের জৈব গঠন সম্পর্কে তিনি লিথেছেন:

'In a nation, the individuals composing it stand in an organic relation to one another and to the whole of which they are limbs and organs. A crowd is a collection of individuals; a nation is an organism, the individuals are its organs. Organs find the fulfilment of their ends, not in themselves but in the collective life of the organism to which they belong. Kill the organism—the organs cease to be and to act. ... An organism is logically prior to the organs. Organs evolve, organs change, but the organism remains itself all the same. Individuals are born, individuals die, but the nation liveth for ever.'

জাতীয়তাবাদকেও বিপিনচন্দ্র আধাাত্মিক দৃষ্টিতে দেখতেন। নিছক রাজ-

নৈতিক স্বাধিকারকেই তিনি পরম বলে মনে করতেন না। তাঁর কথায়:
'আমি রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা বা স্বরাজ চাহি এইজন্ম যে এই স্বাধীনতা বা স্বরাজ
ব্যতীত পূর্ণ মহন্ত্রই বিকাশ কিছুতেই সম্ভব হইতে পারে না। আর আমার
নিকটে পূর্ণ মহন্ত্রেরে বিকাশ অর্থ প্রত্যেক মানুষের মধ্যে যে-দেবতা প্রচ্ছন্ন
ইইয়া বহিয়াছেন, তাঁহাকে প্রকট করা।'০ও

তাঁর মতে পরিপূর্ণ মন্থয়ত্ব যার মধ্যে বিকশিত হয়েছে জীব ও শিব যুগপৎ তারই মধ্যে প্রকাশমান। যে ভাগ্যবান এই মান্থহের সাক্ষাৎলাভ করে তাকে আব মৃতি গড়ে উপাসনা করতে হয় না। মন্থয়ত্বের বিকাশ সর্বব্যাপী বা সর্বাত্মক হলে সকলকে পূজা করবে; সংসারেই হবে স্বর্গের প্রতিষ্ঠা। মান্থহের মধ্যেই দেবতা বিরাজ করেন— হঃখদারিদ্রা ও পরাধীনতা মন্থ্যত্ব বা দেবত্বের অবমাননা ছাড়া আর কিছু নয়। দারিদ্রা ও অজ্ঞান দ্র করে এই মন্থ্যদেবতার প্রতিষ্ঠা চাই।

তাঁর জৈব (organio) রাষ্ট্রত্বকে তিনি জাতির ন্যায় পরিবার ও গোষ্ঠার ক্ষেত্রেও প্রয়োগ করেছেন। তিনি অমুভব করেছিলেন যে দেশ এক আধ্যাত্মিক ক্রেমান্নয়নের পথে চলেছে— তাকে শুধুমাত্র রাজনৈতিক অথবা অর্থ নৈতিক তৎপরতা বলে মনে করা ভূল। অবশু আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে তিনি দেশের মৃক্তি আন্দোলনকে বিচার করতেন বলে কার্যভঃ তাকে দার্শনিক কচকচানির মধ্যে আবদ্ধ রাথার তিনি বিরোধী ছিলেন। তাছাড়া সনাতন ঐতিহ্ ও জাতীয়তাবাদের আধ্যাত্মিক নবাচিন্তা এক পর্যায়ের নয়। তিনি যথেইই বাস্তবামুগ ছিলেন বলে রাজনীতিকে দাবা থেলার সঙ্গে তুলনা করেন। সেজন্মে রাজনৈতিক কর্মস্টীকে ধরাবাধা পথে নিধারিত না করে শাসকদের কলাকৌশল অনুসারে তা নিরূপণ করাই ছিল তাঁর অভিমত। তা

বাজনীতিকে আধ্যান্মিক দৃষ্টিতে দেখার পিছনে তাঁর চিন্তা ঘৃটি প্রতায়ে বিভক্ত। প্রথমতঃ, ব্যক্তি ও সমাজজীবনের সামগ্রিক দিক থেকে তিনি ধর্মের প্রয়োজনীয়তা অমুভব করতেন: 'It judges economics, politics, arts, morals, all — from the standpoint of the whole'। ভারতীয় চিন্তায় ধর্মনিরপেক্ষতা বলে কিছু নেই; রাজনীতি মানবধর্মেরই অঙ্গ ও মোক্ষলাভের অম্যতম মার্গ। জাতীয়তাবাদের এই আধ্যাত্মিক প্রতায়ে তিনি একাধারে জাতীয় আবেগ ও বৈশ্বিক চেতনাকে মৃক্ত করতে চেয়েছিলেন। দ্বিতীয়তঃ, আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী নৈতিক মৃল্যবোধের উৎকর্ষ দাধন করে; ইংরেজের মহাম্বত্বতার মৃথাপেক্ষী

না হয়ে নিজ সতা ও শক্তির উন্মেষ সাধনপ্রয়াস অধিকতর কাম্য ও কার্যকর বলে তিনি মনে করতেন। ৩৫

আধাাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী সমসাময়িককালে অরবিন্দ ঘোষের চিন্তায় আরওবাাপক ও বিস্তৃতরূপে দেখা যায়। উভয়েই তারা নবশক্তিতে ভারতের ধর্মীয় পুনর্জাগরণের স্থপ্ন দেখেছিলেন। তবে দে ধর্ম বিশেষ কোনও সম্প্রদায়ের নয়। হিন্দু, মুসলমান ও ইংরেজ যুগ যুগ ধরে ভারতীয় ভাবধারার বিবর্তনে যে-উপাদান সংযুক্ত করেছে তারই সমন্বয়ে বিপিনচন্দ্র তাঁর 'Composite Patriotism'-এর তত্ত উদ্ভাবন করেন। তাঁর মতে শিবাঞ্জি উৎসবের মতো আকবর উৎসব পালন করা হলে দেশভক্তি আরও দৃঢ় ও পূর্ণাক্ত হবে।

মান্থবের অধিকারকে (Rights) বিপিনচন্দ্র প্রকৃতিগত বলে মনে করতেন; মৌল অধিকারগুলি নিয়েই মানুষ জন্মায়; যাবতীয় প্রাকৃতিক অধিকার জগদীখনই দিয়ে থাকেন; ঐসব মৌল অধিকার মানুষের একান্তই নিজন্ম, কেউ অধিকার স্বষ্টি করতে পারে না; অধিকারবলেই মানুষ সংবিধান রচনা করে; অধিকারের উৎস সংবিধান নয়। তিনি বলেন: "There can be no reform, social economic or political that can be got from outside. You must gradually acquire your rights." "

স্বদেশী ও বয়কট শব্দ তৃটি সম্পর্কেও তার স্বতন্ত্র দৃষ্টিভঙ্গী ছিল। সমসামগ্রিক নেতারা ঐ শব্দ তৃটিকে ভিন্নরূপে দেখতেন। মালবার দৃষ্টিতে স্বদেশী আন্দোলন ছিল দেশীয় শিল্পের সংবক্ষণ। টিলক মনে করতেন ঐ আন্দোলনের সাহায্যে দেশবাসীর আত্মনির্ভরতা, ত্যাগ ও দৃঢ় সংকল্পপ্তির ছারা বিশুবানদের বিদেশী ভোগ্যবস্তু ব্যবহারে নির্ত্ত করা সম্ভব। লাজপৎ রায় দেশীয় মৃলধনকে এই প্রচেষ্টায় রক্ষা করা যাবে বলে মনে করতেন। দাদাভাই নৌর্জি জনচিত্রের দর্শবে আর্থিক ও শিক্ষার বিষয়ে পুনর্গঠনের সম্ভাবনা অক্ষত্তব করতেন। ত্র

বিশিনচন্দ্র সম্পূর্ণ অন্ত দিক থেকে অথাৎ স্বদেশী আন্দোলনকে শুধু অর্থ-নৈতিক কৌশল হিসাবে দেখতেন না। তাতে তিনি গৃঢ় রাজনৈতিক তাৎপর্য আরোপ করেন। স্বাধীনতা সংগ্রামকে বলীয়ান করার জন্তেই জাতীয় শিক্ষা, স্বদেশী, বয়কট প্রভৃতি পদ্ধার অবলম্বন করতে চেয়েছিলেন। কলকাতা কংগ্রেসে (১৯০৬) তিনি এ বিষয়ে বলেছিলেন:

'It is impossible to work out a divorce between politics and economics, politics and industrial advancement in

India. Swadeshism must associate itself with politics; and when Swadeshism associates itself with politics it becomes boycott; and this boycott is a movement of passive resistance.

টিলক ও অরবিন্দের মতো তিনিও বিশ্বাদ করতেন যে স্বরাদ্ধ ভিক্ষার পথে আদবে না। তাই বিক্ষিপ্ত কিছু কল্যাণমূলক কাজ করে শাদকেরা যাতে সংগ্রামী জনচেতনাকে বিভ্রান্ত ও পরনির্ভর করে না তোলে দেজন্তে তিনি দাধারণের ধনপ্রাণ রক্ষার বিষয়েই কেবল সরকারি কার্যকলাপকে দীমাবদ্ধ রাথার পক্ষপাতী ছিলেন। সরকারি প্রভাব থেকে জনমনকে মৃক্ত রাথার উদ্দেশ্যে তিনি দর্ব বিষয়েই বেদরকারি প্রচেষ্টার প্রয়োজন দর্শিয়েছিলেন।

স্ববাজ শব্দটি স্থারাম গণেশ দেউস্কর তাঁর বাংলায় লেখা 'দেশের কথা' (১৯০৪) গ্রন্থে সর্বপ্রথম ব্যবহার করেন। তারপর কলকাতা কংগ্রেদে (১৯০৬) সভাপতি দাদাভাই নৌরজি কথাটি ঔপনিবেশিক স্বায়ন্ত্রশাসন অর্থে ব্যবহার করেছিলেন। পরে বিভিন্ন নেতা স্বরাজের বিভিন্ন দংজ্ঞা নিরূপণ করেছেন। বিপিনচন্দ্র স্বরাজ বলতে জনগণের স্বরাজ এবং তার তার্থিক পৃষ্ঠপটস্বরূপ 'দিব্য গণতন্ত্র' আদর্শটিকে উপস্থাপিত করেন। এ-সম্পর্কে তাঁর বক্তব্যের কিছুটা উদ্ধৃত করে আলোচনায় অগ্রন্থর হওয়া যেতে পারে:

'The ideal of Swaraj that has revealed itself to us is the ideal of Divine Democracy. It is the ideal of democracy higher than the fighting, the pushing, the materialistic, I was going to say, the cruel democracies of Europe and America. This is a higher message still. Men and Gods; and the equality of the Indian Democracy is the equality of the divine nature, the divine possibilities and the divine destiny of every individual being.'

স্বৃদ্য বনিয়াদের উপর স্বরাজের মজবুত ইমারতের জন্ম চাই সংযুক্ত ভারতের নিপুণ গাঁথনি। তাতে ভারতের জনমন ও চেতনা স্বস্থ রাজনৈতিক পথে চালিত হবে। এবং ঐতিহাগত আদর্শের দঙ্গে সংগতি বজায় রেথে ভারতের মৃক্তির দাধনা দিবা গণতন্ত্রের মধ্যে দিয়ে আত্মপ্রতিষ্ঠা অর্জন করবে। ঐতিচতন্তাকে বিপিনচক্র দিবা গণতন্ত্রের অন্ততম পথপ্রদর্শক এবং এ-চিস্তার দন্ধান অক্তৈতে বেদান্তেই পাওয়া যায় বলে মনে করতেন; প্রীমন্ত্রগবদ্গীতাতেও সকল প্রাণীর মধ্যে দিবা সন্তা আছে বলা হয়েছে এবং তদক্ষযায়ী সকল প্রাণীই শ্রদ্ধা ও মর্যাদায় সমানাধিকারী।

দিব্য গণতন্ত্রের প্রত্যয়ে মাত্র্যমাত্রেই একটি ভোটের অধিকারী; আধ্যাত্মিক ব্যশ্তনায় প্রত্যয়টি ভারতীয়দের কাছে থুবই সহজবোধ্য ও হৃদয়গ্রাহী। 8°

ব্যক্তিস্বাতস্ত্র্য সম্পর্কে বিপিনচন্দ্র মনে করতেন যে গোষ্টার যূপকার্চে ব্যক্তিস্থার্থের বলিদান অন্তচিত বটে, কিন্তু গোষ্টার প্রস্থান্ধনে ব্যক্তির আত্মত্যাগ ও কুচ্ছুদাধনের প্রশ্ন অসংগত নয়; গোষ্টার শ্রীবৃদ্ধি ঘটলে ব্যক্তির বিকাশ স্বতঃই দেখা দেবে। উভয়ের মধ্যে তিনি জৈব সমন্বয়দাধনের পক্ষপাতী ছিলেন। ব্যক্তির মতামত ব্যক্ত করার নিরঙ্কুশ স্বাধীনতায় তিনি বিশ্বাস করতেন।

'Imperial Federation'-এর তত্ত্ব (১৯১১) বিপিনচন্দ্রের অপর একটি
নিজস্ব নতুন উদ্ভাবনা। আন্তর্জাতিক সংঘ গঠনের একটি কৃদ্র পরিকল্পনা ছিল
দেই তত্ত্বের মূল বিষয়। তাতে তিনি এমন এক সংস্থা গঠনের প্রস্তাব করেন যার
অধীনে ব্রিটেন, ভারত ও অক্যান্ত স্বয়ংশাসিত স্বাধীন ডোমিনিয়নগুলি পারস্পরিক
উন্নয়ন ও প্রতিরক্ষার জন্ত আবদ্ধ থাকবে। একই সংস্থাধীনে অঙ্গান্তীভাবে যুক্ত
সকলেই পরস্পরকে নিয়ন্ত্রণ করবে। সমসাময়িককালে শেতকায় দেশগুলিকে
নিয়ে ঐধরণের সংস্থা গঠনের চেষ্টা হয়েছিল— বিপিনচন্দ্র সেই প্রয়াসকেই তিন্ন
রূপে জাতি ও বর্ণবৈধম্য থেকে মূক্ত করে এক সমবায়ী সংস্থা গঠনের প্রস্তাব
করেন। তাঁর সেদিনের চিন্তা যেন আজকের কমন ওয়েলথ অব নেশনদে রূপায়িত
হয়েছে।

তাঁর সেই রাজনৈতিক ফেডারেশনের সঙ্গে তিনি এক আধ্যাত্মিক ফেডা-রেশনের স্বপ্নও দেখেছিলেন। হিন্দুধর্মকে তিনি নানা মত ও পথের সমধ্যস্থররপ একটি ফেডারেশনের সমতৃল্য জ্ঞান করতেন। বিশ্বজ্ঞনীন ফেডারেশন গঠনকঙ্কে বিশ্বের সকল জ্ঞাতি ও তাদের রাজনৈতিক কর্মতৎপরতাকে ঐক্যবদ্ধ করার জ্ঞা তারতীয়দের তিনি আহ্বান জ্ঞানান। তাঁর মতে ভারতীয় জ্ঞাতীয়তাবাদ ও বিটিশ সাম্রাজ্যবাদের মধ্যে সামঞ্জ্ঞ বিধান অসম্ভব নয়।

তার সামাজ্য ও সামাজ্যবাদের সংজ্ঞাও স্বতম্বভাবে বিশ্লেষিত হয়েছে। প্রচলিত ধারণা, বিশেষ করে মার্কস বা লেনিনের চিস্তার সঙ্গে তার কোনও মিল নেই। সামাজ্যবাদ সম্পর্কে তিনি লিথেছেন:

'...modern imperialism is not a pure falsehood or an absolute wrong. Its falsehoods are mixed up with its truths and its wrongs with its rights...The greatest fascination of imperialism, to the modern mind, is that it makes for the unification of humanity to an extent and upon a measure

that is impossible under any other known form of human organization or association.'83

সমাজ ও দভ্যতার বিবর্তন বিশ্লেষণ করতে গিয়ে তিনি দেখিয়েছেন যে ব্যক্তি, পরিবার, গোষ্ঠা, জাতি ও রাষ্ট্রের মধ্যে দিয়ে মানবিক মৃল্যবন্তা দামাজ্যবাদে পরিণতি লাভ করেছে। দামাজ্যবাদের দমদাময়িক দংকীর্ণ ও অত্যাচারী রূপ দম্পর্কে তিনি যথেষ্টই অবহিত ছিলেন। তিনি দেই সংকীর্ণতা অতিক্রম করে একটি দার্বজনীন রাষ্ট্রদংঘের মধ্যে ঐক্যের সন্ধান লাভ করা যায় বলে মনে করতেন। লীগ অব নেশনদ বা ইউনাইটেড নেশনদের চিন্তা তথন মাতৃজঠরে। দামাজ্যকে তিনি একটা ফেডারেশনের দৃষ্টিতে কল্পনা করেন এবং দেই ফেডাবেশনের অন্তর্গত বিভিন্ন জাতি হবে স্বয়ংশাদিত। তাঁর কথায়:

'The empire idea is essentially larger and broader than the nation idea. It aims at the unification of widely separated territories, of widely divergent interests, of widely different cultures, into one organic whole.'

তাঁর এই চিন্তার পিছনে একটি বিশ্বন্ধনীন ঐক্য, দৌহার্দ্য ও সমন্বয়ের কল্পনা ছিল। তিনি যে-সাম্রাজ্যের কল্পনা করেন সেখানে বিশেষ কোনও দেশ বা জাতির আধিপত্য অরুপন্থিত। সেথানে সকলেরই স্থান সমান। তাঁর বিশ্বন্ধনীন দৃষ্টিভঙ্গী গড়ে ওঠে এই ধারণায় যে, তুনিয়ার কোনও জাতিই অপর হতে বিচ্ছিন্নভাবে অন্তিম্ব বন্ধায় রাখতে পারে না। সমান্ধ থেকেও মান্ত্র্য যেমন বিচ্ছিন্নভাবে থাকতে পারে না, তেমনি সারা বিশ্বের ক্ষেত্রেও পারস্পরিক প্রয়োজন ও স্থবিধার দিক থেকে সমৃদ্য রাষ্ট্রের স্থসংবদ্ধ সম্পর্ক থাকা চাই। সমাজের মতো দাম্রাজ্যকেও বিপিনচন্দ্র জৈব (organic) বিচারে ব্যাখ্যা করেছেন। বিশ্বসমন্বয়কারী সংস্থা তথা মানবজাতির ঐক্যবিধানের চিন্তা তাঁর বৈশ্বিক মানবতন্ত্রী চেতনায় গঠিত হয়েছিল।

বিপিনচন্দ্রের রাষ্ট্রচিস্তার ক্রমাগত পরিবর্তন এবং ক্ষেত্রবিশেষে পারম্পর্যের অভাব স্থপরিক্ট। আর দে-বিষয়ে তিনি নিজেও সচেতন ছিলেন। কিন্তু তাঁর পূর্বেকার চরমপন্ধী জাতীয়তাবাদের সঙ্গে পরবর্তীকালের 'Imperial Federation' তত্ত্বের কোনও বিরোধ আছে বলে তিনি মানতেন না। তাঁর মতে— প্রথমে জাতির ভিতকে শক্ত করতে হবে, তারপর চাই বৈখিক সমন্বয় ও মিলন।

## পাঁচ : আর্থনীতিক চিন্তা

আর্থনীতিক বিষয়ে বিপিনচন্দ্র কোনও নতুন তত্ত্ব উদ্ভাবন বা তাত্ত্বিক আলোচনায় প্রবেশ করেন নি। তাঁর আর্থনীতিক চিস্তা ছিল মূলতঃ বিশ্লেষণমূথী। বানাডে, নৌরজি বা রমেশ দন্তর মতো তিনিও সমকালীন বিশ্বের অর্থ নৈতিক পরিস্থিতির পৃষ্ঠপটে ভারতীয় অর্থ নৈতিক অবস্থার বিশদ আলোচনা করেন এবং স্বকীয় দৃষ্টিতে এক নতুন দিকের নিশানা জানান।

ভারতে ইউরোপের অন্তুকরণে শিক্ষোন্নয়নের তিনি বিরোধী ছিলেন। কারণ প্রথমতঃ তাতে মেশিনের ব্যবহার বৃদ্ধি পাবে। মেশিনের ব্যবহার ছুই কারণে দরকার হয়— এক, শ্রমের অপচয় নিবারণ; তুই, ক্রন্ত উৎপাদন। শ্রমের ক্ষেত্রে মেশিনের বছল ব্যবহার পরিণামে ভারতের বেকার সমস্থাকে আরও বাড়িয়ে তুলবে। কৃষির ক্ষেত্রে উদৃত্ত শ্রম শিল্পে নিয়োজিত হবার পথ বন্ধ হয়ে যাবে। 8° ভারতীয় সামাজিক ও অর্থ নৈতিক ধারার দিক থেকে বিচার করে তিনি বলেন যে পাশ্চান্ত্যের আধুনিক পুঁজিবাদী বাবস্থার অমুকরণে ভারতীয় শ্রমজীবী ও কারিগরেরা তাদের পূর্বতন স্বাধিকার হারাবে। অতীতে ভারতের শ্রমজীবীরা নগর ছাড়া অন্তত্র কোথাও দর্বাংশে শিল্পের উপর নির্ভরশীল ছিল না। কুশল কারিগর ও শিল্পশ্রমিকেরা কিছু সময় কৃষিকর্মে অতিবাহিত করে স্বয়ংনির্ভর থাকত। তাদের প্ঁজিরও সেজন্মে খ্ব বেশি প্রয়োজন হত না; অর্থ নৈতিক স্বাধিকার সেজন্মে তাদের অক্ষুণ্ণ থাকত। সমবায়ী ব্যবস্থা থাকার ফলে অর্থনৈতিক শোষণ বলে কিছু ছিল না। একাধারেই তারা ছিল শ্রমিক ও মালিক। দ্বিতীয়তঃ, উৎপাদনের পরিমাণ ও গতির প্রশ্ন তখনই কার্যকর হয় যথন পণ্যের বহির্বাজার হস্তগত থাকে। ভারতের না আছে পর্যাপ্ত পুঁজি, না আছে বহির্বাজারে আধিপত্য। পরাধীন অবস্থায় দেশীয় শিল্পকে বিদেশী শাসকদের অর্থ নৈতিক স্বার্থেব অন্তক্লে জুড়ে রাখা হবে— এই আশক্ষায় বিপিনচন্দ্র ভারতের তৎকালীন অর্থনৈতিক উন্নয়নকে ভারতীয় ধারায় গঠনের পক্ষপাতী ছিলেন। তাঁর মতে ইউরোপের পুঁজিবাদী ব্যবস্থা ভারতীয় সমাজ ও অর্থ নৈতিক ধারার পক্ষে অন্তপযোগী। 188

তিনি মনে করতেন যে পাশ্চান্ত্যের পূঁজিবাদী সমাজব্যবস্থায় মহুয়াত্ব উপেক্ষিত। সাধারণ মাহ্মষ সেথানে অবিরত শোষিত ও নিপীড়িত হয়। অবশ্য ভোটাধিকার প্রবর্তনের ফলে তাদের তুর্গতি কিছুটা প্রশমিত হয়েছে; দেখা দিয়েছে শ্রমিক সংগঠন, সমাজতন্ত্র ইত্যাদি। সংঘবদ্ধভাবে সেথানকার শ্রমিকেরা মালিকদের কাছে স্থায়া স্বযোগস্থবিধা আদায়ের অধিকার পেয়েছে। কিন্তু উভয় পক্ষের দদ্বের শেষ যে কোথায় তা অপরিজ্ঞাত; পরিণামে হয়তো একটা সমন্বয় অথবা চরম বিনাশ সংঘটিত হবে। ইউরোপীয় পুঁজিবাদী শিল্লোন্নতির অন্নকরণ ভারতীয় অর্থ নৈতিক সমস্থার সমাধানে আদে কার্যকর হবে না বলে বিপিনচক্র অভিমত প্রকাশ করেন।

তিনি দেখিয়েছেন যে ভারতে এই প্রচেষ্টার পিছনে নবজাত দেশীয় পুঁ জিবাদী শ্রেণী ও সাম্রাজ্যবাদী শক্তি যুক্তভাবে সক্রিয়। নীতিগতভাবে তাদের সমর্থন করেন এদেশের বুজিজীবীরা। তাঁর মতে এই প্রচেষ্টাকে সর্বতোভাবে বাধা দেওয়া প্রয়োজন। ভারতের নিজস্ব শিল্পবাণিজ্য নষ্ট হয়ে যাওয়ায় এখানকার অধিকাংশ অধিবাদী কৃষির উপর নির্ভরশাল। সময় বিশেষে অনার্ষ্টি প্রভৃতি কারণে কৃষির ব্যাঘাত ঘটলে তাদের অধিকাংশ অনাহারে দিন কাটায়। সেজতে কৃষিকার্যে নিযুক্ত উদ্ভ জনসংখ্যাকে শিল্পোৎপাদনে নিয়োগ করা প্রয়োজন। শিল্পোৎপাদনের প্রয়োজনকে বিপিনচন্দ্র অস্বীকার করেন নি, কিন্তু তার রূপ ও প্রকৃতি সম্পর্কেও স্থপষ্টভাবে কিছু বলেন নি।

নৌরজি, রমেশ দত্ত, গোথলে প্রম্থ ভারতীয় অর্থনীতিবিদদের মতো তিনিও
মনে করতেন যে ইংরেজ শাসনকালে দেশের ধনসম্পদ ক্রত বিদেশে পরিবাহিত
হয়ে চলেছে। ভারতে বৈদেশিক মৃলধন অতি বেশি লগ্নী হওয়ায় এথানকার
খাভাবিক অর্থ নৈতিক বিকাশ চরম বিনাশের সন্ম্থীন। এদেশে ইংরেজের
রাজনৈতিক শাসনের পিছনে যে অর্থ নৈতিক শোষণের অভিসন্ধি নিহিত সেসম্পর্কে তাঁর চেতনা ছিল প্রথর। তিনি মনে করতেন যে রাজনৈতিক শাসনের
বিক্রেক্টে এতকাল যাকিছু আন্দোলন পরিচালিত হয়েছে, অর্থ নৈতিক শোষণের
প্রতি তেমন নজর দেওয়া হয় নি। ৽ প্রথম মহাযুদ্ধের (১৯১৪-১৮) পর বিটেনের
অর্থ নৈতিক পরিস্থিতির বিশ্লেষণ করে বিপিনচন্দ্র দেখিয়েছেন:

- ১. ক্ষাম্পু রাজকোষকে দেউলিয়া থেকে রক্ষার জন্ম স্বর্ণের যথোচিত রিজার্ভ ব্যতিরেকেই অবাধে নোট ছাড়া হচ্ছে;
- মহাযুদ্ধের দায়দেনা ও রাশিয়া ও অক্তান্ত স্থানে সামরিক ক্রিয়াকলাপের
  ফলে দৈনিক ৪০ লক্ষ্পাউও বায় হচ্ছে;
- ৩. রাজস্বের স্বাভাবিক আদায় থেকে ঐ ব্যয়নিবাহ অসম্ভব ;
- ৪. ইংরেজ রাজনীতিক ও অর্থনীতিবিদরা এইকারণে একটা উপায় উদ্ভাবন করেছেন যাতে পুঁজিপতিরা রাষ্ট্রের সঙ্গে মৃনাফার অংশীদারী শর্তে গঠিত

দংস্থার মাধ্যমে উপনিবেশগুলির প্রাকৃতিক দম্পদ উল্লয়নে উল্লোগী হতে পারে;

- ৫. ইম্পিরিয়াল প্রেকারেন্স নীতির অমুকূলে পূর্বতন অবাধ বাণিজ্য-নীতির বর্জন;
- ৬. যুদ্ধের সময়ে যুদ্ধেরই কাজকারবারে কিছু সংখ্যক পুঁজিপতি বিরাট অঙ্কের মুনাফা লুটেছে;
- ৭. যুদ্ধের ফলে ব্রিটেনের শিল্পবাণিজ্য বিপর্যস্ত হয়ে পড়েছে;
- তিটেনের শ্রমিকশ্রেণীর মধ্যে তীত্র অসন্তোষ দেখা দিয়েছে; তারা ভর্
  ম্নাফারই অংশ চায় না, কলকারথানার পরিচালনাতেও তারা অংশ গ্রহণ
  করতে চায়;
- রিটেনের ধনতান্ত্রিক শোষণ ব্যবস্থার পক্ষে সবচেয়ে ভীতিপ্রাদ হয়ে দাঁড়িয়েছে
   সেথানকার শ্রমিক আন্দোলন।

বিপিনচন্দ্র দেখিয়েছেন যে অর্থ নৈতিক সংকট থেকে পরিব্রাণের জন্ম রিটেন তার ডোমিনিয়ন ও উপনিবেশগুলির কাঁচা মাল ও সস্থার মছুরির দিকে দৃষ্টি দিয়েছে। এই নতুন অর্থ নৈতিক অভিদক্ষিকে নির্বাধে কার্যকর করার জন্ম ভারতে মন্টকোর্ড শাসন সংস্কারের (১৯১৭-১৯) প্রস্তাব উল্লেছে। কি ভারত সরকার, কি রিটিশ পালামেন্ট উভয়েয়ই টিকি ইংরেজ পুঁজিপতিদের কাছে বাঁধা। এমতাবস্থায় বিপিনচন্দ্র শক্রর শক্র অর্থাৎ রিটিশ শ্রমিক দলের সঙ্গে মৈত্রীর সম্পক স্থাপনের যৌক্তিকতা দেখিয়েছেন। তার মতে শ্রমিকদল একদিকে নিজ দেশের পুঁজিপতি মনোভাব সম্পকে সচেতন, অন্তদিকে নিপীড়িত ভারতীয়দের প্রতিও সহায়ভৃতিশীল; তাই ভারতীয় জাতীয়ভাবাদীদের বিলাতের শ্রমিক দলের সঙ্গে বর্ত্বস্ত্রে আবদ্ধ হওয়া প্রয়োজন। ৪৭

তিনি সেইসঙ্গে একথাও বলেন যে ত্রিটিশ শ্রমিকশ্রেণী ভারতীয়দের প্রতি
সহাসভৃতিশীল হবে না, যদি তারা দেখে যে ভারতীয় জাতীয়তাবাদীরা নিজ
দেশের পুঁজিবাদী স্বার্থের বিরুদ্ধে নারব রয়েছে। তাই তিনি ভারতীয় শ্রমিক
শ্রেণীকে কুসংগঠিত করার প্রয়েজন উপলব্ধি করেন। ভারতীয় শ্রমিকদের
কাজের সময় দৈনিক আট ঘণ্টা এবং ইংলাওর শ্রমিকদের সমত্তলা মজুরির জন্ত আন্দোলন স্পৃষ্টি করা প্রয়োজন। এজন্য তিনি আইনান্তর্গ বাবস্থারক দাবি করেন।
এর কলে ভারতের সন্তার মজুরির প্রতি ইংরেজের আর আক্রণ থাকবে না।
বিপিন্তন্দ্র এই দৃষ্টিতে বিটেন ও ভারত তথা দারা বিশ্বের শ্রমিক আন্দোলনকে
ক্রিক্রেক্ক করার প্রস্তাব ভোলেন। বিশ্ব সস্তার মজ্বির পর সন্তার কাঁচা মালের প্রশ্ন। সেদিকে ইংরেজদের প্রল্ব দৃষ্টিকে প্রত্যাহত করার জন্ম তিনি ভারতে লগ্নী মূলধন থেকে প্রাপ্ত মূনাফার সর্বোচ্চ হার বেঁধে দিতে চান। উদ্ভ মূনাফা রাজকোষে জনা দেওয়া বাধ্যতা-মূলক করলে দেশোম্বনে অর্থের ঘাটতি হবে না। তিনি মনে করতেন যে ভারতীয় শ্রমিকদের ইংরেজ শ্রমিকদের সমত্ত্বা বেতন ও পদমর্থাদা দিলে প্রকারান্তরে ভারতের সঙ্গে অন্তান্ত দেশের বিশেষ করে বিটিশ ডোমিনিয়নগুলির সম্পর্ক উন্নত হবে। ভারতীয় শ্রমিকদের ঐসব দেশে জীবিকার সন্ধানে বস্বাদ বে-আইনি করার কথা আর উঠবে না। ভারতীয় শ্রমিকদের মজুরি কম বলে ঐসব দেশের পুঁজিপতিরা দেশীয় শ্রমিকের পরিবর্তে ভারতীয় শ্রমিক নিয়োগ করে। ফলে সেথানকার শ্রমিক শ্রেণীর মনে ভারতীয়দের প্রতি বিদ্বেষ ভার দেখা যায়। ১৯

#### ছয়: শিক্ষাচিন্তা

জীবিকাস্থতে বিপিনচন্দ্র প্রথমজীবনে বিভিন্ন স্থানে শিক্ষকতা করেন। পরবর্তী-কালে তিনি সাংবাদিক হন। মাঝে কিছুকাল তাঁকে গ্রন্থাগারিক পদে দেখা যায়। তাঁর লেখা ও বক্তৃতায় শিক্ষা সম্পর্কিত চিস্তার পরিচয় যা পাওয়া যায় তা প্রধানতঃ সমালোচনামূলক। এ বিষয়ে তত্ত্বগত আলোচনার গভীরে তিনি বিশেষ প্রবেশ করেন নি। জাতীয় শিক্ষাপর্ষদের অন্তত্ম সংগঠকরূপে প্রচারকালে প্রদত্ত বক্তৃতাগুলি থেকে তাঁর শিক্ষাদর্শের একটি রেখাচিত্র পাওয়া যায়।

ভারতের স্নাতন আদর্শাহ্নসারে তিনি শিক্ষার তত্ত্বগত ভিত্তিস্বরূপ মান্ন্রের জীবনসম্পূক্ত পাঁচটি বিষয়ের সমন্বয়, নিয়ন্ত্রণ ও বিকাশের প্রয়োজনীয়তা দর্শিয়েছেন। বিষয় পাঁচটি হল: ১. দেহ, ২. অস্তর, ৩. অহুভূতি, ৪. বৈষ্মিক কর্ম, ৫. দিব্য প্রেরণ। । ৫ ॰

মান্তবের এই পাচটি বিষয়ের চাই সমন্বয়, একটির ছারা অন্ত কোনোটির অবদমন নয়। এগুলির ক্রমবিকাশের ফলে মান্তবের নিম্নবৃত্তিগুলি উচ্চবৃত্তির ছারা নিয়ন্ত্রিত হয় এবং আত্মিক সত্তার নিরঙ্কুশ মৃ্জি ও আধিপত্য দেখা দেয়। উপরোক্ত বিষয় পাচটি স্ব স্ব ক্ষেত্রে স্বয়ংসম্পূর্ণ এবং নিয়মাধীন— যেমন দেহ ও অস্তর শারীরবৃত্ত ও মনস্তত্ত্ব ( Psychophysics ) অধীন। বিষয় পাচটির সমন্বয় ও নিয়ন্ত্রণের মধ্যে দিয়ে মান্ত্ব প্রকৃতিকে জয় করতে পারে। ৫১

মননশীলতা, নৈতিকতা, স্জনশীলতা ও আধ্যাত্মিকভার দৃষ্টিতে শিক্ষাবাবস্থা প্রবর্তিত হওয়া প্রয়োজন। জীবন ও জীবিকার সঙ্গে তার সামঞ্জ্য থাকা চাই। দেশের বর্তমান শিক্ষাবাবস্থায় মৃথস্থ বিছারই প্রাধায় বেশি, বোধ ও বৃদ্ধিগত বিকাশের হুযোগ অন্তপস্থিত। জাতীয় ভাবধারার সঙ্গেও তার আদৌ সংযোগ নেই। মাটির সঙ্গে যোগস্ত্রহীন টবে ঝোলানো অর্কিডের মতো এদেশের শিক্ষাব্যবস্থা প্রবর্তিত হয়েছে; দেশীয় ধারা ও বিষয়ের পরিবর্তে বিদেশী বিষয়েই ঐ ব্যবস্থা নিবন্ধ। এর কারণ এদেশের আধুনিক শিক্ষাব্যবস্থার প্রবর্তন ঘটেছে ইংরেজের উল্ডোগে। \*\*

ইংরেজ নিজের শাসন ও শোষণের তাগিদেই এদেশের শিক্ষাবাবস্থাকে রূপায়িত করেছে। তারা শিথিয়েছে 'ঘটম্ব ও পটম্ব'— যাতে দেশবাসীর 'দাসম্ব' অটুট থাকে। তাই দেশের লোকের চিত্ত 'ঘটাকাশ ও পটাকাশেই' আবদ্ধফলে রাজনৈতিক আকাশ কোলাহল থেকে মুক্ত। আধুনিক শিক্ষার আলোক
ভারতবাসীরা পাক্ সেটা শাসকদের অভিপ্রায় নয়। কারণ ইউরোপীয় চিন্তা ও
জ্ঞানের পরিপূর্ণ আস্বাদ পেলে এখানকার সাধারণ মামুষ পাশ্চাস্তোর গণতাদ্ধিক
ফ্রামোগস্থবিধা দাবি করবে। শিক্ষাব্যবস্থা উচ্চ মধাবিত শ্রেণীর মধ্যেই সীমাবদ্ধ—
যাতে শাসকদের কায়েমী স্বার্থ তারা অক্রের রাথে। সেই দৃষ্টিতেই ঐ শ্রেণীকে স্পৃষ্টি
করা হয়েছে। পশ্বিমী ভাবধারায় এবং শাসকদের স্বার্থাম্বর্কলে ঐ শ্রেণীকে
এমনভাবে শিক্ষা দেওয়া হয়েছে, যাতে তারা সাধারণ মামুষ ও আমলাতয়ের
মধ্যস্থ হিসাবে কাজ করতে পারে। জনসাধারণের আফুগতা তারা একদিকে অজন
করে, অপরদিকে বিদেশী শাসকদের স্বার্থ সংরক্ষণ ও তৃষ্টিবিধানের মাধ্যমে
নিজেদের স্থ্যোগস্থবিধা আদায়ের সঙ্গে নানা সন্মান ও খেতাবে ভূষিত হয়।
ভারত সরকারের সমগ্র শিক্ষাব্যবস্থাই এই নীতি অমুসারে পরিকল্লিত ও
রপায়িত। বি

বিপিনচন্দ্র চাইতেন দেশের ঐতিহ্য, আবেগ ও বৈশিষ্ট্য অন্তথায়ী দেশেরই প্রতিনিধিস্থানীয় ব্যক্তিদের নেতৃত্বে জাতীয় শিক্ষার প্রবর্তন। ব্যক্তিমাশুষের ক্ষেত্রে যেমন স্বতম্ব আচারবিচার, ইচ্ছা, অভিক্রচি, কল্পনা ও নানাবিধ প্রবণতা থাকে তেমনি সংশ্লিষ্ট দেশের জলবায়, ভৌগোলিক অবস্থান, নৃতাত্তিক গঠন, মানসিক প্রকৃতি ইভাাদি অতি স্বাভাবিক কারণেই বিভিন্ন জাতির মধ্যে

তারতমা থাকে তাচাড়াও এক জাতি থেকে অপর জাতির সামাজিক, রাজ-নৈতিক ও অর্থ নৈতিক গঠন পৃথক হতে পারে। সেজ্জে প্রতি জাতিরই নিজ নিজ ক্ষেত্রে জাতীয় আবেগ, ঐতিহ্ ও প্রকৃতি অন্নুযায়ী তার শিক্ষাবাবস্থা প্রবৃত্তিত হওয়া বাস্কৃনীয়। ° °

বিপিনচন্দ্র মানদিক শিক্ষরে দক্ষেই বিজ্ঞান ও করিগরি শিক্ষণের প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করেন। প্রথমটি বাভিরেকে মান্তমের স্কর্মার বৃত্তি ও সাংস্কৃতিক বিকাশ কর্ম হয়ে পড়বে এবং দ্বিভায়টির অবহেলায় বাকি ও জাতির বৈষয়িক অগ্রগতি নিশ্চপ হয়ে পড়বে। জাতীয় শিক্ষা পর্যদের পাঠাক্রমের বিবরণ-দান প্রসঙ্গে তিনি বলেন যে পর্যদে বয়স ও মানদিক গঠন অস্থ্যায়ী শিক্ষাণীকে প্রথমে প্রকৃতির সঙ্গে পরিচয় করিয়ে দেওয়া এবং দ্বিভীয় পর্যায়ে শিক্ষার সঙ্গে বাবহার্য বস্তর উৎপাদনে মৃক্ত করার নীতি গৃহীত হয়; ক্রমে ভাষা, ইতিহাস, বিজ্ঞান, দর্শন প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষাদানের পর একদলকে গবেষণা, অধ্যাপনা ই ত্যাদিতে চালিত করা হয় এবং অপরদলকে উৎপাদনের প্রয়োজনে লব্ধ জ্ঞানের প্রযুক্তিকরণে উৎপাহিত করা হয়। মাতৃভাষায় শিক্ষাদানকৈ তিনি অপরিহার্য মনে করতেন।

থ্যবেশ্বনাথের মতো বিপিনচন্দ্রেরও এই অভিমত হিল যে ছাত্রদের রাজনীতি চটা অগ্রচিত নয়। বৈধিক মানবভার সঙ্গে সাযুদ্ধা বজায় বেথে শিক্ষায় দেশপ্রেম সঞ্জার করাও একান্ত প্রয়োজন। ৫৫

### 

রামমোতনের সময় পেকে বাঙালীর মননজীবনেয়ে আধুনিক পর ফলপাত হয়েছিল তাতে হয়তে। এথনকার রাজনৈতিক দৃষ্টিতে জাতীয়ভাবোধ ছিল না, কিন্তু স্থীয় সমাক্ষ্মী ন এতিক জাবনবাধ দেখা দেয়। উনিশ শতকের প্রথমধেই জাতীয় চেইনার ভূমি উবর হতে তাক করেছিল। দেশ গঠনের তাগিদে প্রাচীন মূলাবরার পুনক্ষার, নতুন সমাজবোধের উল্নেখ এবং ধর্ম ও সংস্কৃতির নবন্ধপায়ণের প্রয়োজনে দেশের উল্লেখ ক্রিভার প্রতি সন্ধানী দৃষ্টি পড়েছিল। বিপিন্চজ্যের ক্রায়, 'মাপ্নাদিগের প্রাতন ধর্মের ক্রেভারাভিমান এইভাবে আমাদিগের মধ্যে জাগিয়া উত্তে, ভাহাবই উপরে স্বপ্রথমে আমাদের আধুনিক স্বাদেশিকভার বা

Nationalism-এর মূল ভিত্তি স্থাপিত হয়। ২০০ স্থানেশাভিমান, স্থাদেশিককো বা জাতীয় মনোভাব প্রথম দিকে ধর্ম ও সমাজসংখাবের প্রচেষ্টা পেকেট দেখা দিতে ভুকু করে। দেশের এই সামাজিক বিবতন্ধার্য বিপিন্টজের মন গড়ে ওঠে।

রাজনারায়ণ বস্ত্র স্থাদেশিকভার আদর্শ ও নবগোপাল মিত্রে ভিন্নুমেলা ভার দেশভক্তিকে উঘুদ্ধ করে ভোলে। শিবনাথ শাস্ত্রীর স্থাদেশিকভা মিপ্রিশ পাদ্ধ-ধর্মের আদর্শ ও স্তরেক্তনাথের জালীয়তাবাদী মতে ভিনি দাক্ষিত হন। যৌবনে 'ভর্বোধিনী' গোষ্ঠার আদর্শ অপেকা 'বঙ্গদর্শন' লেথকগোষ্ঠা ভার স্থদেশচেতনাকে অধিক অভ্যাণিত করেছিল। পরবলীকালে বিজয়ক্তম গোস্বামী ও বজেক্তনাথ শীলের দার্শনিক চিম্নায় ভিনি প্রভাবিত হয়েছিলেন।

'বঙ্গদশনে'র দেশপ্রেমিকতার আদর্শে সংকীর্ণণ ও জাণিবিছেন ছিল না এবং তাতে জাতির পূর্ণাক্ষ জাগরণের নির্দেশ তিনি অক্তব করেন। সমান্দ্র, মান্দ্রতলী নববোধ ক্রমে জাতীয় চেত্রনার দিকে অগ্রসর হয়— বাজধর্ম ও স্নাত্রন হিন্দুধর্মের বিরোধ ক্রমে খ্লান হয়ে যায় সেই নবচেত্রনায়— তার পিছনে অর্থ নৈতিক কারণই ছিল প্রধান; সেই সঙ্গে দেশে মধাবির শ্রেণার ক্রমোদয়, নবপ্রতিষ্ঠিত কংগ্রেমের ধীরগণিতে সাবালকত্ব অজ্ঞন, শাসকদের উত্তরোক্তর দ্যাননীতি জাতীয় অভিযান ও চেত্রনায় গতি সঞ্চার করে। আত্মান্দ্রিক ও মর্যাদা প্রতিষ্ঠার সংকল্প নিয়ে যারা এগিয়ে আস্থেন বিপিন্সন্ধ ছিলেন তানের অক্সত্রম।

বিদিনচন্দ্রের মৃক্তবৃদ্ধি ও উদার মননশীল বার মন্ত পরিচয় হল যে নিমারান ব্রাক্ষ হয়েও সনাতন তিনু আদর্শ ও বৈফবেধর্মের শিনি ওলগুংহী ছিলেন। ব্রিম-চন্দ্রের আদর্শে অবভাবনাদ ও কৃষ্ণচরিশের শিনি বাংখা। করেছেন মৃগের উপযোগিতা ও প্রয়োজনের দিকে লক্ষা রেখে। রাক্ষদের নীশ্চাণ ও সনাগন-পৃষ্ঠী হিন্দুদের আপুসবিহীন বৃক্ষণশীলকা পেকে আয়োখাক্ষা ক্ষা ব্রুখে শিনি বৃদ্ধিচন্দ্রের মৃত্যে ভিন্ন পূর্বে প্রদেশ্ব করেন।

বাদ্ধনৈতিক জাবনের গোড়ার দিকে বিপিন্চক ছিলেন চর্মাপ্টী দলের শীর্মধানীয়। ক্রদলের অন্তাংম নেতা তিলকের উগ্র ছাত্তীয় প্রতাধনী চোডনার পশ্চাতে ছিল সনাতন তিকু ধরের পুনর্মাগর্থ ছিল্পা। বিশিন্ত তিপকের আদর্শকে অপুনিক আবরণ দিতে ছিল্প কার ধরীয় গোড়াছিকে গোগ প্রায়ে নিয়ে যান; সমসাম্যাক মুগের দাবিই হয়তো ট্রাকে প্রায়ত করিছিল সে দাবি আশীকের দিকে ভাকিয়ে পার্লকে ওগ চাম্নিল চেগ্রেছিক ক্রিক জীবনের উন্নতি। বুর্জোরা গণতান্ত্রিক সমাজনির্দেশ ছিল প্রচ্ছন্ন। বিপিনচন্দ্র উপলব্ধি করেছিলেন শক্তিশালী বিদেশী শাসকদের নির্মৃল করতে হলে চাই যুগোপযোগী আদর্শ ও কর্মপন্থা। তার পথ অন্ধসরণ করে টিলকও ধর্মরক্ষা ও গোরক্ষার পরিবর্তে স্বদেশী ও বয়কটের নীতি গ্রহণ করেন। বিপিনচন্দ্র ধর্মীয় আবেগমিশ্রিত উগ্র জাতীয়তাবাদকে স্বস্পষ্ট রাজনৈতিক কার্যক্রমে পরিণত করেন। তাই স্পরাটে কংগ্রেসের ভাঙনের পর ১৯০৭ সালে তাঁকে চরমপন্থীদের কাছে এই কর্মপন্থা উপন্থাপিত করতে দেখা যায়: ১. শিক্ষার সম্প্রসারণ; ২. জাতীয় স্বেচ্ছাসেবক দল গঠন; ৩. জাতীয় শিল্পের প্রতিষ্ঠা ও উন্নতি সাধন; ৪. যথাসময়ে জাতীয় দল গঠিত হলে তার দায়িত্ব গ্রহণের উদ্দেশ্যে একটি রাজনৈতিক দল গঠন। ৫৭

বিশ শতকের প্রথম দশকে স্বদেশী আন্দোলনের আমেজ বেশি দিন থাকে
নি। তার মন্ত্রম্পর্লে দেশবাদীর জীবনে সঞ্চারিত প্রাণের আবেগ ক্রমে শ্রেণীবিশেষেই সীমাবদ্ধ হয়ে পড়ে— মননক্রিয়ার মধ্যে দিয়ে সেই আবেগ শিল্প,
সাহিত্য প্রভৃতি স্ফনীশক্তিতে আত্মপ্রকাশ করতে থাকে। এর বিস্তৃত কারণ
অগ্যত্র আলোচিত হয়েছে। মর্লি-মিণ্টো শাসন সংস্কার (১৯০৯) গুমণ্টফোর্ড শাসন
সংস্কারের (১৯১৯) মাঝামাঝি কাল একপ্রকার নিস্তেজ্ব পরিবেশের সাক্ষ্যই বহন
করে। বিপ্রবীরা কেবল সেসময়ে তলে তলে প্রস্তুতিকার্য চালিয়ে যান। তৃতীয়
দশকে গান্ধীর নেতৃত্বে আবার এক অভাবনীয় জাগরণ দেখা দেয়। তথন
আন্দোলনের উন্মাদনা ঘতই ঘটে থাকুক না কেন বাংলার জনচিত্তে স্বদেশী মৃগে
যে প্রাণের সংযোগ ঘটেছিল অসহযোগ পর্বে তা তেমন পারে নি; ৺ বিশেষ
করে মৃষ্টিমেয় য়ারা গান্ধী আন্দোলনকে বৃদ্ধির কষ্টিপাথরে ঘাচাই করতে চেয়েছিলেন তাঁদের মনে অসহযোগ আদর্শ কোন দাগ কাটতে পারে নি। নব
আংক্রিত্ত জনচেতনাকে বিভালয়, আদালত, আইন পরিষদ থেকে বিচ্ছিন্ন করে
মানসিক পৃষ্টির বাাঘাত ঘটাতে তারা চান নি। সেজত্যে নিন্দা ও অপবাদের
সঙ্গে সেমময়ে যে-কজনকে একঘরে করা হয় বিপিনচক্র ছিলেন তাঁদের একজন।

বিপিনচক্র ছিলেন 'লজিকে'র পক্ষপাতী, তাই অসহযোগ আন্দোলনের সময় গান্ধীর 'মাজিক' বৃনতে পারেন নি। গান্ধীরাদী আন্দোলনের উন্মাদনায় তিনি বৃদ্ধিজীবনের অন্ধীকৃতি প্রত্যক্ষ করেছিলেন; তেমনি নির্বিচার গুরুবাদ বা গান্ধীর ব্যক্তিবের অন্ধ অন্থসরণও তিনি লক্ষ করেছিলেন। ব্যক্তিপূজার বিরোধী বৃদ্ধিবাদী বিপিনচক্রের সঙ্গে গান্ধী ও তাঁর অন্থগামীদের সংঘর্ষ ঘটা দেদিন তাই খ্বই স্বাভাবিক ছিল। বিপিনচক্র ইংরেজের সঙ্গে স্বেচ্ছায় ও

সমস্ত্রে গাঁথা এক সম্পর্ক গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন এই ভেবে যে, বিচ্ছিত্র স্বাধীনতায় জনমন সংকীর্ণ গলিপথে আবদ্ধ হয়ে পড়বে। ৫৯

বিশিনচন্দ্রের বহু কিছু দূরদৃষ্টির অন্যতম হল গান্ধীর থিলাকৎ আন্দোলনের পরিণামদর্শিতা। ইসলাম ধর্মের প্রতি যথোচিত শ্রন্ধা রেখেই তিনি অন্তত্তব করেছিলেন যে মুসলমানদের অন্ধ আধ্যাত্মিক ঐক্যের জিগিরের সঙ্গে রাজনৈতিক একতার কোনও সম্বন্ধ নেই। তাই দেখা যায় যে তুরস্কের নবজাগরণের ফলে থিলাকৎ প্রশ্ন ধুয়ে মৃছে গেলেও ভারতে সেই আন্দোলনের জ্বের হিসাবে মুসলমানদের স্বাতন্ত্র্যবোধ ক্রমে ভারতীয় জাতীয়তা ও একতার প্রতিকৃল হয়ে দাঁড়ায়।

উগ্র জাতীয়তাবাদী গোষ্টার দক্ষে মিত্রতা দত্তেও বিপিনচন্দ্র যে হীন সাম্প্রদায়িক ভাবনার উর্দ্ধে ছিলেন সেকথা তার Composite Patriolism-এর তত্তই প্রমাণ করে। তিনি বুঝেছিলেন যে হিন্দু মুদলমান পার্শী औष्टান প্রভৃতি বছ জাতি ও সম্প্রদায়ভুক্ত মান্তবের যুগযুগাস্তরের অবদানে ভারতীয় সভাতা ও ঐতিহ্ পরিপুষ্ট। স্তরাং সকলের সমবায়ে ভারতব্যীয় এক মহাজাতির একতান সৃষ্টি করতে হবে। প্রত্যেক সম্প্রদায়ের যুগোপযোগী সংস্কার সাধন করে সকলের স্বীয় বৈশিষ্টা ও সাধনার সমন্বয় প্রয়াস এবং স্বভারতীয় সংস্কৃতির যে-ফেডারেশন স্বাপনের কথা তিনি ভেবেছিলেন তা আজকের পৃথিবীতে পার্লামেন্টারি গণতন্ত্রের বার্থতা প্রকট হওয়ার পর নতুন করে উপযুক্ত বিবেচনার দাবি রাখে। ডেমোক্রেটিক স্বরাঞ্চ প্রবন্ধে তিনি বলেছিলেন যে প্রচলিত গণতত্তে মাছবের কর্মশক্তি (initiative) দীমাবদ্ধ; প্রয়োজনবোধে নিবাচিত প্রতিনিধিকে অণুদারণ (recall) ক্রার অধিকারও অন্তপস্থিত। তাই তিনি গণতান্ত্রিক তৃণমূল-ভিত্তিক পিরামিডাকারে বিহাস্ত শাসন-কাঠামোর দাহাযো মান্তুধ, সমাজ ও বাষ্ট্রে মধ্যে একটা প্রভ্যক্ষ ও সহাদয় সম্পর্ক স্থাপনের কথা ভেবেছিলেন। ° গার ইম্পিরিয়াল ফেডারেশন প্রস্তাবটিকে হয়তো দেইসময়ে (১৯১০-১১) গাগভরা তত্তকণা বলে মনে হয়েছিল। কিন্তু সেটি যে কত সময়োপযোগী ও দুরদৃষ্টিশম্পন্ন তা পরবর্তীকালে জাপানের আগ্রাদী নীতি, চীনের অভ্যুথান, ঐপলামিক দেশগুলির জোটবছনের প্রয়াস ইত্যাদি প্রমাণ করে। বিভিন্ন রাষ্ট্রের পরস্পর বিচ্ছিন্ন অস্তিত্বের পরিবর্তে সংযুক্ত বাষ্ট্রগোষ্ট্রার (Federal Self Rule) প্রয়োজন 'লীগ অব নেশনদ' প্রভিষ্ঠার মধ্যে দিয়েই প্রমাণিত হয়েছে। বিভিন্ন জাতির সমানাধিকার-ভিত্তিক সমন্বয়ের বনিয়াদ-রূপে তিনি আধ্যাত্মিক মানবতন্ত্রী চিস্তাকে রেথেছিলেন। মানব সভাতার বিবর্তনেও তিনি ঐ একই স্থরের দন্ধান করেন। জাতি বর্ণ ধর্ম নির্বিশেষে সব কিছুর মূলে তিনি নারায়ণস্বরূপ মানবতাকে উপলব্ধি করেন।

চরমপন্থী থেকে তিনি ক্রমে নরমপন্থী হয়ে পড়েছিলেন। দেশবাসীর অপরিণত রাজনৈতিক চেতনা, উচ্ছাস ও আবেগসর্বস্ব আন্দোলনের নিক্ষলতা প্রভৃতি মিলিয়ে তিনি যে অভিজ্ঞতা অর্জন করেছিলেন সেদিক থেকে তাঁর শেষজীবনের সেই মনের গতি ছিল খুবই স্বাভাবিক। তাঁর চরিত্রে একদিকে যেমন দৃঢ় আত্মপ্রতায় দেখা যায় তেমনি বিরোধী পক্ষের চিস্তাভাবনা ও অবদানের প্রতিও যথোচিত স্বীকৃতি ওপ্রদার ভাব লক্ষ করা যায়। এর একটি নিজর হল কংগ্রেসের গোড়ার যুগে 'ধীরে চল' নীভির তীব্র সমালোচনা করলেও তিনি পূর্বস্থরীদের কর্মতংপরতায় দেশের রাজনৈতিক চেতনার উন্মেষকে স্বীকার করতে কৃত্তিত হন নি। 'নবযুগের বাংলা' ও 'চরিত-চিত্র' গ্রস্থ চুটিতে তাঁর এই বাস্তবাহৃগ সমাজবোধের পরিচয় ও ঐতিহাদিকের নিষ্ঠা লক্ষণীয়। আজ্বকালকার রাজনীতিতে এ-ধরণের চরিত্র সত্যই বিরল।

বিপিনচন্দ্রের জীবন ও মননের একটি স্ববিরোধ প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা দরকার। চিন্তা ও ব্যাবহারিক দিক থেকে তিনি যথেষ্টই যুক্তিবাদী ছিলেন। কিন্তু প্রেরণার সন্ধান তাঁর সম্পূর্ণ বস্তানিরপেক্ষ ছিল। নিজেই লিগেছেন: 'উপলব্ধি করিয়াছি যে কে যেন অন্তর্গ্ধ হইতে আমার লেখনী বা রসনাকে অবলম্বন করিয়া আমাকে অন্ত্রু সত্যা শিক্ষা দিতেছেন।'৬২ তাঁর এই উপলব্ধি অতীন্ত্রিয় (mystic) অমৃভৃতি ছাডা আর কিছু নয়। তবে তিনি তাঁর অতীন্ত্রিয় উপলব্ধিকে অন্তান্ত অনেক নেতার মতো সমাজসাধনায় টেনে আনেন নি। আধ্যাত্মিক ভাবনাকে ব্যাবহারিক ও যুক্তিগত দিক থেকে স্থাপনের প্রয়ামী হয়েছিলেন। মান্থবের কল্যাণই ছিল তাঁর আদর্শ— এবং সেজন্তে বান্তববোধের যে প্রাধান্ত থাকা দরকার সেবিষয়ে তাঁর ছিধা ছিল না। বিপিনচক্ষের উত্তবলী প্রবণতা সম্পর্কে মানবেন্দ্রনাথ লিখেছেন :

"Pal appeared to be bewildered by the extremely contradictory tendencies of his own ideas. Bourgeois radicalism coupled with religious reformism rendered his political vision rather foggy...Progressive liberalism was getting the upper hand of the religious mysticism in Pal's nationalistic philosophy. Revolutionary tendencies overwhelmd the forces of reaction focussed through him. His pathetic desire for the imperial connection, in itself, was but a sign of subjective weakness; but this desire originated in a hidden mistrust of all those ideals cherished by orthodox nationalism."

তবে তাঁর মননজীবনে নিষ্ঠা, ব্যক্তিপূজা ও অন্ধ আফুগত্যকে স্বীকার না করা এবং তথানির্ভর চিস্তাকে আশ্রম করে নির্ভাক মনোভাব ব্যক্ত করার দৎ দাহদ প্রতিকৃল প্রভাব ও পরিবেশকে বহুলাংশেই কাটিয়ে চলত। ভারতীয় রাঙ্গনীতির বৈশিষ্ট্য অন্ধ আবেগ ও উচ্ছাদের স্রোতে গা ভাদিয়ে চলতে না পারায় বিপিন-চন্দ্রকে শেষজীবনে কোণঠাদা হতে হয়। তাবলে তিনি কর্মজীবনে পৃষ্ঠপ্রদর্শন করেন নি কিংবা স্থথের তাগিদে নিজের চিস্তা ও দত্তাকে বিকিয়ে দেন নি। সেজন্ম তিনি অন্তিমজীবনে অশেষ তৃঃথ ও দারিন্দ্রোর সম্ম্থীন হন। 'ইংলিশম্যান' পত্রিকায় দেশের অনভিপ্রেত গতিকে তৃলে ধরার অপরাধে তার উপর নানা কুৎদা বর্ষিত হয়; ভারতীয় রাজনীতির রীতি অন্থযায়ী তার কণ্ঠরোধেরও নানা ব্যবস্থা হয়। স্পেনদেশীয় দার্শনিক Jose Ortega y Gasset-(১৮৮৬-১৯৫৫)-এর একটি বর্ণনা বিপিনচন্দ্রের প্রসঙ্গে বৃঝি আশ্র্যারতাবে মিলে যায়:

"...we are witnessing the triumphs of hyperdemocracy...

The mass crushes beneath it everything that is excellent, individual, qualified and select. Anyone who is not like everybody runs the risk of being eliminated."

#### निर्मिन को

- Manabendra Nath Roy. India in Transition. Geneve, 1926, p. 195.
- ?, The Earl of Ronaldshay. The Heart of Aryavarta. 1928, p. 89,
- ৩. 'বিনয়কুমার সরকারের বৈঠকে'। ১ম ভাগ, ১৯৪৪, পৃ ৩৩১।
- 8. বিপিনচন্দ্র পাল। 'দক্তর বংসর: আত্মজীবনী'। ১৩৩২ বঙ্গাব্দ, পৃ ২২৪।
- c. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj: the rise of new patriotism. 1954, p. 124.

- Haridas Mukherjee & Uma Mukherjee. Bipin Chandra Pal and India's Struggle for Swaraj. 1958, p. 12.
- 9. Ibid. Appendix III.
- ৮. গিরিজাশগ্র রায়চৌধুরী। 'শ্রীমরবিন্দ ও বাঙ্গলায় স্বদেশী যুগ'। ১৯৫৬, পু ৫৭৩।
- a. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj. p. 217.
- 50. H. Mukherjee & U. Mukherjee. Bipin Chandra Pal... p. 106.
- 55. Ibid. p. 107
- SR. Ibid. p. III
- 30. Ibid. p. 113
- ১৪. विभिन्नहत्त भान । 'नवगुरगत्र वाःना' । ১৯৬৪, भू ১२७ ।
- se. Bipin Chandra Pal. Bengal Vaishnavism. 1962, p. 2.
- 50. Ibid. p. 4.
- 39. Ibid.
- 5b. Ibid. p. 7.
- >>. Ibid. p. 8.
- -২০. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। ১৯৬৪, পু ১৭।
  - ২১, পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ১৮।
  - २२. श्रुद्धिक श्रम् । श्रम् ३-२३२।
  - 20. Bipin Chandra Pal. Writings and Speeches, 1958, Vol. I, p.61.
  - P. D. Saggi. Life and Work of Lal, Baland Pal. (Collection of Speeches and Writings) 1962, p. 280.
  - ee. Bipin Chandra Pal. Soul of India. 1911, p. vii. (Preface)
  - 38. Life and Utterances of B. C. Pal. pp. 27-28.
- ২৭. বিপিনচন্দ্র পাল। 'রাইনীতি'। ১৩৬৩, পু ১।
- २৮. शूर्वाक श्रमः। १ २-३२।
- ২৯. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৬০-৬১।
- ७०. প্র্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৬৪-१२।
- ৩১. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ১৬।
- oz. Quoted in : Varma. Modern Indian Political Thought. p. 366.

- ৩৩. বিপিনচন্দ্র পাল। 'রাইনীতি'। ১৩৬৩ বঙ্গান্দ, পু ২০।
- vs. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj. p. 206.
- 04. Bipin Chandra Pal. Spirit of Indian Nationalism. 1910, p. 4.
- 08. Life and Utterances of B. C. Pal. pp. 27-28
- on. B. Pattabhi Sitaramyya. History of the Indian National Congress (1885-1935). 1935, p. 84.
- ve. Quoted in : Varma. Modern Indian Political Thought. p. 368.
- عم. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj. p. 201.
- 8. Bipin Chandra Pal. Memories of My Life and Times. Vol. I, 1935, pp. 355-357.
- 85. Bipin Chandra Pal. 'Nationalism and Imperialism', in: P. D. Saggi. Life and Work of Lal, Bal and Pal. 1962, p. 285.
- 82. Ibid.
- 80. Bipin Chandra Pal. The New Economic Menace to India. 1920, p. 210.
- 88. Ibid. p. 216.
- se. Ibid. p. 1.
- 84. Ibid. pp. 217-219.
- 84. Ibid. pp. 226-227.
- 85. Ibid. pp. 232-235.
- 85. Ibid. pp. 238-240.
- e.. Bipin Chandra Pal. Soul of India. p. 201.
- es. Ibid. p. 202.
- ee. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj. p, 258.
- ev. Ibid. pp. 259-262.
- es. Ibid. p. 253.
- ee. Ibid. p. 271.
- ৫৬. বিপিনচন্দ্র পাল। 'চবিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পৃ ১২৪।
- en, Manabendra Nath Roy. India in Transition. p. 197.

- ৫৮. নির্মলকুমার বস্থ। "বিপিনচন্দ্র পাল", 'বিশ্বভারতী পত্রিকা,'। কার্তিক-পৌষ, ১৮৮০ শক, পৃ ১৬৯।
- ea. श्र्वांक श्रम । शृ ১৭১ ।
- ৬০, পূর্বোক্ত গ্রন্থ।
- 83. Bipin Chandra Pal. 'My Conception of Swaraj', in: P. D. Saggi. Life and work of Lal, Bal and Pal. p. 305.
- ৬২. বিপিনচন্দ্র পাল। 'জেলের খাতা'। ১৯৫০, পৃ ৬২।
- 60. Manabendra Nath Roy. India in Transition. pp 199-200.
- 98. Jose Ortega y Gasset. The Revolt of the Masses. 1953, (Unwin Pocket Edition) p. 14.

## এক: ভূমিকা

বাঙালীর বিগত শতকের সাংস্কৃতিক ইতিহাসকে অনেকে এককথায় বৈদান্তিক পুনর্জাগরণের কাল হিসাবে অভিহিত করেন। কথাটি কিছুটা বিতর্কমূলক হলেও দেখা যায় ঐ শতকের প্রথম দিকে নুপ্তপ্রায় বেদান্তচর্চার পুনঃপ্রবর্তনে রামমোহন তৎপর হয়েছিলেন। তাঁরই নিদর্শনে অন্তপ্রাণিত হয়ে শতান্দীর শেষদিকে বেদান্তচর্চায় গতিবেগ সঞ্চার করেন স্বামী বিবেকানন্দ— একথা ভগিনী নিবেদিতার দিনলিপি থেকে জানা যায়। রামমোহন ও বিবেকানন্দের মধ্যবর্তীকালে বৈদান্তিক চেতনা ব্রাহ্মসমাজের মধ্যে রামচন্দ্র বিভাবাগীশ ছাড়া আর কারো মনে বিশেষ প্রতিফলিত হয় নি। তত্ববোধিনী সভার বিশিষ্ট সদশ্য বিভাসাগর বেদান্তের বিরোধী ছিলেন। রামমোহনের সেই প্রয়াসকে প্রায় অর্ধ শতান্দীপরে স্বামী বিবেকানন্দই প্রকারান্তরে পরিপুষ্ট করেন। শতান্দীর এই ছই প্রধান দিকপাল বিশেষ উদ্দেশ্য প্রণোদিত হয়েই বেদান্তপ্রচারে অবতীর্ণ হয়েছিলেন।

বেদান্তপ্রচাবে রামমোহন ও বিবেকানন্দ উভয়েরই অভিপ্রায় ছিল ধর্মের নবম্লাায়নের দক্ষে সমাজ ও রাষ্ট্রীয় চেতনার সঞ্চার। বামমোহন বেদান্তের সাহায়ে বহু দেবদেবী ও মৃতিপূজার পরিবর্তে একেশ্বরাদ প্রচার করেন; শাস্ত্র ও মৃতিপূজার পরিবর্তে একেশ্বরাদ প্রচার করেন; শাস্ত্র ও মৃতিপূজার পরিবর্তে একেশ্বরাদ প্রচার করেন; শাস্ত্র ও মৃতিন প্রথমে প্রচলিত ধর্মীয় আচারাম্মন্তানের সংখার হওয়া প্রয়োজন বলে উপলব্ধি করেছিলেন। ধর্মীয় অনাচার ও প্রথাপীড়নকে তিনি রাজনৈতিক চেতনা ও দেশ-ভিকর অন্তরায় বলে মনে করতেন। অপরদিকে বিবেকানন্দ বেদান্তের মায়াবাদকে নবাগত পশ্চিমী ইহজীবনস্বস্থ ভোগবাদী প্রবণতা ও বন্থবাদী চিস্তার নির্মনকয়ে প্রয়োগ করতে উত্যোগী হন। উপাদান প্রায় এক হলেও ব্যাবহারিক ক্ষেত্রে উত্যের স্বাতন্ত্রা স্থপবিশ্বটে। তবে উভয়ের বেদান্তপ্রচারের মৃলে সমাজসংশ্বরের উদ্দেশ্য অস্বীকার করা যায় না। রামমোহনের সংস্কারপ্রস্থাদ ছিল আইন ও অস্ক্রিনভিত্তিক। পক্ষান্তরে বিবেকানন্দ মান্তব্যের চারিত্রিক নিকাশ ও বিভাবৃদ্ধির

উৎকর্ষসাধনকে অধিক উপযোগী ও কার্যকর বলে মনে করতেন। এ-বিষয়ে তিনি বঙ্কিমচন্দ্রের অম্ববর্তী চিলেন।

উনিশ শতকের দিতীয়ার্ধে ভারতে জাতীয়তাবাদের যে-বীজ উপ্ন হয়েছিল তার ক্ষেত্র প্রস্তুত করেছিল দেশের প্রাচীন ধর্ম ও ঐতিহ্যের প্রতি সামুরাগ দৃষ্টিপাত, নিজের সমাজ সম্পর্কে গৌরববোধ এবং সর্বশ্রেণীর মান্তুষের হিতসাধনার্থে নানাবিধ সংস্কারপ্রয়াস। সমাজ ও ধর্মের নব রূপায়ণচিস্তার সঙ্গে একই স্ত্রে গ্রাথিত স্বদেশাভিমান ক্রমে জাতীয় চেতনায় পরিবর্তিত হতে থাকে। রামগোহন কেশবচন্দ্র ও বন্ধিমচন্দ্র বিশ্বপ্রগতির দক্ষে তাল মিলিয়ে চলার জন্ম কেবল স্বদেশের প্রাচীন ভাবভাগ্রারের উপর নির্ভর না করে প্রাগ্রামর প্রতীচীর চিস্তামস্থার থেকে দেশোপযোগী উপকরণের সন্ধান করেছিলেন। পরবর্তীকালে এদেশের বিদগ্ধমণ্ডলীর একটি শাখা বিদেশের পরিবর্তে স্বদেশের ভাবাদর্শেই বিশ্ববিজয়ে কৃতসংকল্প হন। এঁদের প্রথম ও প্রধান প্রবক্তা ছিলেন স্বামী বিবেকানন। তিনি হিন্ধর্মের সংমিশ্রবে জাতীয় চেতনাকে উগ্র রূপদান করেন। বেদাস্তেই তিনি সমাজতান্ত্রিক মানবতার স্ত্র খুঁজে পান। তিনি অহুভব করেছিলেন যে, ধর্মরাজ্য প্রতিষ্ঠা করতে হলে গোড়ামি ও কুনংস্কারের পথ পরিত্যাগ করে যুগোপযোগী গণতান্ত্রিক পদ্ধতি অবলম্বন করা প্রয়োজন। ধর্ম ও দংস্কৃতির ক্ষেত্রে ভারতের শ্রেষ্ঠত প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে তিনি দারা বিশে হিন্দুধর্মের প্রভাব বিস্তারের আদর্শে দেশের মৃতপ্রায় জনমনকে পুনকজ্জীবিত করেন। বিবেকানন্দের এই ভূমিকাকে বিশ্লেষণ করে মানবেজনাথ লিখেছেন: 'His nationalism was a spiritual imperialism. He called on young India to believe in the spiritual mission of India...on which was subsequently built the orthodox nationalism of the de-classed young intellectuals, organized into secret societies advocating violence and terrorism for the overthrow of British rule.'0

সমকালীন শিক্ষিত যুবমানস তাঁর এই আধাাত্মিক বিশ্ববিজ্ঞারে আদর্শে উদ্দাম হয়ে ওঠে। সামাজিক ও অর্থ নৈতিক উত্য় দিক থেকেই তারা ছিল নিরতিশয় বিভ্রম্বিত। এই হুর্দশার জন্ম তারা সমাজব্যবস্থাকেই দায়ী বলে মনে করত—
যে-ব্যবস্থার মূলে তারা দেখেছিল বিদেশী শাসকদের অবস্থিতি। বিবেকানন্দের আদর্শে অনুপ্রাণিত বিজ্ঞাহী যুবসম্প্রদায়ের মনে একাধারে আধ্যাত্মিক জাতীয়তাবাদ এবং উগ্র স্বাজ্ঞাত্যাতিমান দেখা দেয়। সে চেতনার পিছনে

সমাজের গতিপ্রবাহের সঠিক প্রভায় যত-না ছিল তার চেয়ে অনেক বেশি ছিল রাজনৈতিক নৈরাজ্যবাদ আর অশ্বচ্ছ সমাজতান্থিক ভাবাবেগ। ফলে সমাজ-ব্যবস্থার পরিবর্তনের জন্ম রাজনৈতিক চেতনা সঞ্চারের পরিবর্তে প্রাচীন আধ্যাত্মিক গৌরব পুনঃপ্রতিষ্ঠার প্রয়াসই প্রাধান্ত লাভ করে। তা সত্ত্বে একধা শ্বীকার্য যে অপরিদীম ত্যাগ ও ঐকান্থিকতায় তাঁরা জনমানদে যে আত্ম-প্রতায় ও প্রাণশক্তির সঞ্চার করেছিলেন, তা পরবর্তীকালে দেশের রাজনৈতিক অভ্যুত্থানকে গতিসম্পন্ন করে তোলে। বিবেকানন্দের ভাবভূমিতেই জন্ম নিয়েছিল চর্মপন্থী বিপ্লবী কর্মতৎপ্রতা।

ছোটবেলা থেকেই সাধুসন্নাদীদের জীবনে তাঁর এক নিশেষ আকর্ষণ ছিল।
মানদিক গঠনে তিনি ছিলেন অত্যন্ত ভাবপ্রবণ ও আদর্শবাদী। তাঁর ছাত্র-জীবনকালে দেশের জাতীয় আন্দোলন ক্রমে দানা বেঁধে উঠছিল। নবগোপাল
মিত্রের হিন্দুমেলার অন্ধান ও 'স্ভুডেন্ট্স আাদোদিয়েশনে' প্রেক্তনাপের
বক্তামালা তাঁর মনে জাতীয় আবেগ সঞ্চার করে। ব্রাক্ষসমাজে যাতায়াতস্কেই
তিনি রামমোহনের বৈদান্তিক আদর্শ, দেশপ্রেমিকতা ও হিন্দু-মৃদলমানের
এক্যিচিন্তায় অনুপ্রাণিত হন।

তিনি ছিলেন দর্শন ও আইনের ছাত্র। আর্থিক অস্বাচ্চল্য আর আধ্যাত্মিক অস্বর্জালা তাঁর শিক্ষার ব্যাঘাত সৃষ্টি করে। ঐ সময়ে তাঁর এক মানসিক রূপাস্তর চলেছিল; সেকথা তাঁর সতীর্থ ব্রজেক্সনাথ শীলের লেখার জানা যায়: 'ব্রাক্ষনাজর বহিবর্তী অংশ থেকে তিনি যে বালস্থলভ আন্তিকতা এবং সহজ্ব আশাবাদ অর্জন করেছিলেন, জন দ্ব্যার্ট মিলের Three Essays on Religion তাতে বিপর্যয় এনে দিল। সৃষ্টির হেতুবাদী এবং উদ্দেশভিত্তিক ব্যাথা তাঁর কাছে খড়কুটোর মত নির্ভরের অযোগ্য হয়ে উঠল। তিনি প্রকৃতি ও মানবের মধ্যে অমঙ্গলের অন্তিক্তের সমস্যায় উদ্ভান্ত হয়ে উঠলেন।'। হিউমের সন্দেহনাদ (Skepticism) আর স্পেনসারের অজ্যাবাদ (Agnosticism)-এর পরিচয় লাভ করে তাঁর দার্শনিক সংশয় ক্রমশঃ স্তদ্য হয়ে ওঠে।

দন্তবতঃ ঈশ্বন-বিবর্জিত বস্ত তন্ত্রী দক্তিব প্রতায় তার মনে তীতির কারণ হয়ে দাঁড়ায়। এই সময়ে ব্রেজেন্দ্রনাথের কাছে তিনি তার অস্থবিরোধের কথা প্রকাশ করলেন। 'বলে গেলেন সংশয়ের যন্ত্রণার কথা, নিতাবস্থ সম্বন্ধে স্থির প্রতায়ে উপনীত হতে না পারার নৈরাশ্রের কথা।' ব্রেজেন্দ্রনাথের প্রামশে তিনি 'শেলীর প্রজাময় সৌন্ধতিক্রের বন্দনা, নৈবক্তিক বিশ্বপ্রেমের তব্ব এবং গৌরব-

দীপ্ত চিরাশ্রয় মানবসমাজের ভাবদর্শন' পাঠ করলেন। ফলে ব্রহ্মাণ্ড তাঁর কাছে আর নিস্পাণ, নিরুক্তণ যত্ত্বের মতো হয়ে রইল না; তিনি তার মধ্যে অত্তব করলেন জাগ্রত আধ্যাত্মিক ঐক্যবোধ। ব্রজেন্দ্রনাথের পরামর্শেই তিনি 'দার্বিক হেতুরূপী (Universal Reason) পরবন্ধের অন্মতত্ত্বের' অন্ধ্যান করলেন। ফলস্বরূপ সংশয়বাদী ও বস্বতন্ত্রী মনোভাব তাঁর কেটে গেল। কিন্তু তাতেও তাঁর অন্তভ্তিপ্রবণ, স্পর্শকাতর মন তৃপ্ত হল না। মরমী বোধের তাগিদে তিনি একজন আচার্য বা গুরুর সানিধা আকাজ্জায় উন্মৃথ হয়ে পড়েন। কারণ 'তাঁর স্বভাবধর্ম গ্রন্থ থেকে আহরণ করার চেয়ে অন্ত জীবনের সহযোগ থেকে ও ব্যক্তিগত অভিজ্ঞতা থেকে সংগ্রহের পক্ষণাতী' ছিল। প্র

মনের অতৃপ্তি নিবারণের তাগিদে তিনি ব্রাহ্মসমাজে যাতায়াত করতেন।
কেশবচন্দ্র ও শিবনাথ শান্ত্রীর ঘনিষ্ঠ দান্নিধোও এসেছিলেন। কিন্তু ব্রাহ্মধর্মের
কোনও তত্ত্বেই তাঁর মন ভরে নি। অবশেষে তিনি 'আদর্শের দেহগত বাস্তবতা,
সত্যের প্রত্যক্ষতা এবং পরিব্রাণশক্তির সম্ভাব্যে'র' হদিশ পেলেন দক্ষিণেশরে
শ্রীরামক্ষেত্রের কাছে। প্রথমাবস্থায় সেখানেও তাঁর হল্দসংশয়ের নিরসন হয় নি।
গুরুর সানিধ্যে লন্ধ মানদিক প্রশান্তিও তাঁর কাছে মনে হয় যেন মায়া। অনেক
পরে অবশ্য তাঁর সংশয় দ্রীভূত হয়— 'ধীরে এবং অলোকিক শক্তির প্রশান্ত
উন্মোচনের আখানে'।

কলেজের পড়াশোনা তাঁর অসমাপ্ত থেকে যায়। রামক্রফের মৃত্যুর (১৮৮৬) পরে নরেন্দ্রনাথ সন্নাসধর্ম গ্রহণ করে উত্তর ভারত পর্যটনে যান। শিকাগো ধর্মসম্মেলনে (১৮৯৩) যোগদানের পূর্বাবধি পরিরাক্ষকরপেই তাঁর অধিকাংশ সময় কাটে। ভারতের মাটি ও মান্তবের সঙ্গে প্রত্যক্ষ সংযোগ বিবেকানন্দের অভিজ্ঞতা ও মননশক্তির পরিপৃষ্টিসাধন করে। পরিরাজকজীবনে তিনি যেমন জ্ঞানশুদ্ধ বহু মনীধার সংস্পর্শে এমেছিলেন, তেমনি অনেক রাজগুরগের সংগ্রতাও লাভ করেন। অধ্যয়ন ও ধর্মচিস্তার সঙ্গে যুগপৎ রাজনৈতিক অভিলাধও তাঁর মনে উকির্টুকি মারে। দিন্টার ক্রিক্টনকে তিনি ঐ সময়ের অভিজ্ঞতা প্রসঙ্গে বলেছিলেন: 'বিদেশা শাসন উচ্ছেদ করবার জল্ল আমি ভারতীয় নূপতিদের নিয়ে একটি শক্তি জোট তৈরী করতে চেয়েছিলাম। সেজগুই আমি হিমালয় থেকে কল্যাকুমারিকা পর্যন্ত দেশের সর্বত্র ঘুরে বেড়িয়েছি। সেজগুই আমি বন্ধুক নির্মাতা জ্ঞার হাইরাম ম্যাক্সিমের সঙ্গে বন্ধুত্ব করেছিলাম। কিন্তু দেশের কাছ থেকে আমি কোন সাড়া পাই নি! দেশটা মৃত।'ন

শিকাগোয় বিশ্বধর্ম সম্মেলনে যোগ দিতে যাবার পথে স্বামীজি প্রাচোর কয়েকটি দেশ ভ্রমণ করেন। সতেরো দিন ধরে অন্তৃষ্ঠিত ঐ সম্মেলনের উদ্বোধন অধিবেশন ও বিভাগীয় অধিবেশনগুলিতে প্রদন্ত তাঁর বক্তৃতাগুলিতে এ-কথাই সবচেয়ে বেশি ফুটে ওঠে— ধর্ম নয়, কটিই ভারতীয়দের স্বাগ্রে প্রয়োজন।

বিবেকানন্দের আমেরিকাযাত্রার পিছনে ধর্মপ্রচারের অভিপ্রায় যত-না ছিল তার চেয়ে অনেক বেশি ছিল অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক তাগিদ। দেশবাদীর ত্থেক্দশা মোচনের উপায় অনুসন্ধানের জন্তই প্রধানতঃ তিনি বিদেশের পথে পাড়ি দেন। স্বামী অথপ্রানন্দ তার 'শ্বৃতিকথা'য় লিখেছেন যে স্বামীজ আমেরিকাযাত্রার উদ্দেশ্য সম্পর্কে স্বামী ব্রহ্মানন্দকে বলেছিলেন : 'দেথ ভাই, এ দেশে যে রকম ত্থে-দারিন্দ্রা, এথানে এখন ধর্মপ্রচারের সময় নয়। যদি কথনও এদেশের তংখ-দারিন্দ্রা দূর করতে পারি, তথন ধর্মকথা বলব। সেইজন্ত ক্রেরের দেশে যাচ্ছি; দেখি যদি কিছু উপায় করতে পারি।'' বেদান্তপ্রচারের কোনও অভিপ্রায় তথন তার ছিল না। বিশ্বধর্ম দম্মেলন শেষ হলে তিনি মার্কিনদেশ পরিক্রম করেন। তার ব্রসময়কার বক্তৃতাগুলি থেকে যে বৈশিষ্ট্য ফুটে ওঠে তা সেথানকার এক সংবাদপত্রের মন্তব্যে বোঝা যায় : 'His patriotism was perfervid, The manner in which he speaks of 'My Country' is most touching. That one phrase revealed him not only as a monk but as a man of his people.' '

কিন্তু বিবেকানন্দ তাঁর রাজনৈতিক প্রবণতাকে দেশময়ে স্থান্তে দ্মন করেন।
প্রথম দিকে তাঁর যেটুকু দ্বিধা ছিল পরে তা সম্পূর্ণ কেটে যায়। ধর্মপ্রচারের পথই
তিনি বেছে নেন। এবিষয়ে একটি চিঠিতে ম্পষ্টত:ই লিখেছেন: 'I am no political agitator. I care only for the spirit...So you must warn the Calcutta people that no political significance be ever attached falsely to any of my writings or sayings.' > ২

মার্কিন দেশ সফরের পর (১৮৯৫) তিনি লগুনে চলে যান। সেথানেও বছ
সভায় বক্তৃতা দেন। একটি বৈঠকে মিদ মার্গাবেট নোবলের সঙ্গে তার পরিচয়
ঘটে। ইনি পরে স্বামীজির শিশুত গ্রহণ করেন এবং তারই দেওয়া নিবেদিতা
নামে পরিচিতি লাভ করেন। ধর্মপ্রচার ও সমাজোনগন প্রচেষ্টার সঙ্গেই ভারতের
স্বাধীনতা সংগ্রামে নিবেদিতার বৈপ্লবিক কর্মতংপরতা সমধিক উল্লেখযোগ্য।
মাদ তিনেক পর স্বামীজি লওন থেকে আমেরিকায় কিরে যান এবং দেখানে

একটি বেদান্ত শোসাইটি স্থাপন করেন। ঐ বছরেই স্বদেশে কেরার পথে লগুনে কিছুকাল থেকে বিভিন্ন সভায় ভারতের ধর্ম, দর্শন, শিল্প প্রভৃতি বিষয়ে বছ বজ্ঞতা করেন। ইতাবদরে ইউরোপের বিভিন্ন দেশ পর্যটনকালে জার্মানদেশীয় প্রথাত ভারততাবিক মাক্র ম্যুলার ও কীল বিশ্ববিচ্চালয়ের সংস্কৃত পণ্ডিত ও দর্শনের অধ্যাপক ভয়সেনের সঙ্গে তাঁর পরিচয় হয়। লণ্ডনেও তিনি একটি প্রচারকেন্দ্র স্থাপন করেন।

১৮৯৭ সালে ইউরোপ ও মধাপ্রাচ্যের কয়েকটি দেশ প্রমণ করে কলোখো এবং দক্ষিণ ভারতের পথে তিনি কলকাতায় উপনীত হন। সর্বহুই ভিনি বিপুল সংবর্ধনা লাভ করেন। কলকাতায় কিরে রামক্রফ মিশন প্রতিষ্ঠাই হয় তাঁর প্রধান কাজ। মিশন স্থাপনের উদ্দেশ্য ছিল: ১. জনসাধারণের মানসিক ও বৈষয়িক কল্যাণসাধনের উপযোগী শিক্ষাদানের জন্ম কর্মীদের শিক্ষিত করে তোলা; ২. শিল্প ও কারিগরি বিভায় শিক্ষাদান; ৩. জনসাধারণকে বেদান্ত ও ধর্মচিন্তায় উৎসাহিত করা; ১০ মিশনের কর্মসূচী প্রসঙ্গে একথা স্পাইই বলে দেওয়া হয়: 'The aims and ideals of the Mission being purely spiritual and humanitarian, it shall have no connection with politics.' ১৪

১৮৯৮ দালের ৯ ডিদেম্বর মিশনের প্রধান দপর বেলুড় মঠে স্থাপিত হয়। প্রচারকার্যের স্থবিধার্থে স্বামীজি আলমোড়া থেকে নবপর্যায়ে 'প্রবৃদ্ধ ভারত' (১৮৯৯), কলকাতা থেকে 'উদ্বোধন' (১৮৯৯) এবং মাদ্রাজ থেকে 'ব্রহ্মবাদিন' (১৯৯৫) নামে তিনটি দাময়িকপত্র প্রকাশনার বাবস্থা করেন। অবৈত আশ্রম প্রতিষ্ঠাও এইদময়ে তাঁর একটি উল্লেখযোগ্য কাজ।

মিশন প্রতিষ্ঠার পর সমাজদেবাই হয় তাঁর প্রধান কাজ। কিন্ধ তাতে তাঁর একদল শুরুভাই আপত্তি তুললেন। তাঁরা প্রীরামকৃষ্ণকে বলতে শুনেছেন যে প্রচার, অতাধিক অধায়ন ও শাস্তপাঠ এবং সেবাকার্য না করে ধানে ও প্রার্থনার মধ্যে ঈশ্বরভক্তিকে প্রাধান্ত দেওয়া উচিত। সেইসব কর্মীরা অভিযোগ করেন যে বিবেকানন্দের দেশব্যাপী সাংগঠনিক প্রচেষ্টা, জনসেবা, সমাজোল্লয়ন ও দেশপ্রেমিকতার মনোভাব তাঁর পশ্চিমী শিক্ষা ও পাশ্চান্তাভ্রমণেরই কুফল; অথচ ঠাকুর প্রীরামকৃষ্ণ আধ্যাত্মিক মৃক্তিকামীদের কেবল ভক্তির পথ প্রদর্শন করেছেন। বামীজির সঙ্গে গুরুভাইদের এবিষয়ে তীব্র বাদান্তবাদ দেখা দেয়। উত্তেজিত ভাবে তথন তাঁকে একথা বলতে শোনা যায়: 'I am not a servant of Ramakrishna or any one, but of him only, who serves and helps

others, without caring for his own Mukti'। ° এ-বিতর্ক অবশ্য বেশি দূর গড়ায় নি। শ্রীরামক্ষেত্রই নাকি নির্দেশ ছিল বিবেকানন্দের মতামত মেনে নেবার। এই ঘটনায় তার জ্ঞান ও ভক্তির উভয়মুখী ধারার সমন্বয়ে জীবসেবার আদর্শ লক্ষ করা ধায়।

বিবেকানন্দ ভক্তি অপেক্ষা জ্ঞানমার্গকেই শ্রেয় মনে করতেন। এই চিন্তার পিছনে সেই একই অন্তভৃতি অর্থাৎ ঈশ্বরায়রাগ অপেক্ষা দেশ ও দশের প্রতি গভীর ভালবাসাই ছিল প্রবল। নৃতন শক্তি ও আদর্শে দেশ গঠনের তাগিদেই তিনি ভক্তির পথ অন্থদরণ না করে জ্ঞানের পথ অন্থদরণের পক্ষপাতী ছিলেন। নিপ্তাণ অকৈতবাদের কার্যকারিতা প্রসঙ্গে বলেছিলেন, "দগুণ ঈশরে বিশাসবান হইলে হৃদয়ে কি অপূর্ব প্রেমের উচ্ছাস হয়, তাহা আমি জানি। বিভিন্ন সময়ের প্রয়োজনাল্লসারে লোকের উপর ভক্তির প্রভাব ও কার্যকারিতার বিষয় আমি সবিশেষ অবগত আছি। কিন্তু আমাদের দেশে এখন আর কাঁদিবার সময় নাই—এখন কিছু বীর্মের আবশ্রুক হইয়া পড়িয়াছে। এই নিপ্তাণ রক্ষে বিশাস হইলে—সর্বপ্রকার কৃদংস্কারবর্জিত হইয়া পড়িয়াছে। এই নিপ্তাণ রক্ষা এই জ্ঞানসহায়ে নিজের পায়ের উপর নিজে দাঁড়াইলে হৃদয়ে কি অপূর্ব শক্তির বিকাশ হয়, তাহা বলা যায় না।"১৬

মাতৃভূমির তুর্দশায় বিবেকানন্দ সদাই এক তীব্র অন্তর্জ্জালা অন্তর্ভব করতেন। তাই সবকিছুর উপরে তিনি জনসেবাকে স্থান দিয়েছিলেন। মান্ত্র্যের দেবা করতে হলে, এমনকি রাজনীতি করতে হলেও একটা রাজনৈতিক দলের সঙ্গে নিজেকে যে যুক্ত রাথতেই হবে সেকথায় তিনি বিশ্বাস করতেন না। কংগ্রেস প্রসঙ্গে একাধিক উক্তিই তার সে-চিন্তার প্রমাণ। অবশ্র দলীয় রাজনীতি তার সময়ে তেমন স্কল্টরূপ নেয় নি। নিজেও তিনি রাজনীতি থেকে দ্বে থাকতে চাইতেন। কারণ তিনি চাইতেন মান্ত্র্যের প্রকৃত কল্যাণ; ক্ষমতা দথল নয়।

১৮৯৭ সালে মে মাসে তিনি প্রচারের কাছে ভারত পরিক্রমণে যান। মিশনের সাংগঠনিক কাজও সেইসঙ্গে চলতে থাকে। পরের বছর অক্টোবরে কলকাতায় ফিরে আসেন। ১৮৯৯ সালে তিনি দ্বিতীয়বার আমেরিকাযারা করেন। পথিমধ্যে লওনে ত্র'সপ্তাহ কাটিয়ে কালিফোর্নিয়ায় উপনীত হন। সেথানে তিনি বেদাস্ত শিক্ষার একটি কেন্দ্র স্থাপন করেন। ওকল্যাও এবং আলামেডাতেও তৃটি কেন্দ্র স্থাপন করেন।

আমেরিকায় ব্যস্তভার মধ্যে বছরখানেক কাটিয়ে তিনি প্যারিসে Congress

of the History of Religions (পাারিদ প্রদর্শনী নামে পরিচিত)-এর অধিবেশনে যোগ দেন। এই দক্ষেলনে তিনি ছটি বক্তৃতা দিয়েছিলেন। শালগ্রাম-শিলা ও শিবলিক্ষের প্রচলিত যৌন প্রতীক প্রতায়ের তিনি তীব্র সমালোচনা করেন। ভূপেক্রনাথ দক্তের লেথার জানা যায় যে স্বামীজির দক্ষে এইসময়ে রুশ বিপ্রবী ক্রপটকিনের দাক্ষাৎ ঘটে। দেসময়ে প্রেথানভ ও লেনিনের দল খুবই দক্রিয় ছিল — তবে স্বামীজির দক্ষে তাদের সংযোগের কোনও বিবরণ পাওয়া যায় না। ১৭

ক্রান্সে তিনমাস কাটিয়ে তিনি গ্রীস, তুরস্ক, মিশর প্রভৃতি দেশ পর্যটন করে ১৯০০ সালে বেলুড়ে প্রভাবর্তন করেন। দেহ ও মনে তথন তার তীর ক্লান্তি ও অবসাদ। তুটি বিষয়ে মন তার অন্থির। প্রথমতঃ, জাগতিক বিষয়ে এক তীর অনাসক্তি দেখা দিয়েছিল; জীবনের উপরও তেমনি বিতৃষ্ণা। মিশনের সভাপতি পদ থেকে তাই তিনি ইস্তলা দেন। দিতীয়তঃ, আমেরিকায় প্রথম বারের ভ্রমণ অভিজ্ঞতায় দেখানকার সামা, গণতম্ব ও ক্রমবর্ধমান বৈষয়িক শক্তি ও উন্নতি প্রতাক্ষ করে তিনি যে ইপ্তি পেয়েছিলেন তা তার দিতীয়বারের ভ্রমণ অভিজ্ঞতায় নই হয়ে যায়। দিতীয়বারের ভ্রমণ অভিজ্ঞতায় তিনি সেথানকার হিংসা, লালদা, শক্তিমকতা ও বেনিয়া মনোবৃদ্ধি প্রতাক্ষ করেন। তাদের জাতি ও বর্ণ বিদ্বেষ এবং সামাজিক অনাচার তাকে বাথিত করে। ও স্বান্ধ্য তার আগেই ভেঙে পড়েছিল, সেইসঙ্গে ভয় মন নিয়ে তিনি দেশে ফিরে আদেন। তবু তার কর্মবাস্ততা কিছুমাত্র

বেলুড় থেকে বন্ধু দেভিয়ারের মৃত্যু সংবাদ পেয়ে স্বামীজি মায়াবতী চলে যান। সেথান থেকে যান পূব্বজ ও আসাম পর্যটনে। এই সময়ে তিনি এক সভায় দেশের মৃবশ্রেণীকে লক্ষ্য করে বলেছিলেন: 'you will be nearer to Heaven through football than through the study of the Gita।'' তার মতে ধর্মচর্চার পূবে স্বান্থাচ্চ। অধিকতর প্রয়োজন।

শ্বীবের অবস্থা তার ক্রমেই অবনতির দিকে যায়। মানদিক ঘন্ত্রণার ও উপশম হয় না। কিন্ধ কান্ধকর্ম ও আলাপ মালোচনা অব্যাহত থাকে। মাদ কয়েক বেলুড়েই বিশ্রাম নেন। এই সময়ে জাপানী শিল্পশাস্ত্রী ও দার্শনিক কাউণ্ট ওকাকুর। (১৮৬২-১৯১৩) স্বামীজিকে টোকিওতে ঘাবার জন্তু আমন্ত্রণ জানাতে এদেছিলেন। রাজনৈতিক চিন্তায় নিবেদিতার মতো তিনিও ছিলেন একজন বিপ্রবী। বাংলার সমসাময়িক বৈপ্রবিক কর্মতৎপ্রতার সঙ্গে তারও বিশেষ

সংযোগ ঘটে। তাঁর ইচ্ছা ছিল টোকিওতে শিকাগো ধর্মদেশনের মতো একটি
সন্দেশনের আয়োজন করা। কিন্তু স্বামীজির শরীরস্বাস্থা তথন সম্পূর্ণ প্রতিকৃশ।
ভকাকুরার অন্তরোধে স্বামীজি তাঁর সঙ্গে বেনারম ও বৃদ্ধগগায় যান। শরীবের
উন্নতি না হওয়ায় বেলুড়ে ফিরে আসেন। ১৯০২ সালের ৪ জুলাই তাঁর জীবনাবসান হয়।

# ছুই : দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

বিবেকানন্দের দর্শনে ভারতের শ্রেষ্ঠ হজন দার্শনিকের চিস্তার সংমিশ্রণ লক্ষ করা যায়। একজন শংকর, অপরজন বৃদ্ধ। শংকরের মায়াবাদ তাঁর কঠে ধ্বনিত হয়। বৃদ্ধের চিস্তা স্বামীজিকে পুরোপুরি প্রভাবিত না করলেও বৃদ্ধের বৈশিক মানবতা তাঁর মনকে গভীরভাবে স্পর্শ করেছিল। বিবেকানন্দের উপর শংকরের প্রভাব মূলতঃ দর্শনগত; পক্ষান্তরে বৃদ্ধের প্রভাব ছিল ব্যবহারগত। বিশ্বপ্রপঞ্চের স্থান সম্পর্শিক জ্ঞানের সন্ধান তিনি শংকরের দর্শন থেকে পান। অ্যাদিকে বৃদ্ধের চিস্তাকে তিনি ব্যাবহারিক দিক থেকে গ্রহণ করেন— অর্থাৎ ইহজীবনে মানুদের কর্তব্য সম্পর্কে নির্দেশ। ২০ বিবেকানন্দের হৃদয় ছিল বৃদ্ধের, আর মন্তিদ্ধ শংকরের।

বিবেকানন্দ নিজস্ব কোনও দার্শনিক মতনাদ প্রতিষ্ঠা করেন নি। শংকরের বেদাস্তকেই তিনি স্থদয়গ্রাহী করে প্রচার করেছেন; মায়াবাদের ভান্তা রচনা করেছেন। ব্যাবহারিক দৃষ্টিতে বিবেকানন্দের বৈদাস্তিক চিস্তা একটি মৌল ও নতুন দিকের সন্ধান দেয়। মনে হওয়া স্বাভাবিক যে মায়াবাদী সন্ধ্যাসীর কাছে ইন্দ্রিগ্রাহ্ম বস্তুময় বিশ্ব যেথানে অসার ও অর্থহীন, সেথানে মানবিক প্রবৃদ্ধি, স্মাজসেবার প্রয়োজন ইত্যাদিও অস্করণ অর্থহীন—তাহলে বিবেকানন্দের চিম্তা ও কাজের সঙ্গতি কোথায়? কেন তারু মধ্যে হৃদয় ও মন্তিদ্বের এই সংঘাত ?

মায়াবাদ সম্পর্কে দাধারণত: মনে করা হয়ে থাকে যে লগং মিগা, বন্ধই একমাত্র দত্য। বন্ধত: এই চোট বিবৃতি থেকে বিদয়টির পরিপূর্ণ অব্ধ বাব্দ হয় না। মায়াবাদের অর্থ এই নয় যে আমাদের ইন্দ্রিয়গ্রাফ বছবিল্লিই ও বহুদমঞ্জিত তুনিয়াটা সবৈব মিথ্যা— সেটাও সত্য, ভাতেও বন্ধ বিধাদ করেন। দেখার ভ্রমেই কেবল তাকে বছরুপ ও বৈচিত্যে দেখা হয়। বিশ্বপ্রপঞ্চ মিথ্যা নয়, বন্ধ ও

বিশ্বপ্রপঞ্চ অবিচ্ছেন্তভাবে একই— ইন্দ্রিয়ের মধ্যে দিয়ে জগতের সঠিক পরিচয় পাওয়া যায় না।<sup>২১</sup> দর্শনের বাতবিতগ্রায় বিষয়টি বরাবরই অত্যন্ত জটিল।

আপাতদিটতে বিশ্ব অসংখ্য অসম্পূক্ত বছর সমন্বর মাত্র। কণাদ, ও গ্রাক দার্শনিক ডিমোক্রিটাস তাঁদের আণবিক তত্তে বিশ্বকে বিশ্লেষণযোগ্য অণুর সমষ্টি-রূপে ব্যাখ্যা করেছেন। দীর্ঘদিনের জ্ঞানের আলোয় মাত্রম প্রত্যক্ষ করেছে যে দৃষ্টিগতভাবে যা বহু ও বিচিত্র তা মূলত: এক স্কুদংবদ্ধ, স্থানিয়মিত ধারায় সম্বিত। এই অভিজ্ঞতা মান্তবকে এক নতুন দিদ্ধান্তে উপনীত হতে দাহাযা করে— যার মর্ম হল বিশ্ব বহুকে নিয়ে এক ও অথও। সে-একত জ্যামিতিক সরলরেথায় রচিত নয়, বক্ৰঞ্জটিল পথে ঐকাবদ্ধ। ২২ তার মধ্যে বছত লক্ষিত হলেও দেই বছত্তের মধ্যে এক স্থগংবদ্ধ অঙ্গাঙ্গী সম্পৰ্ক আছে। প্ৰথমোক্ত বহুবাদ ও শেষোক্ত বিশিষ্ট জটিল একবাদ যাকে দৈত ও বিশিষ্টাদৈতবাদ বলা হয় তা শংকরের অহৈয় প্রতায় থেকে ভিন্ন। শংকরের মতে বিশ্ব একটি অথও দত্তা— তার মধ্যে কোনও ভাঙা-চোরা নেই। সেই সত্তাকেই তিনি ব্রহ্ম বা প্রমাত্মারূপে অভিহিত করেছেন— যার প্রকৃতি হল চিৎশক্তিবিশিষ্ট। দেই চেতনা বা চিন্নয়রূপ নিবিশেষ ও নিতা বিরাজমান। সেই চিন্ময়, অবিভাজ্য ও একক সন্তাকে বছ ও বিচিত্ররূপে আমাদের কাছে তুলে ধরে আমাদের ইন্দ্রিয়গুলি। সেগুলি স্তার যে পরিচয় বহন করে তা অলীক ও ভ্রান্ত। প্রকৃত রূপ থেকে এই ভিমুরূপে দেখাকেই মায়া বলা হয়। যেমন স্বপ্ন দেখা, কিংবা মরীচিকাকে জল মনে করা— ভবে তাও যে ভিত্তিহীন বা সম্পূর্ণ অবাস্তব তা নয়— তার ভুল ব্যাখ্যা করা হয় মাত্র। যা নিরবচ্ছিল্ল-ভাবে এক তাকে বছরূপে বিকৃত ও বিচিত্ররূপে দেখার কারণ এক বিশেষ শক্তির ক্রিয়াশীলতা। লাঠি জলে ডোবালে বাঁকা দেখায়— তার কারণ আর কিছু নয়, জলের মধ্যে আলোকে বিকৃত করার শক্তি থাকায় জলই এই বিভ্রম ঘটায়। উপলব্ধি যদি ভ্রাস্ত হয় তাহলে তার পিছনে থাকে ভুল ব্যাখ্যা। যে-শক্তির বলে একক ব্ৰহ্ম বিভক্ত হয়ে আমাদের কাছে পরিদৃশ্যমান হয় তাকেই শংকর মায়া বলেছেন। ২৩ শংকরের অভৈত বেদাস্তকেই বিবেকানন্দ নানাস্থানে ব্যাখ্যা ও বিল্লেষ্ণ করেছেন।

অধৈতবাদের মূল প্রাত্যয় জিবিধ: এক, বিশ্ববন্ধাণ্ডে একটি সন্তাই বিরাজমান, যিনি বন্ধ বা পরমান্মা; ত্ই, তিনিই জ্ঞাতা— তাঁর কোনও রূপ ও নাম নেই; তিন, বহুরূপে ওনামে যা আমাদের কাছে সদাই দৃশ্যমান তা সর্বময় ব্রন্ধের মধ্যেই আপ্রিত, তিম্নরূপে স্বপ্লের মত দেখার কারণ হল মায়া। মায়াবাদকে বিবেকানন্দ বিজ্ঞানসমত ভাবেই দেখেছেন। তাঁর মতে বিশ্ব যদি অবিমিশ্র একই সন্তায় গঠিত হয়ে থাকে তাহলে ইন্দ্রিয়লক বহুত্বের ধারণা মায়া ছাড়া আর কিছু নয়।২০

এবার বিবেকানন্দের দর্শনে ব্যাবহারিক দিকটা দেখা যাক। আগেই বলা হয়েছে যে মায়াবাদী সন্ন্যামীর কাছে সংসারের প্রতি দৃষ্টিদান, মান্তমের তৃঃখ-মোচনের চিন্তা প্রভৃতি মায়াবাদী দর্শনের বিরোধী মনে হতে পারে। এথানে যেন যুক্তিবোধ ও হৃদয়দৌর্বল্যের এক বিরাট ছন্দ্র।

বিবেকানন্দ এই সিদ্ধান্তেই পৌছেছিলেন যে যথন জীব ও ব্রহ্ম অভিন্ন এবং জীবের মধ্যেই ঈশ্বরের প্রকাশ তথন সকলেই আপনজন। 'ঈশ্বর সকল বস্তুতেই বিভামান, তাঁহাকে লাভ করিবার জন্ম আবার কোথায় যাইব' বলে তিনি অন্ধুভ্রব করেন। ঈশ্বর সকল বস্তুতেই ছড়িয়ে বিরাদ্ধ করেন; সর্ববস্তু ও জীবেই ঈশ্বর আছেন এবং মান্ন্র্যের কাছে তিনি মান্ন্র্যুর্ত্বেই প্রকাশমান। এ-তত্ত্ব বেদাস্তেরই। বেদাস্তে সন্তাকে তিন ভাবে দেখা হয়েছে, যথা: ১০ প্রাতিভাদিক, অর্থাৎ বাস্তব না হয়েও বাস্তবরূপে প্রতীয়মান, যেমন স্বপ্র দেখা; ২. ব্যাবহারিক, অর্থাৎ অবাস্তব অথচ সাংসারিক বা ব্যবহারের ক্ষেত্রে মূল্য আছে এমন; ৩. পার্মার্থিক, অর্থাৎ পরম সত্য বা ব্রন্ধ সংক্রান্ত— যেটা ব্যাবহারিকের বিপরীত। সাধারণ মান্ন্র্যের পারমার্থিক চেতনা বিশেষ দেখা যায় না।২৫ শংকর ভাই ব্যাবহারিক জীবনে বেদবিহিত পদ্ধা অন্ধুসরণের নির্দেশ দেন। পক্ষান্তরে বিবেকানন্দ মান্নুয়ের নিদ্ধাম কর্ম ও সেবাকেই প্রাধান্ত দিয়েছেন। এথানে আরও উল্লেখ্য যে হিন্দুদর্শনের ন্যায়শাস্ত্রে বলা হয়েছে যে সত্যের স্তরভেদ আছে— ব্যক্তিমান্নুয়ের ধীশক্তি অন্থ্যায়ী তা ক্রমশঃ উন্মোচিত হয়। তদস্থ্যায়ী স্বামীজিও মনে করতেন যে জ্বানার অধিকার সকলের সমান নয়।

বৃদ্ধিবৃত্তি ও হাদয়বৃত্তির সমন্বয় সাধন করে বিবেকানন্দ আরও দেখিয়েছেন যে বৃদ্ধির দারাই হাদয়ের পরিমার্জন তথা মানবিক মূল্যবন্তার প্রতিষ্ঠা ও প্রশার সম্ভব। মানুষে মানুষে সম্প্রীতি দেখা দিলে বৈশ্বিক কল্যাণবাধ শৃতঃই সঞ্চারিত হয়। ২৬ বৃদ্ধের প্রেম, প্রীতি ও করুণার বাণীকে তিনি শংকরের অধৈত প্রত্যয়ে সংমিশ্রিত করেন।

## তিন : ইতিহাসচিন্তা

অবৈত বেদান্তে বিশ্বাসী বিবেকানন্দের উপর সাংখ্যের প্রভাবও কম ছিল না। তিনি মনে করতেন যে বিশ্ববন্ধাণ্ডের সৃষ্টির ধারা নিয়তই প্রবহমান, তার আদি বা অস্ত নেই। পশ্চাতে আছে তিনটি সত্তা। প্রথমটি হল অসীম ও পরিবর্তনশীল প্রকৃতি। সমগ্র প্রকৃতি অনাদি ও অনন্ত, কিন্তু তার ভিতরে চলে বিবিধ পরিবর্তন। দ্বিতীয়তঃ আছেন ঈশ্বর, অপবিবর্তনীয় শাস্তা। তৃতীয়তঃ আছে আত্মা, যা ঈশ্বরের মতোই অপরিবর্তনীয় ও শাশত; কিন্তু দেই শাস্তার অধীন। ঈশবরই বিশের ফুষ্টিন্তিতি ও লয়ের কার্য, কারণ ও উপাদান।<sup>২৭</sup> বিশের বিকাশ ও অভিব্যক্তির কর্তা ঈশ্বরের নিঃশাসপ্রশাসের দক্ষে যেন বিশ প্রসারিত ও সংকৃচিত হয়। কারণ-বিহীন স্ষ্টেশক্তি নিয়তই ক্রিয়াশীল এবং মন ও বাছা প্রস্তুতির গতি একই নিয়মে নির্দিষ্ট। অথণ্ড বিশ্ব ইন্দ্রিয়ের মাধ্যমে জডরূপে, বৃদ্ধির মাধ্যমে জীবরূপে এবং আত্মার মাধ্যমে ঈশররূপে প্রতিভাত হয়। প্রকৃতি ও জীবের বিবর্তন-প্রক্রিয়ায় আত্মা বিকাশ লাভ করে। নিম্নতম পর্যায় থেকে মানব পর্যন্ত আত্মা নিজের বিকাশ সাধন করে চলে ৷২৮ বিবর্তনের সমগ্র প্রক্রিয়ায় আত্মা নিজেকে ব্যক্ত করার জন্ম সংগ্রাম করে। সে সংগ্রাম প্রকৃতির বিরুদ্ধে নিরন্তর সংগ্রাম। প্রকৃতি অমুঘায়ী কাজ করে নয়, তার বিক্লমে সংগ্রাম করেই মাতুষ বর্তমান অবস্থা লাভ করেছে। প্রকৃতির সঙ্গে দামঞ্জ রক্ষা বা তার অন্তগত না থেকে মানুদের এই নিরবচ্ছিন্ন সংগ্রামই হল প্রগতি। মৃক্তিপ্রবণতাই আত্মার শ্রেষ্ঠ লক্ষণ— সে চায় অনম্ভ মৃক্ত সন্তার উপলব্ধি। ১৯

অতীন্দ্রিরবাদী হিসাবে তিনি পরব্রেষের অঙ্গীভূত আয়ার গতিপ্রকৃতির দিক থেকে স্বকিছু বিচার করেছেন। বৈদান্তিক দৃষ্টিতেই তিনি সভ্যতার ক্রমবিকাশ বিশ্লেষণ করেছেন। তাঁর মতে প্রাচীন ভারতের সমাজব্যবস্থায় ঘান্দিক প্রণালীতে (dialectical) শ্রেণী সংগ্রামের পরিচয় পাওয়া যায়। প্রথমাবস্থায় ত্রাহ্মণ ও ক্ষব্রিয়দের মধ্যে সেই বন্দ্র লক্ষিত হয়। ত্রাহ্মণরা ছিলেন সনাতন ধর্ম ও দর্শনের রক্ষক। দৃষ্টিতে তাঁরা ছিলেন রক্ষণনীল। শাস্তীয় অয়শাসনে বাঁধা লোকাচার, সামাজিক প্রথা, আয়য়্রানিক ক্রিয়াকলাপ ইত্যাদির তাঁরাই ছিলেন ধারক ও বাহক। পক্ষান্তরে ক্ষব্রিয়রা ছিলেন উদারনৈতিক সমাজব্যবস্থার পরিপোষক; মৃক্তি ও উন্নয়নকামী অবদলিত মায়্রমের প্রতিভূ। ক্রিয় জাগরণের পথপ্রদর্শক ছিলেন গৌতম বৃদ্ধ। রামচন্দ্র ও কৃষ্ণও ক্ষব্রিয় কুলোভূত। কুমারিল, শংকর, রামাগ্রন্থ ব্রাহ্মণ্য-যাক্ষকীয় আধিপতোর পুন:প্রতিষ্ঠায় তৎপর হন। চতুর্বর্ণের প্রতায়ে স্বামীজি বিশ্বসমাজ বিবর্তনেরও ব্যাখ্যা করেছেন। ভারতীয় ইতিহাসে ব্রাহ্মণা, রোমসাম্রাজ্য বিস্তারে ক্ষত্রিয়, ইংরেজের বেনিয়া আধিপতা সম্প্রসারণে বৈশু এবং উদীয়মান মার্কিন গণতন্ত্রে তিনি শৃদ্র আধিপত্যের লক্ষণ দেখতে পান। ৩° স্বামীজি পুরোহিত সম্প্রদায়ের প্রগতিমূলক ভূমিকার উল্লেখ করেছেন: 'পুরোহিত-প্রাধান্তে সভ্যভার প্রথম আবির্ভাব, পন্তত্বের উপর দেবত্বের প্রথম বিজয়, জড়ের উপর চেতনের প্রথম অধিকার বিস্তার, প্রকৃতির ক্রীতদাস জড়-পিণ্ডবৎ মন্থ্যদেহের মধ্যে অক্টভাবে যে অধীশ্বেম্ব লুক্ষায়ত, তাহার প্রথম বিকাশ। পুরোহিত রাজা-প্রজার মধ্যবর্তী সেতৃ। ১০১

অস্থান্য দেশেও তাঁর মতে পুরোহিতরা অম্বরণ প্রগতিশীল ভূমিকা একসময়ে গ্রহণ করেছিল। পুরোহিতরাই মাম্বকে সর্বপ্রথম অতিমানসের সন্ধান দেয়, দেখায় বিখাতীত সন্তা। ৩২ কিন্তু ক্ষমতাই মাম্বকে বিপথে নিয়ে যায়। তাই পুরোহিতরা ক্ষমতা পেয়ে নানা বিধিব্যবস্থা ওধর্মীয় অম্প্রচানের দাহাযো সকলকে পদানত রাখতে সচেষ্ট হয়। ফলে তাদের বিক্লে বিশ্লোহ করে ক্ষম্রিয়না জ্মী হয়। বাছবল তাদের আগেই ছিল, এবার হল বুদ্ধিবল। তাদের অনেকেই যাগ্যজাদির উপর সংশামী হয়ে ক্রমে বস্তুবাদী হতে ভক্ত করে। ৩৩

ক্ষত্রিয়রাও বলদপী ও স্বেচ্ছাচারী হয়ে পড়ে, তবে তারা পুরোহিতদের মতো ছুঁৎমার্গে অবস্থান করত না। বিজ্ঞান ও কলা ক্ষত্রিয়দের আমুক্লোই উৎকর্ষ লাভ করে। ক্ষত্রিয়দের পর শুরু হয় বৈশ্রদের আধিপতা। অর্থ নৈতিক শোষণের সঙ্গেই বাবসাবাণিজ্যের সম্প্রসারণ ও ভাবের আদানপ্রদান বিস্তারলাভের স্বযোগ পায়। কিন্তু বৈশ্রবা সাংস্কৃতিক বিষয়ে নিক্সিয় থাকায় তাদের আমলে জ্ঞান ও কলার গতি মন্থর হয়ে পড়ে। এরপর যে-শ্রেণীর আধিপত্যের তিনি ভবিশ্বদাণী করেছেন দেই শুস্তদের আমলে স্বথম্বাচ্ছলোর বিস্তার হবে, কিন্তু মানবিক ম্ল্যব্রার অবনতি ঘটবে বলে তিনি আশকা প্রকাশ করেছেন।

স্বামীজি ব্রাহ্মণ, ক্ষব্রিয়, বৈশ্ব ও শুদ্রদের কালক্রমে আধিপত্য ও অবক্ষয়ের বিশ্লেষণ প্রদক্ষে চতুর্বর্ণের সমন্বয়ে এক আদর্শ সমাজব্যবন্ধার কল্পনা করেন— তা হল এমন এক সমাজব্যবন্ধা যেখানে একাধারে থাকবে ব্রাহ্মণদের জ্ঞান ও বিশ্বা, ক্ষব্রিয়দের দাহদ, শৌর্য ও সংস্কৃতিবোধ, বৈশ্রদের ক্রিয়াকলাণে ভাবের বিনিময় ও সম্প্রদারণ এবং শুদ্রদের সাম্যের আদর্শ। ৩ ৪

বর্ণাশ্রমের মধ্যে দিয়ে তিনি সামাজিক ঐক্য ও সমন্বয়ের আদর্শ প্রতিষ্ঠা

করতে চেয়েছিলেন। বর্ণাশ্রমের মাহান্ম্যে বিশ্বাদী হলেও জাতির অনড় নিগড়ে মান্তমকে আমরণকাল বেঁধে রাখার তিনি বিরোধী ছিলেন— তিনি চাইতেন দ্বাই যেন রান্ধণত্ব অর্জন করে। ত যাজকতন্ত্রকে তিনি পরিহার করেন— কারণ তাতে মান্তম নিপীড়িত ও অবদ্যিত হয়। ভারতের দনাতন ধারা ও ঐতিহের অন্তরাগী হলেও বিবেকানন্দ রক্ষণশীল জাতাভিমানের মূলে কুঠারাঘাত করেন। গোঁড়া রান্ধণদের অধিকারবাদেরও তিনি নিন্দা করেছিলেন; তাতে শ্রদের শাল্পাঠ ও পরমজ্ঞান অর্জন নিষিদ্ধ। এই অগণতান্ত্রিক ধারার পৃষ্ঠপোষক ছিলেন শংকর। অধ্যান্ত্রমার্গে বিবেকানন্দ চাইতেন দাম্যের প্রতিষ্ঠা— বলতেন যে, পরম তত্তান্তসন্ধানে মান্তম নিবিশেষে দকলেরই দ্যান অধিকার আছে। প্রচলিত ধারার বিপরীতে বিবেকানন্দের এই আধ্যাত্মিক গণতন্ত্রের চিন্তা প্রগতিবাদী মনের পরিচয় দেয়। আধ্যাত্মিক চিন্তা ও ক্রিয়াকলাপে উচ্চবর্ণের একচেটিয়া অধিকারবাদ উপনিষদেও স্থীকৃত। বিবেকানন্দ প্রাচীন চিন্তার স্বকিছুকেই অন্ধভাবে গ্রহণ করেন নি। তে

অম্পৃত্যবাদেরও তিনি তীত্র নিন্দা করেছেন। ইাড়ি ও হেঁদেলবাদ তাঁর কাছে পরিহাদের বিষয় ছিল। মান্থবের আত্মোপলন্ধির আধ্যাত্মিক পরিশীলন, সংযম ও সর্বাত্মক মঙ্গলই তিনি কায়মনোবাকো কামনা করতেন। তিনি অভ্ভব করেন যে তুনিয়ায় পরস্পরবিরোধী বিভিন্ন মতাবলমী শ্রেণী ও সম্প্রদায়ের সংঘাত ও ছন্দ্র নিতাই বিরাজমান। নিজ দাবি ও অধিকার প্রতিষ্ঠার তাগিদে সমাজমঞ্চে স্বাই যেন রণোয়াদ্নায় মন্ত।

সামাজিক পরিবর্তন সম্পর্কে তিনি ছিলেন নরমপন্থী। সামাজিক অনুশাসন মান্তবের জীবন ও বিত্তরক্ষার প্রয়োজনেই গড়ে ওঠে। এসব অনুশাসন মৌরসী শব্দ হয়ে গেড়ে বসে থাকলে সমাজের অবক্ষয় হয় অবশুস্তাবী। কিন্তু অচল সমাজব্যবস্থার নিরসন সংঘর্ষের পথে হওয়াটা তাঁর মনঃপুত ছিল না। তা রাতা-রাতি আমূল ওলটপালটের পরিবর্তে সমাজের পরিবর্তন-প্রয়াস জৈব (organic) প্রণালীতে হওয়াই ছিল তাঁর কামা।

ভারতের তুর্গতির জন্ম তিনি ইংরেজের উপর দোষারোপ না করে এদেশের সমাজপতি ও পূর্বপুরুষদের অভিযুক্ত করেছেন। অভিজাত বিত্তবানেরা সাধারণকে শোষণ ও নিপীড়নের সময় ভূলে যায় যে নির্বিত্ত দরিক্রও মাফুষ। যুগ ধূগ ধরে সাধারণ মাফুষকে পদানত রেখে তাদের মনে এই কথাই গেঁথে দেওয়া হয়েছে যে তৃঃথভোগের জন্মই তাদের জন্ম। সেই তয়েই হয়তো তিনি বলেছিলেন যে এদেশের জীতদাসরা মৃক্তি চাইছে অপরকে জীতদাস করার জন্ম। ও ভারতের অবনতির অন্যান্য কারণের মধ্যে অপর জাতের সঙ্গে মেলামেশা না করা, ঐক্যবদ্ধ কাজে অনীহা, নারীকে অবনত রাথা, নিবিত্ত ও দাধারণ মান্ত্র্যকে অবহেলা ইত্যাদি কৃতকর্মগুলি তিনি তুলে ধরেছেন। তাঁর কথায় এগুলি 'প্রবল জাতীয় পাপ'। ৩৯

বিবেকানন্দ মনে করতেন যে আর্ঘাবর্ত থেকে পৃথক দ্রাবিড় সভ্যতার প্রচলিত তব্ব ভ্রান্তিপূর্ণ। ভারতের সবাই আর্য; আর্যরা আর্যাবর্ত থেকে দাক্ষিণাত্যেও গিয়েছিল; কাজেই সমগ্র ভারতেই আর্যময়, এখানে আর কোনও জাত নেই। তাই তিনি একথাও মানতেন নাযে দাক্ষিণাত্যের ব্রাহ্মণরা আর্যাবর্তের ব্রাহ্মণদের মধ্যে উৎপন্ন ও দাক্ষিণাত্যের অক্টান্ত জাত থেকে স্বতম্ব। ভারতে আর্যদের আগ্যমন সম্পর্কে প্রচলিত ধারণাকেও তিনি ভ্রান্ত মনে করতেন; কারণ প্রাচীন শাস্ত্যগ্রন্থলিতে ঐ মতের সমর্থনে কিছু পাওয়া যায় না। উপহাস করে তিনি লিখেছেন: 'ইউরোপীয় পণ্ডিত বলছেন যে, আর্যেরা কোথা হ'তে উড়ে এসে ভারতের 'বুনো'দের মেরে-কেটে জমি ছিনিয়ে নিয়ে বাস করলেন— ও-সব আহমকের কথা।' •

স্বামীদ্ধি মনে করতেন মান্তধের রঙ শাদাকালো হওয়ার কারণ মূলতঃ বংশগত

—গরম দেশভেদে পার্থকা দামান্তই। দৈহিক গঠন ও বর্ণস্বাতন্ত্রের দক্ষে ভারতবহিভূতি আর্য দ্বাতির উৎপত্তির মতবাদ পরবর্তীকালে রান্ধনীতির অঙ্গ হয়ে
হিটলারী নাৎসিবাদে রূপ নিয়েছিল।

তাঁর মতে প্রাচ্য জীবনধারায় ত্যাগের যেমন প্রাধান্ত, অন্তদিকে প্র'ণ্ডারের জীবনধর্মে সংগ্রাম ও উদামতাই প্রবল। মঙ্গোলীয় জাতিকে তিনি শক্তি ও শৌর্যের জন্য প্রশংসা করেছেন; তেমনি ককেশিয় ও নর্ভিক উপজাতিদের সংঘবদ্ধতার তারিফ করেন। রাজনৈতিক ঐক্যাধনের জন্য চেক্ষিল্প থাকেও তিনি কৃতী পুরুষ বলে মনে করতেন। আলেকজাগুরির, চেক্ষিল্প থা, নেপোলিয়ন প্রন্থ রণবীরদের তিনি বিশ্বঐক্যের সাধকরপে অভিহিত করেছেন। ই চীন ও জ্ঞাপান ভ্রমণকালে সেথানকার অনেক মঠমন্দিরে তিনি প্রাচীন বাংলা লিপিতে সংশ্বত পূঁথি দেথেছিলেন, এবং জ্ঞাপানের মন্দিরগাত্রে বাংলা লিপিতে মন্ত্র লেখা দেখে এই সিন্ধান্ত করেন যে, মধানুগে এক সময়ে ভারত ও দ্রপ্রাচ্যের দেশগুলির মধ্যে সংযোগ ছিল। ই বৈদিক ও রোমান ক্যাথলিক পূজাপারণে সাদৃশ্য প্রত্যক্ষ করে তিনি সিদ্ধান্তে এসেছেন যে খ্রীপ্রানরা হিন্দ্ধর্মের শাথা বৌর ধর্মের সংস্পর্শে

আসায় ঐ সাদৃশ্য ঘটে। প্রাচীন গ্রীক ও মধাযুগীয় ইউরোপীয় চিস্তা ও দর্শনে ভারতীয় প্রভাবের অন্তিমে তিনি বিখাসী ছিলেন। আরবদের মাধ্যমে স্পেনেও ভারতীয় চিস্তার প্রভাব বিস্তার করেছিল বলে স্বামীদ্ধি অভিমত প্রকাশ করেছেন। তাঁর মতে বর্তমান ইউরোপে জার্মানি চিস্তার ক্ষেত্রে ভারতের কাছে অনেকাংশে ঋণী। ১৯

## চার : রাষ্ট্রদর্শন

রাষ্ট্রদর্শনের ক্ষেত্রে বিবেকানন্দ নিজম কোনও ধারা প্রবর্তন করেন নি। এবং রাষ্ট্রতন্ত্বের প্রত্যয়গুলি দম্পর্কেও তিনি নিজ মতামত স্কম্পষ্টরূপে ব্যক্ত করেন নি। রাজনৈতিক ঘূর্ণবির্তে প্রবেশের স্বপ্ত আবেগকে তিনি সমত্রে দমন করেছিলেন। তবুও রাষ্ট্রদর্শনের বিভিন্ন প্রদক্ষ তাঁর চিন্তায় বিক্ষিপ্ত অজ্প্রভায় ছড়িয়ে আছে, জাতীয় আন্দোলনের উপর যার প্রত্যক্ষ প্রভাব অদামান্ত। তাঁর রাষ্ট্রচিম্ভা Lectures from Colombo to Almora, East and West এবং Modern India গ্রন্থ তিনটিতেই বিশেষ পাওয়া যায়। তাঁর চিন্তার প্রণালী ছিল ঐতিহাসিক ও আরোহী (inductive)। ঐতিহাসিক ঘটনা ও অভিজ্ঞতা থেকে তিনি দিন্ধান্তে উপনীত হতেন। স্বতঃসিদ্ধ ও সাধারণভাবে তিনি কোনও তত্ত্ব প্রতিষ্ঠিত করেন নি। অতীত ও বর্তমানের প্রেক্ষাপটে তিনি ভারত ও বিশ্বের রাষ্ট্রব্যবন্ধার বিচারবিশ্লেষণ ও সম্ভাব্য পরিণতি সম্পর্কে স্কল্ব কতকগুলি ভবিশ্বদাণী করেন যেগুলি উত্তরকালের ঐতিহাসিক ঘটনাপ্রবাহে নির্ভুল প্রমাণিত হয়।

বিবেকানন্দের মানসিক গঠন প্রক্রিয়ায় ত্রিবিধ উপাদান ও প্রভাব লক্ষণীয়। প্রথমতঃ, তিনি প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা দর্শনের গভীরে অবগাহন করেন; ধর্ম ও দর্শনের মতো সাহিত্যা, শিল্প ও বিজ্ঞানেও তাঁর সমধিক দথল ছিল। কথিত আছে যে এনসাইক্রোপিডিয়া ব্রিটানিকার প্রতিটি খণ্ড (সে সময়ে ১১ খণ্ড) তাঁর নথদর্পণে ছিল। ফলে তাঁর মনন ধারা পূর্ণতা ও পরিপৃষ্টি অর্জন করে। দ্বিতীয়তঃ, গুরু শ্রীরামকৃষ্ণ তাঁকে স্বিশেষ প্রভাবিত করেন। শ্রীরামকৃষ্ণ অতি স্বচ্ছ ও সরল কথায় তাঁর বাণী ও উপদেশ প্রচার করেছিলেন— যেগুলি ছিল

বিবেকানন্দের মানসিক গঠনের মূল উপাদান। বস্থতঃ গুরুর সরল কথাগুলিকেই তিনি দার্শনিক ভাষা ও ব্যঞ্জনায় ব্যক্ত করেছেন। তৃতীয়তঃ, স্বলন্ধ আজীবন অভিজ্ঞতা তাঁর মননশক্তিকে উৎকর্ষ দান করে। বিশ্ব পরিক্রমায় তাঁর চিন্তা ও অভিজ্ঞতা সমৃদ্ধি লাভ করেছিল। তাই তাঁর চিন্তা ও দর্শন দেশের মাটি ও মাহুষের সঙ্গে সম্পৃত্ত। বলা হয়েথাকে যে দার্শনিক আলোচনা দাধারণতঃ বিমূর্ত ভাব ও ভাষার কচকচানিতে ভরা; প্রতীকি পরিভাষায় দেগুলি, অতীব ত্র্বোধা; জীবনের সঙ্গে দেগুলির সংযোগ ও সার্থকতা ক্রীব। সেদিক থেকে বিবেকানন্দের বাণী ও রচনা স্থাপষ্ট, সজীব ও গতিসম্পন্ন।

রাষ্ট্রচিস্তায় বিবেকানন্দের উপর হেগেলের প্রচ্ছন্ন প্রভাব দেখা যায়। হেগেল ব্যক্তির স্বার্থ ও স্বাধীনতাকে রাষ্ট্রীয় স্বার্থের গঙ্গে একীভৃতরূপে বিবেচনা করতেন; মনে করতেন রাষ্ট্রই মাহুষের একমাত্র কল্যাণসাধনকারী; কারণ মাহুষের উন্নত বৃত্তি রাষ্ট্রেই প্রতিকলিত হয়; সেজন্মে রাষ্ট্রের কল্যাণই ব্যক্তির কল্যাণ। বিবেকানন্দও সেই দৃষ্টিতে লিখেছেন: 'সমষ্টির জীবনে ব্যষ্টির জীবন, সমষ্টির স্থাথ ব্যষ্টির স্থাথ, সমষ্টি ছাড়িয়া ব্যষ্টির অন্তিত্বই অসম্ভব, এ অনম্ভ সভ্যা— জগতের মূল ভিত্তি। অনম্ভ সমষ্টির দিকে সহায়ভৃতিযোগে তাহার স্থাথ স্থা, তৃঃথে তৃঃথ ভোগ করিয়া শনৈঃ অগ্রসর হওয়াই ব্যষ্টির একমাত্র কর্তব্য।' \* \*

ব্যক্তিষাতম্ম ও স্বাধীনতাকে বর্জন করেই একদিন ফ্যাদিবাদ, নাৎদিবাদ প্রভৃতি সমষ্টিবাদী সমাজ ব্যবস্থা গড়ে উঠেছে। বৈদান্তিক বিবেকানন্দ সমষ্টির প্রয়োজনকে প্রাধান্ত দিলেও ব্যক্তিস্বাতম্যকে বিদর্জন দেন নি। সমষ্টির ভাল চাই বলে ব্যষ্টির মন্দ করতে হবে এমন কথার তিনি বিরোধিতাই করেছেন। গ্রীন ও মিলের চিস্তার সঙ্গে নিজের মতকে তিনি থাপ থাইয়ে নিয়েছিলেন।

হেগেলের আদর্শ ছিল রাষ্ট্রের অধীনেই ব্যক্তি ও জনজীবনের পরিপূর্ণ নিয়ন্ত্রণ। সমষ্টির বেদীমূলে ব্যক্তি সেথানে উৎসগীকত। বিবেকানন্দ ব্যক্তি ও সমাজের কল্যাণকল্পে সমষ্টির জন্ত ব্যষ্টির আত্মত্যাগের কথা বলেছেন; সেইসঙ্গে একথাও বলেছেন যে স্বার্থই স্বার্থত্যাগের প্রথম শিক্ষক। ব্যষ্টির স্বার্থকন্দার জন্তই সমষ্টি-কল্যাণের দিকে প্রথম দৃষ্টি দেওয়া দরকার বলে তিনি অমুভব করেন। ৪৫ ব্যষ্টিস্বার্থ তথা ব্যক্তির পরিপূর্ণ বিকাশ ও মৃক্তিই চিল তার কামনা। হেগেলের মতো তিনি ব্যক্তিকে সর্বগ্রামী রাষ্ট্রের যন্ত্রাংশ করতে চান নি। বিবেকানন্দ রাষ্ট্রের চেয়ে ব্যক্তি ও সমাজের উপরই অধিক মূল্য আরোপ করেছেন। রাষ্ট্র তার কাছে অভীষ্ট লক্ষ্যে পৌছবার অন্যতম পথমাত্র। পালামেন্টারে গণভব্ব

প্রসক্তে তাই তাঁকে বলতে দেখা যায়: "'পার্লেমেন্ট' দেখলুম, 'সেনেট' দেখলুম, ভোট ব্যালট মেজরিটি, সব দেখলুম···শক্তিমান পুরুষরা যেদিকে ইচ্ছে, সমাজকে চালাচ্ছে, বাকিগুলো ভেড়ার দল।" \*\*

হেগেলের মতো তিনিও নেশনকে উদ্দেশ্য প্রণোদিত মনে করতেন। একটি সর্ববাপী স্থরে দকল নেশনই যেন অফুরণিত; যে স্থরে তারতীয় ইতিহাদের তন্ত্রীগুলি বাঁধা তাহল ধর্ম। তাঁর কথায়: 'In each nation, as in music there is a main note, a central theme, upon which all others turn. Each nation has a theme, everything else is secondary. India's theme is religion. Social reform and everything else are secondary.' <sup>১৯</sup>

জাতীয়তাবাদের যে আধ্যাত্মিক রূপ তিনি দর্শিয়েছেন তার সঙ্গে বৃষ্ণিমচন্দ্র, বিশিনচন্দ্র গুঞ্জির বিদ্দের চিন্তার সাদৃশ্য দেখা যায়। জাতীয়তাবাদের আবেগময় আধ্যাত্মিক ভিত্তিভূমি তিনিই প্রথম প্রস্তুত করেন। তিনি মনে করতেন যে ভারতের আগামী দিনগুলিকে উচ্ছল করে তুলতে হলে চাই অতীত গরিমার অন্ধ্যান। অতীতকে অন্ধীকার করার অর্থ বর্তমান অন্তিত্মকেই অন্ধীকার করা। বিগত দিনের ভাবভূমিতেই ভারতের ভাবীদিনের ইতিহাস ও জাতীয় চেতনার উন্মেষ হবে। অতীতেও ভারতের গরিমা ও প্রভাব বিস্তৃত হয়েছিল আধ্যাত্মিক পথেই। আধ্যাত্মিকভাই ভারতীয় জীবনের ধারক। আধ্যাত্মিকভাই চিরদিন ভারতীয় সমাজকে একস্থত্মে গ্রন্থিত করে রেথেছিল এবং জনজীবনের বন্ধন কথনও শিথিল হয়ে পড়লে তাকে পুনরাবন্ধ করত। তিনি মনে করতেন অন্তরের দিব্য অভিবাক্তিই হল সভ্যতা এবং জাতীয় জীবনকেও এ দিব্য আদর্শে গড়ে তোলা দরকার। আধ্যাত্মিক জীবনাচার শাস্ত্রত আদর্শেরই অন্ধ্যরণ মাত্র—কতকগুলি সামাজিক কৃসংস্কার, ধর্মীয় অন্ধর্চীন বা অসার প্রথা নয়— আধ্যাত্মিক ভূমিতে সমাজজীবন প্রতিষ্ঠিত— সেজস্তু সামাজিক বিধিব্যবন্ধার বদ্বদল জন-চিন্তাম্বারী আধ্যাত্মিক উপায়েই হওয়া সমীচীন। ১৮

বিষমচন্দ্রের মতো বিবেকানন্দের হৃদয়পটেও মাতৃরূপে দেশের চিত্র কল্পিত।
দেশকে মাতৃরূপে বন্দনা ও মাতৃশক্তির বোধনপ্রয়াস পরবর্তীকালে রাজনৈতিক
কর্মী ও বিপ্লবীদের উদ্বন্ধ করে তোলে। তাঁর মতে দেশকে মাতৃরূপে ভক্তি ও
সেবা করলে একদিন দেশমাতৃকার শৃঞ্জল মোচন ঘটবে। সেজত্যে তিনি
বলেছিলেন: 'আগামী পঞ্চশং বর্ধ ধরিয়া সেই পরম জননী মাতৃভূমি যেন

তোমাদের আরাধ্যা দেবী হন, অন্যান্ত অকেজো দেবতাগণকে এই কয়েক বর্ধ ভূনিলে কোন ক্ষতি নাই। অন্যান্ত দেবতারা ঘুমাইতেছেন, এই দেবতাই একমাত্র জাগ্রত— তোমার স্বজাতি— দর্বত্রই তাঁহার হস্ত, দর্বত্র তাঁহার কর্ণ, তিনি দকল ব্যাপিয়া আছেন। ১৪৯

বিবেকানন্দের মতে জাতীয়তাবাদের প্রচলিত চেতনা হল দ্বিবিধ। প্রথম, নিজেদের মধ্যে ঐক্য ও পারম্পরিক সহাস্তভূতিবাধ এবং দ্বিতীয়, অপর জাতির প্রতি হিংসা ও বিদ্বেষ। অন্ধ স্বজাতি-বাংসল্য ও বিজাতি-বিদ্বেষকে তিনি আদে সমর্থন করেন নি। বিশ্বজনীনতাই ছিল তার রাষ্ট্রদর্শনের প্রধান অঙ্গ। তাঁর মতে জাতীয়তাবাদ একটি পবিত্র ও নিজ্ল্য প্রতায় হলেও মানবিক সন্তার গুরুত্ব তার চেয়েও বেশি। জাতি, বর্ণ, সম্প্রদায়ের পশ্চাতে বিরাজ করে প্রকৃত মানুষ। সে-মান্থয় বিশ্বজনীন। সম্যক জ্ঞান ও উপলব্ধি বৈশ্বিক চেতনার সহায়ক। সারা বিশ্ব যথন নেতিবাদ, জড়বাদ, সংশ্বরাদ প্রভৃতি বাতবিতগ্রায় মন্ত তথন বৈদান্তিক বিবেকানন্দ বিশ্বজনীন আধ্যাত্মিক ভাবের উন্মেষে সচেষ্ট হন। ভারতের মৃক্তি ও নবজাগরণ একদিন বিশ্বপ্রেম ও মৈত্রীর পথকে আলোকিত করে তুল্বে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন।

তিনি চাইতেন মান্নথের সং ও শুভ প্রবৃত্তিগুলির যথোচিত কর্ষণ। সে-কর্ষণ পুরুষত্বের, মানবিক ম্লাবন্তার ও সম্রমবোধের। মহুয়াবের প্রধান অঙ্গ পাড়া-পড়দির প্রতি সহৃদয় মনোভাব প্রদর্শন। নিঃস্বার্থ সেবার প্রবৃত্তি গড়ে তোলার আগে দেশ ও জাতির কলাণে গালভরা কথা না বলাই ভাল। তাই স্বার্থে চাই নিজ স্বার্থের সঙ্গে দেশ ও জাতির স্বার্থকে মিলিয়ে দেওয়। ব্যক্তির নৈতিক বিকাশের মধ্যে দিয়ে ব্যক্তি ও গোষ্ঠার সমন্বয়ে জাতীয় প্রগতির পথ রচিত হবে। ব্যক্তিকে নিয়েই নেশন; তাই ব্যক্তির স্কয়, নীতিনিষ্ঠ ও সহৃদয় মন গড়ে না উঠলে জাতির অগ্রগতি ও প্রাধান্তের প্রশ্ন অর্থহীন। ব্যক্তিস্বাতম্বের আদর্শ ও দেশের কলাণে নিঃস্বার্থ সেবার নীতিই ছিল প্রাচীন ভারতীয় সমাজের বনিয়াদ। বিবেকানন্দ সেই আদর্শ ও নীতিগুলিকে পুনঃপ্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েভিলেন।

রাষ্ট্রদর্শনে বিবেকানন্দের একটি মৃল্যবান অবদান হল তাঁর স্বাধীনতা অর্থাৎ
মৃক্তির প্রত্যয়। এবিষয়ে তাঁর চিস্তা ছিল সম্পূর্ণ নিজম্ব ও মৌলিক। বিশের
অবিরাম গতির মধ্যে মৃক্তির আবেগ ও আকাজ্ঞা সদাই নিহিত থাকে —
মৃক্তির কামনাই মান্থবের বিকাশসাধনাকে বেগবান করে। অতীন্দ্রিয় দৃষ্টিতে
ফ্রিনি মোক্ষ বা মান্নার বন্ধনমোচনই শুধু চান নি, উপরন্ধ মান্থবের বৈষ্থিক ও

সামাজিক মৃক্তিও তাঁর কামা ছিল। মৃক্তিকে তিনি মান্নবের জন্মগত অধিকার বলে মনে করতেন। তিনি বলেছেন: 'উন্নতির মৃথ্য সহায় স্বাধীনতা, যেমন মান্নবের চিন্তা করিবার ও উহা ব্যক্ত করিবার স্বাধীনতা থাকা আবশুক, তদ্রুপ তাহার থাওয়াদাওয়া, পোষাক, বিবাহ ও অন্যান্ত সকল বিষয়েই স্বাধীনতা আবশুক— যতক্ষণ না তাহার ঘারা অপর কাহারও অনিষ্ট হয়। আমার তোমার ধনাদি অপহরণের কোন বাধা না থাকার নাম কিছু স্বাধীনতা নহে, কিন্তু আমার নিজের শরীর বা বৃদ্ধি বা ধন অপরের অনিষ্ট না করিয়া যে প্রকারের ইচ্ছা, দে প্রকারে ব্যবহার করিতে পাইব, ইহা আমার স্বাভাবিক অধিকার এবং উক্ত ধন বা বিছা বা জ্ঞানার্জনের সমান স্থবিধা যাহাতে সকল সামাজিক ব্যক্তির থাকে তাহাও হওয়া উচিত। '৫০

দৈহিক, মানসিক, আধ্যাত্মিক তথা পূর্ণাঙ্গ মৃক্তির কথা উপনিষদেও লিখিত আছে বলে তিনি উল্লেখ করেছেন। ঔপনিষদ দৃষ্টিতে মৃক্তির প্রত্যেয় বিশ্লেষণ করনেও সাধারণতঃ শব্দটি মনে বিশেষ উদ্দীপনার সঞ্চার করে। তাঁর মৃক্তির বাণী দেশের খাধীনতা আন্দোলনে বিশেষ কার্যকর হয়েছিল।

দেশের রাজনৈতিক স্বাধীনতার কথা বিবেকানন্দ সরাসরি বলেন নি এবং জাতীয় আন্দোলনেও নিজেকে তিনি জড়াতে চান নি। কারণ প্রথমত:, তিনি সন্ন্যাসত্রত গ্রহণ করেছিলেন এবং রাজনৈতিক বাতবিতণ্ডা অপেক্ষা আধ্যাত্মিক আলোকে মামুবের মনের অন্ধকারকে দ্ব করাই অধিক কার্যকর হবে বলে অমূভব করতেন। দ্বিতীয়তঃ, তিনি একথাও উপলব্ধি করেন যে রাজ-নৈতিক স্বাধীনতার কথা সরাসরি তুললে হয়তো তাঁকে কারাক্রদ্ধ হতে হবে— ফলে সময় ও শক্তিক্ষয় ছাড়াও যে কাজে তিনি ব্রতী ও উলোগী অর্থাৎ দেশবাসীর মনে নীতিবোধ ও আধ্যান্মিক চেতনার উন্মেষ্যাধন—তা অসম্পূর্ণ থেকে যাবে। সংগ্রামী নেতৃত্বে প্রতাক্ষভাবে অবতীর্ণ না হলেও লাঞ্চিত ও অবদমিত মাহুবের দাবি তিনি নির্ভীক কণ্ঠে ঘোষণা করেন। বস্তুতঃ রাজনৈতিক স্বাধীনতা ও শামাঞ্চিক স্বাধিকারের দাবিকে তিনি পরোক্ষে বরান্বিত করে তোলেন। যে-প্রভায়টির ব্যক্তনায় তিনি দংগ্রামী আন্দোলনকে গতিসম্পন্ন করেন তাহল শক্তির শাধনা। শক্তিবিনা কোনও অধিকারই অর্জন করা যায় না। ব্যক্তি ও জাতির জীবনসংগ্রামে একাধারে চাই নিরবচ্ছিন্ন প্রয়াস ও নিরস্তর অধ্যবসায়; এবং দকল বাধা চূর্ব করে জাতীয় চরিত্র গঠনের শ্রেষ্ঠ উপাদান হল শক্তি। বিবেকানন্দ জনমনে শক্তি ও দাহদিকতার বীজ্বপন করেন। বৈদান্তিক দর্শনের পরিপ্রেক্ষিতে

তিনি বল ও বীর্যের সঞ্চারে অগ্রসর হয়েছিলেন। তিনি বলেন যে পরম সন্তার অংশ যে- আত্মা তা সর্বশক্তির আধার— তার কাছে পার্থিব সকল বাধাবিপত্তি নগণা। জাতীয় চরিত্রের ভিতকে স্বদূচ করার জন্ম তিনি বেদান্তের পথ অনুসরণ করেন। 'অভয়ম' হল বেদ ও বেদান্তের মর্মবাণা; গীতার মর্মও হল পুরুষত্ব ও শক্তির উন্মেষ; আত্মার বল ও বিক্রমে মানুষের আত্মশক্তিকে জদমা করে তোলা যায়; শক্তির প্রতিষ্ঠায় জাতি শোর্যেবীর্যে প্রাণবন্ত হয়ে উঠবে। অত্যাচার ও উৎপীড়নের শ্রেষ্ঠ প্রতিষ্ধেক হল আত্মশক্তি। সমকালীন রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক উৎপীড়নের বিক্রমে নেভিবাচক নিন্দাবর্ষণের কার্যকারিতা সম্পর্কে তিনি সংশ্বয়ী ছিলেন। আত্মশক্তির উন্মেষপ্রচেষ্টা ফলপ্রস্কু হয় বলে তিনি বিশ্বাস করতেন। পরাধীন ত্বল জাতির মনে তাঁর সেদিনের বাণী বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ ছিল।

দমাজ ও রাষ্ট্রের বিকাশধারায় কেব্রাহ্ণগ শাদনবাবহা ও রাজতন্ত্রের ঐতিহাদিক প্রয়োজন আছে বলে তিনি মনে করতেন। তার মতে অপরিণত অবস্থায় দমাজের পরিশাদন রাজার হাতে থাকাই বাহ্ণনীয়; দমাজ ও রাষ্ট্রের বিকাশের দহিত দক্ষতি রেথে প্রতিনিধিত্ব্দক শাদনব্যবস্থা প্রবর্তনের তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। ইংরেজ শাদনের ঐতিহাদিক প্রয়োজনবোধও তাঁর মনে প্রছের ছিল। তিনি বলেছেন: "রাজা প্রজাদিগের পিতামাতা, প্রজারা তাঁহার শিশুনস্তান। প্রজাদের দর্বতোভাবে রাজম্থাপেকী হইয়া থাকা উচিত এবং রাজা সর্বদা নিরপেক হইয়া আপন প্রসজাত দন্তানের আয় তাহাদিগকে পালন করিবেন। কিছ যে নীতি গৃহে গৃহে প্রয়োজিত, তাহা সমগ্র দেশেও প্রতার। দমাজ—গৃহের সমষ্টিমাত্র। 'প্রাপ্তে তু ষোড্শে বর্ষে' যদি প্রতি পিতার প্রকে মিত্রের আয় গ্রহণ করা উচিত, সমাজশিশু কি সে ষোড্শবর্ষ কখনই প্রাপ্ত হয় না ?" ত

যামীজি এ প্রদক্ষে আরও বলেছেন যে সকল সমান্ত্রই একদিন যৌবনদশায় উপনীত হয় এবং শক্তিমান শাসনকারীদের সঙ্গে তাদের সংঘর্ষ উপন্থিত হয়। 'এ যুদ্ধে জয়পরাজয়ের উপর সমাজের প্রাণ, বিকাশ ও সভ্যতা নির্ভর করে।' মার্কসের শ্রেণী সংগ্রাম তবের সঙ্গে এর কিছুটা মিল দেখা যায়। ভারতের সামাজিক বিবর্তন ধারায় একটি বিপ্লব বারংবার দেখা গিয়েছে। ধর্মভিত্তিক ভারতীয় সমাজে সে-বিপ্লব স্থভাবতই ধর্মবিপ্লবের রূপ নিয়েছে। তাঁর কথায়: 'ভারতবর্ষ ধর্মপ্রাণ, ধর্মই এদেশের ভাষা এবং সকল উছোগের লিক। বার বার এ বিপ্লব ভারতেও ঘটিতেছে, কেবল এ দেশে তাহা ধর্মের নামে সংসাধিত। চার্বাক, জৈন, বৌদ্ধ, শক্ষর, রামাছজ, কবীর, নানক, চৈতন্ত, রাক্ষসমাজ,

আর্থনমাজ ইত্যাদি সমস্ত সম্প্রাদায়ের মধ্যে সম্মুথে ফেনিল বজ্রঘোষী ধর্মতরঙ্গ, পশ্চাতে সমাজনৈতিক অভাবের পূর্ব। 17৫২

বিষমচন্দ্রের মতো স্বামীজিও মনে করতেন যে কি হিন্দু কি বৌদ্ধ আমলে ভারতে সাধারণ মাজুষের সঙ্গে রাজনীতির বিশেষ কোনও সংশ্রব ছিল না। কাজেই রাষ্ট্রীয় বিষয়ে তাদের অংশ গ্রহণেরও কোনও প্রশ্ন উঠত না। পরবর্তী কালে অনেক পণ্ডিত ও গবেষক প্রমাণ করার চেষ্টা করেছেন যে প্রাচীন কালে 'সমিতি' নামে জনসাধারণের এক প্রতিনিধিত্বমূলক সংস্থা এবং তার শাখা হিসাবে 'সভা' নামক উপসমিতি রাষ্ট্রশাসনে নিযুক্ত থাকত। বস্ততঃ ঋগেদে সমিতি শব্দটি সভাস্থল অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। প্রাচীনকালে মামলামোকর্দমার জন্ত ধর্মসভা, যজ্ঞের স্থানে কর্মসভা এবং রান্ধাক ক্ষত্রিয় প্রভৃতি উচ্চন্তরের রাজকীয় পূক্ষ ও কর্মচারীদের নিয়ে রাজসভা বসত। এগুলির কোনওটিতেই স্বামীজির 'দাধারণ প্রজার' স্থান ছিল না। একথা রাষ্ট্রতত্ব ও গণতন্তের উৎস গ্রীসদেশেও প্রযোজ্য। সেথানকার রাজকার্থেও দাধারণ শ্রমজীবীদের কোনও স্থান ছিল না; কারণ তাদের প্রায় সবাই ছিল ক্রীতদাস পর্যায়ের। ত

জনগণের স্থান ও মান উচুতে তুলতে না পারলে রাজনৈতিক উন্নয়নপ্রয়াদ তাঁর দৃষ্টিতে ছিল অর্থহীন। নিজের মোক্ষলাভের প্রচেষ্টাও অর্থহীন যথন দেশবাসী দীমাহীন ছ:থ, ছ:সহ হুর্দশা ও নৈরাশ্রে মৃহ্মান থাকে। তিনি তৎকালীন জাতীয় কংগ্রেসকে সহাত্বভূতির সঙ্গেই সমালোচনা করতেন। কংগ্রেসের কার্যসূচীতে তিনি গণকল্যাণম্থী স্থনির্দিষ্ট গঠনমূলক কাজের কোনও নিদর্শন দেখতে পান নি। তিনি অস্থত করতেন যে আইন বা রাজনীতির মাধ্যমে মান্ত্রকে ধার্মিক করা যায় না। রাজনীতি অপেক্ষা ধর্মের উপকারিতায় তাঁর অধিক আস্থা ছিল। তারতের নবজাগরণ প্রসঙ্গে তিনি বলেন যে বাইরের লোক দাধারণতঃ কংগ্রেসের আন্দোলন ও সমাজসংস্কার ক্ষেত্রেই নবজাগরণ প্রত্যক্ষ করে। কিন্তু ধর্মের ক্ষেত্রেই ঐ জাগরণ অধিক কার্যকর হয়েছে। কথাপ্রসঙ্গে তিনি বলেন, 'রাজনীতিকগণের বিবাদ বড় অভুত। রাজনীতির ভিতর ধর্ম চুকাইতে অনেক যুগ লাগিবে।'° ঃ

#### সমাজত ছারে প্রত্য

বিবেকানন্দ নিজেকে 'সোমালিষ্ট' বলে ঘোষণা করেছিলেন। ° সেজন্যে তাঁকে এদেশের প্রথম সমাজতান্ত্রিক বলে মনে করা হয়। বস্তুতঃ সমাজতন্ত্রের দঙ্গে এদেশবাদীর পরিচয় এর বহু পূর্বেই ঘটেছিল। 'সোদালিজম' শব্দটি প্রথম যিনি ব্যবহার করেছিলেন সেই ইংরেজ রাষ্ট্রদার্শনিক রবার্ট ওয়েনের দঙ্গে রামমোহনের সংযোগ ও পত্রবিনিময়ের কথা স্থবিদিত। তৎকালীন ইউরোপের সমাজতান্ত্রিক মতাবলম্বী সিসমঁদি প্রম্থ রাষ্ট্রদার্শনিকদের সঙ্গেও রামমোহনের সংযোগ ঘটে। তাছাড়া বঙ্কিমচন্দ্রও এবিষয়ে অবহিত ছিলেন— তাঁর লেখায় 'ইন্টারক্তাশনালে'র উল্লেখও পাওয়া যায়। কাজেই সমাজতান্ত্রিক চিস্তাধারার সঙ্গে বিবেকানন্দের সংযোগই প্রথম ঘটেনি। তবে সরাসরি নিজেকে 'সোসালিষ্ট' বলে ঘোষণা হয়তো তিনিই প্রথম করেন। এখন দেখা দরকার যে বিবেকানন্দ কি অর্থে, কি ধরনের এবং কি পরিমাণে সমাজতান্ত্রিক চিস্তায় অন্ধ্রপ্রাণিত হয়েছিলেন।

প্রসঙ্গতঃ এথানে সমাজতন্ত্র কথাটির উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশ সম্পর্কে সংক্ষেপে কিছুটা আলোচনা করা যেতে পারে। 'দোসালিজম' কথাটিকে বিভিন্ন সময় ও স্থানে বিভিন্নভাবে দেখা হয়েছে। ১৮২৭ সালে রবার্ট গুয়েন (১৭৭১-১৮৫৮) শব্দটিকে প্রথম ব্যবহার করেন। ° নিজে মিল মালিক হয়েও মালিক-শ্রমিক সমবায় প্রবর্তনে তিনি সচেষ্ট হন। ব্রিটেনে ওয়েনের কর্মতৎপরতা কার্যকর হয়েছিল— শ্রমিকদের স্বার্থে বছ আইনকান্তন বিধিবদ্ধ হয়। একই সময়ে ফ্রান্সে দিসমঁদি, ফুরিয়ার ও সাঁ সিমন শিল্প-বিপ্লব প্রস্তুত অর্থ নৈতিক বৈষ্মাকে নীতিগতভাবে দ্বীকরণের জন্ম লেখনী ধারণ করেন। ওয়েন ও সাঁ সিমন এ বিষয়ে পুঁজিপতিদের মহায়তা চেয়েছিলেন। পরবর্তীকালে উৎপাদন ব্যবস্থায় জাতীয়করণের প্রস্তাব ওঠে। উনিশ শতকের চল্লিশের কোঠায় লুই ব্লান্থ প্রধাঁ উপলব্ধি করেন যে অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার আম্ল পরিবর্তন করতে হলে রাজনৈতিক ক্ষমতা দখল করা প্রয়োজন। প্রুধ ছিলেন নৈরাজ্যবাদী। তিনি রাষ্ট্রের অস্তিত্ব ব্যতিরেকেই ন্মায়, সাম্য ও স্বাধীনতা প্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েছিলেন। ১৮৪৮ সালে মার্কস ও একেলস যুগান্তকারী 'কম্ানিষ্ট মাানিফেষ্টো' প্রচার করেন। ইতিপূর্বে প্রচলিত পমৃদয় সমাজতান্ত্ৰিক চিস্তাকেই তাঁৱা 'উটোপিয়ান' 'দেন্টিমেন্টাল' 'পেটি বুর্জোয়া' 'ফিউডালিষ্ট' ইত্যাদি আথ্যা দিয়ে বাতিল করে দেন এবং বৈজ্ঞানিক সমাজ-তন্ত্রের মতবাদ প্রবর্তন করেন। তত্ত্বগত বিচারে 'কম্যানিজম' ও 'সোসালিজম'-এর প্রভেদ থাকলেও প্রচলিত ব্যবহারে শব্দত্তি একই অর্থে প্রযুক্ত হয়। মার্কস-একেল্স প্রবর্তিত সমাজ্রতন্ত্রবাদের মূলকথা হল: ১. ছান্দিক (dialectics) প্রণালীতে এবং অর্থনৈতিক ও জড়বাদী নির্দেশনা প্রত্যয়ে ইতিহাসের ব্যাখ্যা, ২. শ্রেণী দংগ্রাম প্রক্রিয়ায় সর্বহারাদের একনায়কভন্ত; ৩. সর্বহারাদের ক্রমবর্ধমান হংস্থতা হেতু পুঁজিবাদের অনিবার্য অবক্ষয় ও বিনাশ; ৪. সর্বহারা একনায়কতন্ত্রের পথে সাময়িক বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থা; শিল্পমাহিত্যে বুর্জোয়াদের সঙ্গে সর্বহারাদের চিস্তা ও দৃষ্টিভঙ্গীর পার্থক্য; ৫. সমাজতন্ত্র সংস্কারের পথে আদে না; চাই বিপ্লব—প্রয়োজনে সশস্ত্র রক্তঝরা বিপ্লবণ্ড অপরিহার্য। বিপ্লবের নেতৃত্ব দেবার অধিকার একমাত্র সর্বহারা শ্রেণীরই আছে— অবশ্র নিজ শ্রেণীসন্তা ঘৃচিয়ে অন্যান্ত শ্রেণীর সমাজসচেতন ব্যক্তিরাণ্ড তাতে অন্তর্গীন হতে পারেন; ৬. সমাজতন্ত্রে জাতীয়তাবাদী মনোভাব পরিত্যাজ্য; সারা বিশ্বের শ্রমিক বা সর্বহারাদের ঐক্য চাই।

মার্কদবাদী সমাজতন্ত্রকে প্রথমে প্রেথানভ ও বার্নপ্তিন এবং উত্তরকালে লেনিন অবস্থায়যায়ী কিছু পরিবর্তন ও পরিবর্ধন করেন। বিতীয় বিশ্বমহাযুদ্ধের (১৯৩৯-৪৫) পর মার্কদবাদী সমাজতান্ত্রিকদের মধ্যেও দেশীয় স্বার্থায়দারে প্রভেদ দেখা দিয়েছে। চীন ও আলবেনিয়ার কম্যনিষ্টরা নিজেদের খাটি সমাজতান্ত্রিক বলে মনে করেন এবং তাঁদের চোথে সোভিয়েত ও পূর্ব ইউরোপীয় দেশগুলির কম্যনিষ্টরা শোধনবাদী। তৃতীয় দলটি হল যুগোস্লাভীয়। এছাজা রুশ বিপ্লবের পূর্বে সেখানকার কম্যনিষ্টরা বলশেভিক ও মেনশেভিক দলে বিভক্ত ছিল। মার্কদের নানারূপ ব্যাথ্যা রুশ বিপ্লবোত্তর কালে দেখা দেয়। তন্মধ্যে উটম্ভি ও মানবেন্দ্রনাথ রায়ের বিচার্থনিক্রেশ উল্লেখ। মানবেন্দ্রনাথই মার্কদবাদী সমাজতন্ত্রকে ভারতে প্রথম প্রচার করেন। পরে অবশ্য তিনি মার্কদবাদ অতিক্রম করে নব্মানবতাবাদ দর্শন প্রবর্তন করেন।

শমাজতন্ত্রের প্রকারভেদ এথানেই শেষ নয়। ব্রিটেনের লেবার পাটির কার্যক্রমকে সমাজতান্ত্রিক বলা হয়। চাষআবাদে ইস্রায়েলও সমাজতন্ত্রের অহুগামী। ° °
ভারতের 'সোদালিষ্টিক প্যাটার্ন' তো আছেই। জাতীয় সমাজতন্ত্রের নামাবলী
ধারণ করে হিটলারের নাৎসিতন্ত্রের কিছু সমাজতান্ত্রিক লক্ষণ ছিল। মিল-বেনথামের
হিতবাদী সংখ্যারচিস্তা সমাজতন্ত্রের স্ফানা করে। শেষ দিকে সর্বাধিকারপন্থী
(authoritarian) চিন্তার আধিপত্য দেখা যায়। সেজত্যে শস্কটির ঘ্রার্থ মর্ম
কি তা দেখা যাক:

- ১. মার্কসীয় বল্পভন্ত্রী দৃষ্টিভেই হোক অথবা ধর্মীয় দিক থেকেই হোক দোলালিইরা দকলেই চেয়েছে মৌল মানবিক অধিকারের প্রতিষ্ঠা এবং দেজয়ে প্রতিকৃল দর্ববিধ বৈষয়া ও অ্যায়ের অবদান।
- ২. সোসালিষ্টরা মনে করে যে মাহম মৃশতঃ নির্দোষ— মাহম ভাল না হলে

(failings in human nature) সামাজিক সংস্কারপ্রচেষ্টা অর্থহীন। কিন্তু সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় গলদের মূলে ক্রটি (failings of institutions) থাকলে মান্তব দেগুলিকে পরিবর্তন করতে পারে। পারম্পরিক স্থয়রিধার জন্ত সকল মান্তব সোহার্দা ও সমবায়ের মনোভাব পোবণ করে— এটা স্বতঃসিদ্ধ বলেই ধরে নেওয়া হয়। এই সিদ্ধান্ত থেকেই সোসালিষ্টরা মনেকরে যে, অপরাধ, অশান্তি, অর্থনৈতিক বৈষম্য, দারিদ্রা, নিরক্ষরতা, স্বাস্থাহীনতা, যুদ্ধবিগ্রহ প্রভৃতির মূলে থাকে ক্রটিপূর্ণ সমাজবারস্থা; সমাজবারস্থার পরিবর্তনের মধ্যে দিয়েই ঐসব অনভিপ্রেত দিকগুলির অবসান ঘটবে। তি

- ৩. সামাজিক রোগ নির্ণয়ের পর নিরাময়ের কি ঔষধ প্রযোজা ? প্রচলিত সমাজ ব্যবস্থায় সবাই অসম্ভষ্ট। তার পরিবর্তন ও আদর্শ ব্যবস্থার প্রবর্তন কিরপে সম্ভব দেবিষয়ে স্বপ্রবিলাসী (utopian) সোমালিইরা কোনও কার্যকর পদ্বা দেখাতে পারেন নি। শিল্প বিপ্রবের ফলে ভোগাবস্তুর প্রাচৃর্য, শ্রামিকদের সংহতি ও বৈপ্লবিক সংগঠন ইত্যাদির সম্ভাবনা নতুন পথের নিশানা দেখায়। সেজন্মে সর্বধরণের সোসালিই মতবাদে একটা কর্মপদ্বা থাকে— সেটা শ্রমিক আন্দোলন হতে পারে, সমবায়ী (Co-operative) প্রচেষ্টা হতে পারে অথবা রাজনৈতিক গণদল, বৈপ্লবিক গোপনকার্য কিংবা গেরিলা মুদ্ধের প্রণালীও হতে পারে। ৫ ক
- 8. সমাজবাবস্থার পরিবর্তনকল্পে জনসাধারণের দক্রিয় সমতি বা ইচ্ছা থাকা চাই। কল্পনাবিলাদী বা অমার্কসীয় দোসালিইরা মনে করেন যে, প্রচারের মধ্যে দিয়েই জনমত স্ষ্টি ও রাষ্ট্রীয়পরিবর্তন সম্ভব। মার্কসবাদীরা পরিবর্তনের অমুকৃলে material precondition-এর প্রয়োজন অমুভব করেন— অর্থাৎ পরিবেশ অমুকৃল না হলে বৈপ্লবিক প্রয়াদ অর্থহীন। আবিশ্রিক প্রাথম্বাধ্যা দেখা দিলে জনমত স্বতঃই স্বষ্ট হবে। ধনতদ্বের অবক্ষয় ও উৎপাদন ফ্রাস পেলে অবস্থা বিপ্লবের অমুকৃলে যাবেই; মৃদ্ধ, অর্থনৈতিক সংকট ও দামাজিক ভাঙন বিপ্লবকে মরাশ্বিভ করে; বিপ্লবকামী জনসাধারণকে স্টিক পথে চালনার জন্ম চাই দমাজভান্ত্রিক মত ও পথের নিশানা দেবার উপ্রোগী স্বর্গঠিত পার্টি। তংগ

এককথায় সমাজতান্ত্রিকরা চায় পুঞ্জিবাদের অবদান, তথা উৎপাদন, বণ্টন ও বিনিময় ব্যবস্থায় ব্যক্তিগত মালিকানার অবদান এবং গ্রায়নির্ভর শ্রেণীহীন সমাজের প্রবর্তন। গোটা সমাজতান্ত্রিক চিন্তাধারায় গণতন্ত্র ও ব্যক্তিস্বাধীনতার প্রশ্ন বহিভূতি না হলেও মার্কসবাদী সোসালিষ্টরা কার্যতঃ ঐ-তৃটি বিষয়কে বাদ দিয়েছে।

বিবেকানন্দের দমাজতান্ত্রিক চিন্তা তাঁর বিভিন্ন উক্তি ও দার্শনিক প্রত্যানগুলির মধ্যে পাওয়া যায়। রাজনীতির অঙ্গ বলেই হয়তো তিনি দমাজতম্র দম্পর্কে একত্র বিস্তাবিতভাবে কিছু আলোচনা করেন নি। তবে দমাজতান্ত্রিক চেতনার যে লক্ষণগুলি উপরে দংক্ষেপে আলোচিত হয়েছে তার কয়েকটি বিষয় বিবেকানন্দের চিন্তায় স্পষ্টই দেখা যায়। ভূপেন্দ্রনাধ দন্ত স্বামীজির চিন্তাকে মার্কসের দমগোত্রীয় বলে মনে করতেন। মার্কসীয় সাহিত্যের সঙ্গে স্বামীজির কোন পরিচয় ছিল কিনা তা জানা যায় না। পাারিসে অফুর্টিত Congress of History of Religions-এর দময় তাঁর দক্ষে ক্রপটকিন ও অক্টাক্ত বিপ্রবীদের দংযোগ ঘটে। তথনও আানাকিজম, দোদালিজম, কয়্যনিজম কার্যতঃ মাত্গর্ভে।

মার্কসবাদের দক্ষে তাঁর মোলিক অমিল এই যে তিনি ধর্মকে লেনিনের ভাষায় 'opium of the people' বলে মনে করেন নি। দিতীয়তঃ, মার্কসের দান্দিক (dialectics) প্রণালীতে বস্তুতন্ত্রী বিচারবিশ্লেষণও তাঁর মতের পরিপন্থী। তৃতীয়তঃ, প্রয়োজনে হিংসাক্সক কাজকে কিছুটা সমর্থন করলেও বিবেকানন্দের চিন্তায় মার্কসীয় শ্রেণী সংগ্রাম ও বক্তঝরা বিপ্লবের স্থান ছিল না। তবে মার্কসের সঙ্গের কিছু মিল থাক। খ্রই স্বাভাবিক; কারণ প্রাক-মার্কসীয় সমাজতান্ত্রিক চিন্তা উভয়েরই মনকে ভার্শ করে।

প্রচলিত সমাজতান্ত্রিক চিন্তাধারার সঙ্গে বিবেকানন্দের দার্শনিক দৃষ্টিভঙ্গীর পার্থক্য পর্যালোচনার পূর্বে ব্যাবহারিক দিক সম্পর্কে তাঁর কি মনোভাব ছিল তা প্রথমে দেখা যাক। তিনি লিখেছেন: 'যে মতে ব্যক্তিগত স্বাধীনতাকে সমাজের প্রভাব সম্মুখে বলি দিতে চায়, তাহার ইংরেজী নাম সোসালিজম, ব্যক্তিত্ব সমর্থক মতের নাম ইনডিভিজ্ন্যালিসম'। ৬১

বিবেকানন্দ সমষ্টির প্রয়োজনে বাষ্টির স্বার্থত্যাগের কথা বলেছেন বটে, কিন্তু বাক্তির নিরক্ত্রশ বিকাশ বাতিরেকে সমাজের উন্নতি যে অর্থহীন সেকথাও অন্বার্থ ভাষার প্রকাশ করেছেন। ব্যক্তিস্বাধীনতাকে তিনি যে সমর্থন করতেন ইতিপূর্বে তা আলোচিত হয়েছে। ব্যক্তিস্বাধীনতাকে তিনি কি দৃষ্টিতে দেখতেন তা তাঁর একটি চিঠি থেকে জানা যায়: 'For writing a few words of innocent criticism, men are being hurried to transportation for life, others,

imprisoned without any trial; and nobody knows when his head will be off.

স্পৃষ্টই দেখা ষাচ্ছে যে তাঁর প্রবণতা ব্যক্তিস্বাতস্তোরই অমুক্ল ছিল। প্রশ্ন হতে পারে যে তবে কেন তিনি সমাজতন্তের সমর্থক হয়েছিলেন। তার উত্তর তাঁর অপর একটি চিঠিতে মেলে: 'I am a socialist not because I think it is a perfect system, but half a loaf is better than no bread.'৬৩

স্বামীজি ইউরোপের সমকালীন রাইদর্শনগুলির সঙ্গে পরিচিত ছিলেন।
ইউরোপের রাইবারস্থার বহু ক্রটিবিচ্যুতি তাঁর চোথে পড়েছিল। সেম্বন্তে তিনি
ভারতেরই একটি প্রাচীন চিস্তা বেদান্ত দর্শনকে আধুনিকভার সঙ্গে যুক্ত করে
প্রয়োগ করতে চেয়েছিলেন। ঐতিহ্য ও আধুনিকভার মধ্যে সমন্বয়, সমষ্টি ও ব্যষ্টিস্বার্থের মধ্যে তিনি সামঞ্জ চেয়েছেন। তাঁর এই চাওয়ার মূলে ছিল মৃক্তির
আকাজ্ফা। মুক্তির অন্তরায়রূপে তিনি দাবিদ্যা, অনাহার, ধর্মীয় অনাচার ও
শ্রেণীশোষণকে প্রত্যক্ষ করেন; এগুলির অবসানেই মামুষ স্বায় সন্তায় ভাষর
হয়ে উঠবে বলে তাঁর দৃঢ় প্রত্যয় ছিল। তামিদিক জীবনের মোহমুক্তির জন্ম
তিনি সোসালিই হয়েছিলেন। পরাধীনতা ও সামাজিক অবিচার মামুষকে যে
তামিদিকতার আবদ্ধ রাথে, তারই বিমোচনকল্পে আত্মসন্তার উল্লেষ ও রাজ্ঞদিক
সমাজকর্মের প্রতি তিনি মামুষের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন।

বেদান্তকে তিনি ব্যাবহারিক ('Practical Vedanta') দিক থেকে গ্রহণ করেছিলেন বলে দার্শনিক প্রতায়েই তিনি সমাজতান্ত্রিক চিন্তায় উপনীত হন। তিনি উপলব্ধি করেন যে, অবৈত বেদান্তে জীব ও ঈশরে কোনও প্রভেদ নেই এবং এদেশের অধাগতিকে রোধ করতে হলে চাই দৃঢ় আয়নিশাস; মাগুধকে জানাতে হবে যে তারই মধ্যে ব্রহ্ম বিরাজ করেন— যেমন করেন সমন্ত জীবেরই মধ্যে; অক্যুক্ল পরিবেশ স্পৃষ্টি করতে পারলে জীবের শক্তি ও সম্ভাবনা চারিদিকে ছড়িয়ে পড়ে। সামাজিক অনগ্রসরতা, অক্সুন্নত অর্থ নৈতিক ব্যবস্থা, মানুষে মানুষ্যে সংঘর্ষের ধানি জীবকে সদীম জীবনে আবন্ধ রেখেছে। বর্ণ বৈষ্যা, ধর্মের নামে ভণ্ডামি প্রভৃতি ঘাবতীয় অনাচার জীবকে ভূলিয়ে দিছে যে সে নিজেই পর্ম বন্ধের অক্স। সত্যের প্রতিষ্ঠা তথা জীবের শীয় অসীম সত্তা ও সন্তাবনার উদ্ঘাটনের জন্য চাই সমাজের পুনর্গঠন। প্রাত্যহিক জীবনে ছন্দের শাক্ষন জাগানোর জন্য বিমূর্ত বেদান্তকে প্রাণবন্ধ করে তোলা দরকার। ভাই বিবেকানন্দ অকুঠ কণ্ঠে

ঘোষণা করেন যে মাত্র্যই স্বয়ং ভগবান; যে ভগবানকে মাত্র্য মঠমন্দির মসজিদ চার্চে খুঁজে মরছে, পর্বতগুহা নদী অরণ্যে অথেষণ করে বেড়াছে সে ভগবান সে নিজেই— মাত্র্যই ইভিহাসের নায়ক। এথানে মার্ক্সের সঙ্গে তাঁর আংশিক মিল লক্ষণীয়। হেগেল আত্মবিচ্যুতি ও আত্মাবিঙ্কারের যে-তত্ত উদ্ভাবন করেছিলেন ফয়েরবাক তাকে তাঁর নৃত্যাত্ত্বিক ধর্মপ্রত্যায় বিশ্লেষণ করেন যে, ঈশ্বর মাত্র্যের মধ্যেই অবস্থান করেন। মার্ক্স দেই মানবিক প্রত্যায়কে আরও একট্ এগিয়ে এনে বলেন যে মাত্র্যুক্ত ঈশ্বরের মর্যাদা দিতে হবে— সেজত্যে চাই সমাজ ব্যবস্থার নবরূপায়ণ। তাত্তেই আত্মবিচ্যুত মাত্র্য নিজেকে সঠিক সক্রায় খুঁজে পাবে—তাত্তেই হবে তার মুক্তি। মার্ক্সের মতে মাত্র্যের এই আত্মবিচ্যুত্তি ঘটেছে ধনতান্ত্রিক উৎপাদন ব্যবস্থার ফলে, তাই প্রয়োজন অর্থ নৈতিক বৈষম্যের অবসান— চাই সমাজতন্ত্র— তাত্তেই মান্ত্র্য নিজেকে আবার খুঁজে পাবে। ৬৪

বিবেকানন্দ যে-নবজাগ্রত মাতৃভূমির কল্পনা করেছিলেন তার রাজনীতি, জ্বর্থনীতি, শিক্ষা ও সংস্কৃতিতে মাতৃষ নির্বিশেষে সর্বজনের সমানাধিকার কামনা করেন। তিনি যে-বন্ধনমূক্ত মাতৃষের কল্পনা করেন সে-মাতৃষ জ্ঞানে, কর্মে, হাস্থা, ছদমর্ক্তিতে মহান। মৃক্ত মাতৃষের সমবায়ে গঠিত নতুন সমাজবাবস্থা দেশপ্রেম, বিজ্ঞানচেতনা এবং সন্থ ও রক্তের সংমিশ্রণে উজ্জ্ঞল হয়ে উঠুক— এই ছিল তার ধ্যানের বিষয়। তিনি মাতৃষকে জীবনবিম্থ ও বস্তুভোগ্য উপকরণে উদাসীন করতে চান নি। তিনি স্পষ্টই বলেন যে আমরা নির্বোধের মতো বস্থবাদী সভ্যতার বিরোধিতা করি; আঙ্বুর ফল টক; বস্থবাদী সভ্যতা, এমন কি বিলাসিতারও প্রয়োজন আছে বিত্তহীনের অমুসংস্থানের প্রয়োজনে। ফটি চাই—যে-ঈশ্বর কেবল স্বর্গের চিরস্থন স্থেমর কথা বলে, অথচ কটি জোগাতে পারে না তার প্রতি জামার কোনও বিশ্বাস নেই। তিনি মনে করতেন যে 'first bread and then religion'। ক্ষ্মার্ড মাতৃষকে ধর্মের নীতিকথা শোনানো নির্ক্ষিতার গামিল। তিনি যে-জীবনবোধের কথা বলেন তাতে থাত বস্ত্র শিক্ষা স্বায় বাসস্থানের নিশ্রমতার প্রশ্ন নিহিত।

বিবেকানন্দ একথাও উপলব্ধি করেন যে তুনিয়ার বুভূক্ষ-মায়্বরের মন ও গতি
শমাজতন্ত্রের দিকে নিবদ্ধ— এবং দেদিকে যে রাশিয়া ও চীনই প্রথম অগ্রসর
হবে তাও ভবিয়দ্বাণী করেন। ১৫ মার্কনীয় মতে কিন্তু শিল্পে প্রাগ্রসর দেশশুলিতেই সমাজতন্ত্রের প্রথম প্রাত্তাব হবার কথা। শ্রেণী সম্পর্ক বিশ্লেষণ ও
দরিশ্রের আরও দরিল্র হয়ে পড়ার যে প্রক্রিয়া তিনি নিজ দৃষ্টিতে দেখেছিলেন

ভার সঙ্গে মার্কনীয় মতবাদের মিল স্থশপ্ত। নিরম্ন মান্তবের তৃংদহ জীবন তাঁর মনে যে-বেদনার স্বষ্টি করে ভারই ফলস্বরূপ তাঁর দাম্যচিন্তা দেখা দেয়।

### পাঁচ : শিক্ষাচিন্তা

স্বামীজির চিন্তায় শিক্ষাতবের এক গুরুত্বপূর্ণ স্থান আছে। তিনি অমুভব করতেন যে উপযুক্ত শিক্ষা ও চেতনা বাতিরেকে সমাজব্যবস্থার পরিবর্তন সম্ভব নয়। বলা বাছল্য শিক্ষা বলতে তিনি পুঁথিগত বিছা মনে করতেন না। মনের যথোচিত মার্জনা হলে মান্যথের যুক্তিপ্রবণতা ও বুদ্দির্ত্তি উয়েষ লাভ করবে— ফলে স্পষ্টি-শক্তির বিকাশ, সদাচার, উদার্য ও সমবায়ী মনোর্ত্তি গড়ে উঠবে, এই ছিল তাঁর বিশাস। রাজনীতির সার্যকতা ও স্বষ্টু সমাজবিল্যাসের মূলে শিক্ষার অপরিহার্যতা সম্পর্কে উত্তরকালে গান্ধী, রবীক্রনাথ, মানবেক্রনাথ প্রম্থ ভারতীয় রাষ্ট্রদার্শনিকেরা অন্তর্মপ গুরুত্ব আরোপ করেছেন।

শিক্ষা সম্পর্কিত চিন্তাভাবনা তাঁর বিভিন্ন স্থানে প্রদন্ত বক্তৃতা ও রচনা একর 'শিক্ষাপ্রদক্ষ' গ্রন্থটিতে সংকলিত হয়েছে। তাঁর শিক্ষাতরের মূলকথা হল: 'Education is the manifestation of the perfection already in man'। ৬° তিনি মনে করতেন: 'জান মাসুদে অন্তর্নিহিত। কোন জানই বাহির হইতে আসে না, সবই ভিতরে অমসন একখণ্ড চকুমকিতে অগ্নি অপ্রনিহিত থাকে, তদ্রুপ জ্ঞান মনের মধ্যেই রহিয়াছে, উদ্দীপক কারণটি ঘ্র্যণম্বরূপে সেই অগ্নিকে প্রকাশ করিয়া দেয়'। ৬৮ মাস্ক্রেরে সহজাত জ্ঞানশক্তি ও সম্ভাবনা ছাই চাপা আগুনের মতো আরত থাকে। শিক্ষার উদ্বেশ্ব সেই আবরণকে অপসারণ করা।

শিক্ষার্থীর কচি, প্রবণ্ডা ও শক্তিকে দাহাঘ্য করাই শিক্ষকের কর্ত্রা; তার বেশি নয়— অর্থাৎ শিক্ষকের নিজ থেয়ালখশি অন্তযায়ী কতক গুলি বিষয় শিক্ষার্থীর ছিলে গুঁজে দেওয়া অন্তচিত। শিক্ষায় নিরঙ্গুশ স্বাধীনতা স্বামীজির শিক্ষাত্রবের প্রধান বৈশিষ্ট্য। শিক্ষার ক্ষেত্রে স্থপরিকল্লিভভাবে যে thought control এবং cultural regimentation বর্তুমানকালে কোনও কোনও রাষ্ট্রে চলেডে তার বিরুদ্ধ-মনোভাব বহুপ্রেই বিবেকানন্দের লেখায় বাক্ত হয়েছে: 'আমার মাপায় কতক ওলি বাজে ভাব চুকাইয়া দিবার আমার পি এব কি অধিকার আছে ? আমার পাছুর এইসব ভাব আমার মাপায় চুকাইয়া দিবার কি অধিকার আছে ? এসব জিলিস আমার মাপায় চুকাইয়া দিবার সমাজের কি অধিকার আছে ? এইতে পারে এওলি ভাল ভাব, কিন্তু আমার রাস্তা উহা না ২ইতে পারে। লক্ষ লক্ষ শিশুকে এইকণে এই করা এইতেছে । ১০০

ভোটবেলা থেকেই মাগুসকে স্বাধীন চিস্থায় প্রবৃত্ত করার তিনি পক্ষপাতী ছিলেন: ভোটদের উপর অসমত শাসনেরও তিনি তাঁত্র নিন্দা করতেন। এ বিষয়ে অক্ষয়কুমার দত্ত ও বিভাসাগরের সঙ্গে তার মিল দেখা যায়।

তার মতে শিক্ষার ককা চরি গেঠন তথা মান্ত্রম তৈরী করা। তিনি মনে করতেন যে প্রথ ও তঃথ উভয়ই মান্তবের মহান শিক্ষক— সে শুভ হতে যেমন, অশুভ থেকেও তেমনি শিক্ষা পায়— স্থতঃথ মনের উপর একটা চিত্র থেথে যায়— এই চিত্রের সমষ্টিক্লই মানবচরিত্র— স্থতঃথের উপাদানেই চরিত্র গঠিত হয়। সর্বশক্তিময় ইচ্চা, মাজিভ সংস্থার ও সং অভ্যাস চরিত্রকে পৃথ্ন করে।

মাগুৰ গছতে স্বামীজি যে-পশ্বা দলিয়েছেন তার প্রাথমিক উপাদান দৃঢ় আয়াপ্রভায়, আটুট স্বাস্থা ও কুসংস্থারমূক্ত মন। ধরকুনো মনোবৃত্তি ত্যাগ করে দেশবিদেশে শিকা ও অভিজ্ঞাতা অঞ্জনের জ্ঞানের বেরিয়ে পড়া উচিত। সর্বোপরি থাকা চাই স্বালাভাবোধ। সমকালীন শিকা বাবস্থার ক্টিওলি তিনি শ্রম্ভাব-বর্জিত ও নেশ্ছাবপূর্ণ বলে মনে কর্তেন। বিকল্প ব্যবস্থা সম্প্রে তার অভিমত্ত ল : "

- ১. আফ্রনিবর্টল ও জীবনসমতা সমাধানকারী শিক্ষা চাই। বিভিন্ন চিন্তা ও ভাবধারাকে এমনভাবে আয়য় করা দরকার যাতে তা চরিয়ে ও জীবনে আদর্শ মাধ্য গভার সহায়ক হয়। পাঁচটা ভাব হছম করে জীবন ও চরিয় গঠন একটি আলু লাইবেবি মৃহস্ত করার চেয়েও অধিক সার্থক ও কার্যকর। চাকুরিসবর মৃহস্ত বিছাগত পরীক্ষা পাশের সামাজিক মৃপ্য নগ্রা।
- প্রার্থপর্ক। ও মানবদ্দীবনের উদ্দেশ্য সম্প্রেক স্চেত্ন হওয়। স্বাধীনভাবে

  কাতীয় বিছার সংক্র ইংরেজী ও বিজ্ঞান পাসের বাবজা। কারিগারি বিছা ও

  ক্রিশিক্ষার বিজ্ঞার। বহিবিজ্ঞান, দস্পঠন ও পরিচালন দক্ষতা অর্জনের

  ক্রের বিদেশের শিক্ষারও উপযোগিত। আছে। চারিছিক দৃঢ্তা, অধারসায়
  ও শির্বাণিজো নৈপুলা অঞ্নের জন্ত বিদেশন্তম্ব বিশেষ কার্যকর।
- ও, স্নাতন প্ৰভিৱ মধুস্ব। ভাৰতের আধাাব্রিক ও এতিক স্কল প্রকার

শিক্ষা আয়ার করা সমীচীন। সনাভন শিক্ষা অপরের প্রণি ছণা ও নে । বাচক মনোভাবের পরিবর্গে সবল সহিষ্ণ চিত্রগাঁর সংল করে।

বিবেকানক মনে করতেন যে সকল ছণিবই মেকদওক্ষণ একটা যৌল আদৰ্শ থাকে — কারো রাজনীতি, কারে সামাজিক ইন্নতি, কারো মানসিক উন্নতি বিধান, কারো-বা অন্ত কিছু। দেশিক পেকে ভার লীয় জীবনের মূলতিরি হল ধর্ম। ধর্মই শিক্ষার সার। ধর্ম অবে তিনি কোনও সম্প্রদায়গাণ মাণামাণ বলে মনে করণেন না। তাঁর কথায়: 'মাহুদের মধ্যে যে দেবার পূব হটনেই বঙ্মান তাহার প্রকাশসাধনকে বলে ধর্ম যে ভাবধারা প্রক্রে মাহুস এবং মাহুসকে দেবভায় পরিণত করে ভাহাই ধর্ম।' '

ধর্ম মান্তবের অনন্ত শক্তি ও বীর্থের আধার। স্থান্যগুলিধা পেলে সে শক্তি বিকশিত হয়। বিকশিত হোক বা না থেকে সে শক্তি প্রতি মান্তবের অন্তবে নিহিত থাকে। তিনি প্রাচীন ভারতের গুরুগুহে শিক্ষা বার্থার সমর্থক ছিলেন। গুরুর সারিধ্যে থেকে শিয়ের চারিরিক গঠন যে ফুটুই হয় শাই নর — শিল্প নিজ ক্চি ও কৌতুহল অন্তযায়ী গুরুর কাছ থেকে প্রয়োজনীয় শিক্ষা অঞ্চনের প্রয়োগ পায়। সহাজ্বিদ্যান্তি, সেবাপ্রায়গুতা ই শক্ষি গুরুর মারিধাই সহতে অঞ্চন করা যায়। সহজ্বোধা ভাষায় শিক্ষা দেওয়াই ছিল স্বামীজির অভিমান। গাঁব মানে বিগালয়ে কুমশ্ব: শিল্প, বাণিজ্য, কৃষি প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষার বার্যাপ্রাহা প্রয়োজন।

দেশের জনশিক্ষার বিষয়ে বিবেকান্দের আগ্রহ পুর বেশি দেখা যায়। যে স্মাজের চিত্র তার অহরহ অভ্যানের বিষয় ছিল তার সালক কলায়ণ একমার জনশিকার মাধামেই যে হওয়া সম্ভব সেম্পাকে তার দ্ব পাল্য ছিল। বাব্যর তাকে অক্যকুমার, বিছাসাগর ও কেলবচজের অভ্যানি বলা যায়। জনশিকা প্রাক্ত তার চিন্তা আজ যেন অভি বেশি অক্রী বলে মনে হয়। ভিনি শিংঘাচন: মিদি আমরা প্রামে প্রামে অবৈত্নিক বিছাল্য পূলিতে সম্প্রত ত ব ভারত্যরে চেলেরা স্বেম্ব প্রতি আলিয়ে না। কারণ, ভারতে ভারত্য র ভাষাক যে, দ্বিশ বালকেরা বিভালয়ে না বিয়াবর মাসে গ্রাম ভারতে ক্ষিক্ষের বিভালয়ে আলিক বিভালয়ে ক্ষিক্ষার চিন্তা করিবে অলবা অভ্যানের স্থানিক বিভালয়ে করিবে আলবা করিবে অলবা আজ কোনকপ জীবনা মিশ্রেলর চেন্তা করিবে । কেবে তিলাকের নিকটি না মান্যাত্য মহাম্ব চিন্তা প্রতি বিভালের করিবে । করিবে ভারতা করিবে বালক্ষ্য মহামান করিবে আলবার করিবে মান্তার করিবে লাক্ষান্য এবং অক্সর সকল স্থানে নিশ্বিত্র ভারতির। বিশ্ব

মাথায় কতকগুলি বাজে ভাব ঢুকাইয়া দিবার আমার পিতার কি অধিকার আছে? আমার প্রভুর এইদব ভাব আমার মাথায় ঢুকাইয়া দিবার কি অধিকার আছে? এদব জিনিদ আমার মাথায় ঢুকাইয়া দিবার দমাজের কি অধিকার আছে? হইতে পারে ঐগুলি ভাল ভাব, কিন্তু আমার রাস্তা উহা না হইতে পারে। লক্ষ লক্ষ্ণ শিশুকে এইরপে নই করা হইতেছে। ১৯৯

ছোটবেলা থেকেই মান্তবকে স্বাধীন চিস্তায় প্রবৃত্ত করার তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। ছোটদের উপর অদঙ্গত শাদনেরও তিনি তীত্র নিন্দা করতেন। এ বিষয়ে অক্ষয়কুমার দত্ত ও বিভাসাগরের সঙ্গে তাঁর মিল দেখা যায়।

তাঁর মতে শিক্ষার লক্ষ্য চরিত্রগঠন তথা মান্থব তৈরী করা। তিনি মনে করতেন যে স্থথ ও ছংথ উভয়ই মান্ধবের মহান শিক্ষক— দে শুভ হতে যেমন, অশুভ থেকেও তেমনি শিক্ষা পায়— স্থথছংখ মনের উপর একটা চিত্র রেথে যায়— এই চিত্রের সমষ্টিকলই মানবচরিত্র— স্থথছংখের উপাদানেই চরিত্র গঠিত হয়। সর্বশক্তিময় ইচ্ছা, মার্চ্চিত সংস্কার ও সৎ অভ্যাস চরিত্রকে পুষ্ট করে।

মান্ত্ৰ গড়তে স্বামীজি যে-পদ্ধ দশিয়েছেন তার প্রথিমিক উপাদান দৃঢ় আত্মপ্রতায়, অটুট স্বাস্থ্য ও কুসংস্কারমূক্ত মন। ঘরকুনো মনোবৃত্তি তাগি করে দেশবিদেশে শিক্ষা ও অভিজ্ঞতা অর্জনের জন্মে বেরিয়ে পড়া উচিত। সর্বোপরি থাকা চাই স্বাজাত্যবোধ। সমকালীন শিক্ষা ব্যবস্থার ক্রুটিগুলি তিনি শ্রদ্ধাভাববর্জিত ও নেতিভাবপূর্ণ বলে মনে করতেন। বিকল্প ব্যবস্থা সম্পর্কে তাঁর অভিমত হল: "

\*\*\*

- ১. আত্মনির্ভরশীল ও জীবনসমক্তা সমাধানকারী শিক্ষা চাই। বিভিন্ন চিন্তা ও ভাবধারাকে এমনভাবে আয়ত্ত্ত করা দরকার যাতে তা চরিত্ত্রে ও জীবনে আদর্শ মান্ত্র্য গড়ার সহায়ক হয়। পাঁচটা ভাব হজম করে জীবন ও চরিত্র গঠন একটি আন্ত লাইব্রেবি মৃথস্ত করার চেয়েও অধিক দার্থক ও কার্যকর। চাকুরিসর্বস্থ মৃথস্ত বিভাগত পরীক্ষা পাশের দামাজিক মৃল্য নগণ্য।
- ২. পরার্থপরতা ও মানবজীবনের উদ্দেশ্য সম্পর্কে দচেতন হওয়। স্বাধীনভাবে জাতীয় বিভাব সঙ্গে ইংরেজী ও বিজ্ঞান পাঠের ব্যবস্থা। কারিগরি বিভা ও শিল্পশিকার বিস্তার। বহির্বিজ্ঞান, দলগঠন ও পরিচালন দক্ষতা অর্জনের জন্ম বিদেশের শিক্ষারও উপযোগিতা আছে। চারিত্রিক দৃঢ়তা, অধ্যবসায় ও শিল্পবাণিজ্যে নৈপুণা অর্জনের জন্ম বিদেশভ্রমণ বিশেষ কার্যকর।
- ৩. সনাতন পদ্ধতির অমুসরণ। ভারতের আধ্যাত্মিক ও ঐহিক সকল প্রকার

শিক্ষা আয়ত্ত করা সমীচীন। সনাতন শিক্ষা অপরের প্রতি ঘৃণা ও নেতি-বাচক মনোভাবের পরিবর্তে সবল সহিষ্ণু চিত্তর্ত্তি গঠন করে।

বিবেকানন্দ মনে করতেন যে দকল জাতিরই মেক্রন্তপ্তস্তরপ একটা মৌল আদর্শ থাকে— কারো রাজনীতি, কারো সামাজিক উন্নতি, কারো মানদিক উন্নতি বিধান, কারো-বা অন্ত কিছু। দেদিক থেকে ভারতীয় জীবনের মূলভিত্তি হল ধর্ম। ধর্মই শিক্ষার সার। ধর্ম অর্থে তিনি কোনও সম্প্রদায়গত মতামত বলে মনে করতেন না। তাঁর কথায়: 'মান্ত্র্যের মধ্যে যে দেবত পূর্ব হইতেই বর্তমান তাহার প্রকাশসাধনকে বলে ধর্ম। যে ভাবধারা পশুকে মান্ত্র্য এবং মান্ত্র্যকে দেবতায় পরিণত করে তাহাই ধর্ম।' ক

ধর্ম মান্তবের অনস্ত শক্তি ও বীর্ষের আধার। স্থযোগস্থবিধা পেলে সে শক্তি বিকশিত হয়। বিকশিত হোক বা না হোক সে শক্তি প্রতি মান্তবের অন্তবের নিহিত থাকে। তিনি প্রাচীন ভারতের গুরুগৃহে শিক্ষা ব্যবস্থার সমর্থক ছিলেন। গুরুর সান্নিধ্যে থেকে শিশ্রের চারিত্রিক গঠন যে স্কট্ট হয় তাই নয়— শিশ্র নিজ কচি ও কোতৃহল অন্থযায়ী গুরুর কাছ থেকে প্রয়োজনীয় শিক্ষা অর্জনেরও স্থযোগ পায়। সহাস্তভৃতি, সেবাপরায়ণতা ইত্যাদি গুরুর সান্নিধোই সহজে অর্জন করা যায়। সহজবোধা ভাধায় শিক্ষা দেওয়াই ছিল স্বামীজির অভিমত। তাঁর মতে বিভালয়ে ক্রমশঃ শিল্প, বাণিজ্য, ক্ববি প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষার ব্যবস্থা থাকা প্রয়োজন।

দেশের জনশিক্ষার বিষয়ে বিবেকানন্দের আগ্রহ খুব বেশি দেখা যায়। যেসমাজের চিত্র তাঁর অহরহ অন্তথ্যানের বিষয় ছিল তার পার্থক রূপায়ণ একমাত্র
জনশিক্ষার মাধ্যমেই যে হওয়া সম্ভব সেসম্পর্কে তাঁর দৃঢ় প্রতায় ছিল। এবিষয়ে
তাঁকে অক্ষয়কুমার, বিভাসাগর ও কেশবচন্দ্রের অন্তবর্তী বলা যায়। জনশিক্ষা
প্রসঙ্গে তাঁর চিস্তা আজ যেন অতি বেশি জকরী বলে মনে হয়। তিনি লিখেছেন:
'যদি আমরা গ্রামে গ্রামে অবৈতনিক বিভালয় খুলিতে সমর্থও হই তবু দরিক্রঘরের
ছেলেরা সেসব স্কুলে পড়িতে আদিবে না। কারণ, ভারতে দারিদ্রা এত অধিক
যে, দরিদ্র বালকেরা বিভালয়ে না গিয়াবরং মাঠে গিয়া তাহার পিতাকে কৃষিকার্যে
সহায়তা করিবে অথবা অন্ত কোনরূপ জীবিকা উপার্জনের চেন্তা করিবে; স্কতরাং
যেমন পর্বত মহম্মদের নিকট না যাওয়াতে মহম্মদই পর্বতের নিকট গিয়াছিলেন,
সেইরূপ দরিদ্র বালকগণ যদি শিক্ষা লইতে আদিতে না পারে, তবে শিক্ষাকেই
চাষীর লাঙ্গলের কাছে, মজুরের কারখানায় এবং অন্তব্র সকল স্থানে পৌছিতে

জনশিক্ষার সঙ্গে নারীশিক্ষার বিষয়েও স্বামীজির সজাগ দৃষ্টি ছিল। এক্ষেত্রেও তিনি বৈদান্তিক চেতনায় সিশ্বান্তে উপনীত হন যে, যথন একই চিৎসতা সর্বভূতে বিভ্যমান তথন নারীকে পৃথকভাবে দেখা অযৌক্তিক। বৈদিককালে অধিকারগত ব্যাপারে নারীপুরুষের মধ্যে কোনও প্রভেদ ছিল না। মৈত্রেয়ী, গার্গী প্রমুখ বিভ্রমীরা মান ও মর্যাদায়, বিভায় ও জ্ঞানে মূনিক্ষিদের সমকক্ষ ছিলেন। প্রাচীন আরণ্য শিক্ষাপরিষদ সমহেও বালক ও বালিকাদের অধিকার ছিল সমান। ত্রামণ প্রোহিতেরা ব্রাহ্মনেতর জাতিকে কোণঠাসা করার সময় নারীকেও তার অধিকার থেকে বঞ্চিত করে। স্বামীজি মেয়েদের বেশি বয়সে বিবাহের পক্ষপাতী ছিলেন; ভবে বিধবা বিবাহে তাঁর বিশেষ সমর্থন ছিল না। অক্তান্ত বিষয়ে নিজ মতামত বাক্ত করার মতো বিবাহেও স্বাধীন মত ব্যক্ত করার অধিকার নারীকে দেওয়া উচিত বলে তিনি মনে করতেন। খ্রী-জাতির অভাদয় না হলে ভারতের কল্যাণ সম্ভাবনা সদ্র পরাহত বলেই তাঁর বিখাদ ছিল। স্বামীজি স্ত্রীশিক্ষা প্রদারের উদ্দেশ্যে আদর্শ খ্রী-মঠ স্থাপনের পরিকল্পনা করেন। তিনি খ্রী-বিভালয়ে পুরুষের সংশ্রব চাইতেন না। তার মতে খ্রীলোকদের গৃহকর্মেই নিযুক্ত থাকা ভাল। প্রয়োজনে যাতে তারা আত্মরক্ষায় সমর্থ হয় সেশিক্ষাও মেয়েদের থাকা উচিত বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেন।

#### চয় : উপসংহার

দার্শনিক ও ধর্মপ্রচারকরপে পরিচিত স্বামী বিবেকানন্দের প্রকৃত পরিচয় যে তিনি মূলতঃ একজন মানবদরদী ও দেশপ্রেমিক ছিলেন। প্রেমের সাধনাতেই তাঁর জীবন ও মননের বিকাশ ও পরিপূর্ণতা ঘটে।

প্রচলিত ধর্মীয় অনাচার ও পৌত্তলিকতার অবসানকল্পে এবং হিন্দুধর্মের প্রতি এটান পাদরিদের বিদ্ধপ সমালোচনাকে প্রতিরোধ করার জন্ম রামমোহন বেদান্তপ্রচারে তৎপর হয়েছিলেন। সেইসঙ্গে তিনি নবাগত পশ্চিমী সংস্কৃতির মূল্যবোধকেও সাদরে অভ্যর্থনা করেন। একদিকে স্বদেশের সনাতন ঐতিহ্য তথা ইহবিমুখ বৈদান্তিক মায়াবাদের আকর্ষণ, অন্তদিকে মুক্তিবাদী ঐহিক আদর্শের স্বাস্থাকরণ রামমোহনের অন্তবিরোধকে ফুটিয়ে তোলে। লর্ড আমহাস্ট কৈ লেখা তার বিখ্যাত পত্রটিই একথার প্রমাণ। পক্ষাস্থরে রামমোহনের দুরাস্তে অন্ধ্রপ্রণিত স্বামী বিবেকানন্দ বৈদান্তিক দাধনায় পৌত্তলিকতাকে বর্জন করেন নি। উপবন্ধ পাশ্চান্ত্যের মূল্যবোধকে ইহুসর্বস্ব ও বস্ববাদী বলে একপ্রকার পরিহারই করেছেন। পশ্চিমকে তিনি ভারতীয় আধ্যাত্মিকতার আদর্শে জয় করতে চেয়েছিলেন। বলা বাছল্য স্বদেশের রাজনৈতিক পরাধীনতা ও হীনমন্ত্রতা থেকেই তার এই প্রবণতার উৎপত্তি হয়।

শ্রীরামকক্ষের চিন্তায় প্রভাবিত হয়ে তাঁরই সহজ ও সরল উপদেশগুলিকে স্বামীজি দার্শনিক বাজনায় প্রচাব করেছিলেন বটে, কিন্তু গুরুলিয়ের মধ্যে দৃষ্টিগত পার্থকা অস্বীকার করা যায় না। গুরু জীবের মধ্যে শিবকে দেখতে পেয়েছিলেন; আর শিশু জীবদেবার মধ্যে দিয়ে শিবকে পেতে চেয়েছিলেন। গুরুর মধ্যে সেবারতের স্থান ছিল প্রচ্ছয় ও গৌণ। কিন্তু শিশু সেই সেবারতকেই জীবনের মুখ্য আদর্শ করে ভোলেন। গুরু ঈশ্বরকেই একমাত্র সত্য বলে মনে করতেন এবং তাঁর দৃষ্টি ছিল মূলতঃ পারমাথিক। বুদ্ধের প্রেমধর্মে উদ্বৃদ্ধ শিশু মান্থবের ছংখ নিবারণের জন্ম পারত্রিক চিস্তার পরিবর্তে বুদ্ধের মতো জীবের কল্যাপে আত্মনিয়োগের আহ্মান জানান। স্বামীজি বলেন: 'I do not believe in a God who cannot give me bread here, giving me eternal bliss in heaven!'\*\*

মানবপ্রেমের জন্মই তাঁর মননধারায় প্রবল অস্কবিরোধ দেখা দেয়; সেইসঙ্গে গুরুনির্দিষ্ট আদর্শ ও নিজের আচরণেও। তাঁর মানবপ্রেমের মধ্যে আর একটি বিষয় লক্ষণীয় যে তাঁর আদর্শে স্বার উপর মানুষ সত্য একথা ঘার্থহীনভাবে ঘোষিত হয় নি। তিনি সর্বোপরি পরম সন্তায় বিশ্বাসী ছিলেন। বস্তুতঃ জীব-দেবার মধ্যে দিয়ে তিনি শিবকেই সেবা করতে চেয়েছিলেন। শিবকে পাবার জন্মই মানুষকে সেবা করা। সেক্ষেত্রে মানুষ একটা মাধ্যম (medium) মাত্র চূড়ান্ত লক্ষ্য (end) নয়।

যুক্তিতর্কে স্বামীজির বিশেষ পারদর্শিতা ছিল। কিন্তু গুক্তিবাদকে তিনি পরিহার করেন। তার কাছে যুক্তির সীমারেখা ছিল নির্দিষ্ট; সেই সীমাকে অতিক্রম করে তিনি অফুভৃতি ও অতীক্রিয় চিস্তাকে প্রাধান্ত দেন; এবং মন্তিক অপেক্ষা হৃদয়কেই বড় করে দেখেন। শংকরের কঠোর মায়াবাদে সম্পূর্ণ প্রজাবিত হয়েও হৃদয়াবেগের কলে তিনি মানবদেবায় আফ্রনিয়োগ করেছিলেন। জীবনের শেষ পর্যায়ে বেদান্তপ্রচার অপেক্ষা দেবাব্রতই তার কাছে বড় হয়ে ওঠে।

িন চাইংন মেক্ষ (emencipation), মৃতি (freedom) নয়। সেছ কার্বেই িন বক্ষময়ে উবর বিয়ক মানবকলাপ অসন্ধ উপলব্ধ করেই অধীব হাণ প্রেছিলেন। নিআছ বস্তুত্বী সূক্তিবাদী প্রত্যের আপ্রয়ে গটিত নিশিত ব্রতিব কাছে গ্রহণ্যাগ্রহয় নি। মঙ্গলময় উত্তরে পাত্রত আপ্রায়ে গটিত নিশিত মানবিক কলালকে সমন্তিত করে তিনি মান্ত্রের কৈলি ও আসাগ্রিক বিকাশসাধনে বৃত্ত হাছিলেন তিনি মনে কর্তেন জৈলে উন্তিত বাত্তি আপোশ্রক বিকাশ সন্তব নয় পেট দ্বিতেই তিনি সমাজত্বতে গ্রহণ করেছিলেন, কিন্তু অত্তর্গত ও প্রেতিক স্থানব্দ্রা আধ্যাত্রিক বিকাশ স্থান করি প্রায় সমাজত্বিক ডিয়া ও মানব্দ্রা আধ্যাত্রিক বিকাশ স্থান করিবিকাশ স্থানবিদ্যা

কেশবচন্দ্র, বভিমচন্দ্র প্রথ প্রথবীদের মধ্যা খ্যামীজিন মধ্য কর্তন হয় আধার্যিক ভিত্তিক ভারতীয় আত্তীয় লালান কর্পেশপূর্ণ করা প্রির্তি করবে। মাপ্তবের নিতিবলা আবে আর্থিক নির্থান মাপ্তবের নিতিবলা আবে আর্থিক নির্ধানির মূলে আধার্যাপ্তক পেবলা নিতিব পরে। ইবি মতে যাখিক প্রথানীতে গান্তি জাতীয় লবেনি কর্মান্ত লাগ্য নিয়ে, গান্ত করবেনা, নেশনকে প্রথান্ত করে হুলাতে হতে জনস্তিকে আর্থিক গান্তি গান্তিত। ও নিশ্বি মনোলার স্থানি করা স্বকার আর্থিক প্রথান ক্রিকারে ক্রান্তি করিছে প্রথান করা প্রথান করা প্রথান করা প্রথান করা প্রথান বিকালে স্থান বা বর্ষের অঞ্চলালনে নার।

 গ্রিস্তসা যে ভিন্ন ধার্যে প্রাচিত হতে জন্ধ করে, ভার পিছান বিরেক নিজের অনুষ্ঠা বিজেপ ওক্তরপূর্ণ ভারতীয় মৃত্যিক সাগ্রামের হাতহাস গ্রেষ্ণাই স্থামী জন্ত চিস্তা ও সুমিকা মৃগ্যবান উপাসনে

#### ति से नि का

- 2. Spater Nivedita The Complete Works 1987, vol 3 p 280
- ২. গিণবালন্তর রাগালের বিরুপ্ত । বিরুপ্তরাজন ও বাজনার ভ্রাজন শুভারী । ১৩৩৪ বছার, পু ২৩০।
- Manabendra Nath Roy, India in Transition, 1922, p. 193
- हे. त्रिकाराच लेच "प्रिकारामात कर्षाष्ट्र, स्थि वृद्धात वाच प्राप्त है. सक्तोत्मार तस संस्कृतकार्य व "स्वानातक" (१४०), मा व
- e, প्राक्त जाता मुञ्जा
- ৮, পূৰ্বোক্ত প্ৰয়।
- 1, পূৰ্বোক্ত বাস্ব।
- ए, श्रीकास सम्। १ ३०३।
- a thindred and thing forthermy and and a main the
- कारी व्यक्तांकल । 'व्यक्तांत्र । 'व्यक्तां । 'व्यक्तांत्र । व्यक्तांत्र का अल्लांत्र । 'व्यक्तांत्र । 'व्यक्तांत
- 55. The Life of Summe Vicekamanda by his I ister, and Woodern Disciples, 1960, p. 331.
- 50 Letter of Some In themosta p. 175
- 75. The Laft of S. am. Let Let als District External Western Disciples, 1960, p. 801.
- :s. Ibid. p. 502
- : c. Ibid. p 507.
- ্দ, 'প্ৰাম' বিভাগত কৰে কৰি বিভাগ বিভাগত বি

- R. C. Majumdar. Swami Vivekananda: A Historical Review 1965, pp. 84-85.
- 53. The Complete Works of Swami Vivekananda. 1960, vol. 3, p. 242.
- ২০. 'স্বামী বিবেকানন্দের বাণা ও রচনা'। ১০৬৯ বঙ্গাল, খণ্ড ২, পু ১০৮। ('জ্ঞানযোগ')।
- ২১. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৬।
- २२. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পূ २३৫-७।
- ২৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৪৪৬-१।
- ২৪. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ২৫. স্বরেন্দ্রনাথ দাসগুপ্ত। 'ভারতীয় দর্শনের ভূমিকা'। পু ১১-১২। .
- २७. 'काभी वित्वकानत्मव वांगी ও तहना'। ১०७० वक्रांम । খণ্ড २, পৃ २०१-७ ('क्वानरथांग')।
- २१. शूर्तांक श्रह । शृ ७४८ ।
- २৮. भूर्ताक शह। भू ७०৮।
- २३. शूर्तांख शह। १ ७०)।
- ৩০. প্ৰোক্ত গ্ৰহ। খণ্ড ৬, পৃ ২০১-২৭৫ ('বৰ্ডমান ভাৰত')।
- ७३. शृद्धांक श्रम् । १ २७२ ।
- ७२. शृर्तास श्रह। १ २७५।
- ৩৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ১৮, ২৬।
- ৩৪. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৩৭।
- ve. The Complete Works of Swami Vivekananda, 1955, vol. 5, pp, 317, 406.
- 55. The Life of Swami Vivekananda by his Eastern and Western Disciples, 1960, p. 624.
- 99. Ibid. p. 619.
- vb. The Complete Works of Swami Vivekananda, 1955, vol. 4, p. 368.
- ७२. 'याची वित्वकानरस्य वाती'। ১०७० वक्रास, भू २९२।
- ৪০. 'স্থামী বিবেকনেন্দের বাণা ও রচনা'। ১৩৬৯ বঙ্গান্দ, থও ৬, পৃ ২০৯। ('প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্য')।

- 85. The Life of Swami Virekananda by his Eastern and Westorn Disciples, 1960, p. 582.
- 82. Ibid. p. 291.
- 80. Ibid. p. 586.
- 88. 'सामी विद्वकान्त्रद्भद्भ वांचा स वठना'। ३०१२ वकास, घड ७, भू २००। ('বর্তমান ভারত')
- 84. शृद्वीक श्रम् । शृ २८७।
- ८७. शूर्वीक शह । १ ३५३ । (शाहा ६ पार्कावा)
- 89. The Complete Works of Swami Virekananda, 1955, vol. 5, p. 210.
- 8b. The Life of Swami Vivekananda by his Eastern and Western Disciples, 1960, p. 575.
- 82. 'श्रामी वित्वकानसम्ब नांगे छ द्राठना'। ১०७३ वकास, मु ১२४-১२३।
- ৫০. পূৰোক্ত গ্ৰন্থ। থণ্ড ৭, পু ২ ('পত্ৰাবলী' থণ্ড ১, ১৩৬১ বঙ্গাৰ, পু ২৮১-৮০)।
- ৫১. পূর্বোক গ্রন্থ গ্রন্থ ৬, পু ২০৬। ('ক্রিয়ান ভারত')
- ৫२. श्रुर्ताक अइ। १ २७१।
- ev. भूरवाक वाद । शृ २०४, २२२-२२8 ।
- ৫৪. পূৰ্বোক গ্ৰন্থ গ্ৰন্থ, পু ৪৫১। ('ক্ৰোপক্ৰন')
- ec. शामी निटवकांमक । 'अडावजी' थ १२, ১०%१ तकांस, पृ ८६৮।
- es. Norman Mackenzie. Socialism: a Short History. 1966, p. 12.
- an, Ibid.
- ev. Ibid. p. 13
- ta. Ibid. p. 14.
- So. Ibid.
- ७). यामी विद्वकानम 'लद'क्ली'। थण २, १०५१ वणास, पु ६६० ।
- 3. The Complete Works of Swami Virekananda. 1955, vol. 8, p. 476.
- 90. Ibid. vol. 6, p. 342.
- ७८. म नेसनाय हकत हो "विद्यकानम ९ (मामानिक्स", यात्र व्ह्राद वास्ता-পাধ্যায় প্রমুখ সম্পাদিত 'বিশ্ববিবেক'। ১৯৬৩, পু ২১২।

- wt. The Complete Works of Swami Vivekananda. 1955, vol. 4, p. 368.
- ७७. त्वामा त्वाना । 'वित्वकानत्मत्र कीवन ७ विश्ववानी'। ১०७৮ वक्रांस. १ ১८८।
- ৬৭. স্বামী বিবেকানন্দ। 'শিক্ষা প্রসঙ্গ'। ১৩৬৭ বঙ্গাব্দ, ভূমিকা দ্রষ্টব্য।
- ৬৮. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ৩।
- ৬৯. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ১১।
- ৭০. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৫৯-৬৩।
- ৭১. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৬৬।
- ৭২. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ১৪৩।
- The Complete Works of Swami Vivekananda. 1955, vol. 8,
   p. 476.

## এক: ভূমিকা

ভারতের আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তার বিমৃথী গতিপথে নরম ও চরমপদ্বী নামে যে-ছটি দল ক্রমে দানা বেঁধে ওঠে তার প্রথমটির উৎপত্তি ও বিবর্তনের কথা পূর্বের অধ্যায়গুলিতে আলোচিত হয়েছে। চরমপদ্বী ধারার অক্সতম প্রধান উৎস্থী অববিন্দের রাষ্ট্রচিন্তা প্রসঙ্গে উক্ত ধারার ইতিবৃত্ত এথানে একবার সংক্ষেপে আলোচিত হওয়া প্রয়োজন।

রামমোহন মভারেট অর্থাৎ নরমপন্থী বাষ্ট্রচিন্তার প্রবর্তন করেছিলেন।
তারই ত্ত্র ধরে উত্তরকালে দেশের মভারেট রাজনৈতিক চিন্তা ও কর্মতংপরতা
বিকাশ লাভ করে। রামমোহনের সমসাময়িককালে ডিরোজিওর নেড্রে চরমপন্থী
নামে অভিহিত যে এক দার্শনিক বিপ্রবী (Philosophical Radicals) গোদী
গড়ে ওঠে তার সঙ্গে উনিশ শতকের শেষদিককার চরমপন্থীদের কোনও মিল
গড়ে ওঠে তার সঙ্গে উনিশ শতকের শেষদিককার চরমপন্থীদের কোনও মিল
নেই। ডিরোজিওপন্থীরা যুক্তি, স্বাধীন চিন্তা এবং ধর্মনিরপেক্ষ রাজনীতিতে
নেই। ডিরোজিওপন্থীরা যুক্তি, স্বাধীন চিন্তা এবং ধর্মনিরপেক্ষ রাজনীতিতে
বিশ্বাস করতেন। পাশ্চাত্তা রাষ্ট্রদর্শনে অন্তর্গাণিত এই গোদ্ধির সদক্তদের
বিশ্বাস করতেন। পাশ্চাত্তা রাষ্ট্রদর্শনে অন্তর্গাণিত এই গোদ্ধির সদক্তদের
নির্বাপন্থা তাঁরা অবলন্ধন করেন নি। পক্ষান্তরে দ্বিতীয় ধারার ভগারথ লালবিপ্রবী পন্থা তাঁরা অবলন্ধন করেন নি। পক্ষান্তরে দ্বিতীয় ধারার ভগারথ লালবাল-পাল ও অরবিন্দ প্রমুথ 'জাতীয়তাবাদীরা' ভক্তিবাদ, অবতারবাদ, লীলাবাদ,
আলোকিকত্ব প্রভৃতিতে বিশ্বাস করতেন। শক্তির বোধনকল্লে তাঁরা কালী, দুগা,
অলোকিকত্ব প্রভৃতিতে বিশ্বাস করতেন। শক্তির বোধনকল্লে তাঁরা কালী, দুগা,
ভবানী, বগলা প্রভৃতি দেবীর পূজা করতেন। শিবাজী ছিলেন তাদের আদর্শ।
বিন্তাড়নকল্লে, বিবেকানন্দ ও দ্যানন্দ সরস্বতীর (১৮২৪-৮০) হিন্দু ধর্মের পুনজাগরথ
চিন্তাকে অনেকাংশে ভিন্তি করে এই ধারা গড়ে ওঠে। বিদেশী শাসকদের
বিতাড়নকল্লে এঁরা নানাবিধ পন্থা অবলন্ধন করেছিলেন।

'মডারেট' বা নরমণস্থীদের 'Constitutionalist' এবং 'একাট্রি মিফ' বা চরমপস্থীদের 'Nationalist' নামে উল্লেখ করা হত। উনিশ শতকের শেষ দশক থেকে চরমপন্থী চিন্তা ও ক্রিয়াকলাপের স্থ্যপাত ঘটে গাকলেও, মধারাই ও বাংলাদেশের 'জাতীয়তাবাদী' নামে পরিচিত্ত কর্মীরা মডারেট নীতির বিপরীত সংখ্যামী কমধ্যার <sup>বিভা</sup>রতে কংগোলেবই ভিতরে পেকে ১৯০৬ সালে প্রকাজভাবে একটি ফল গঠন করেন। ও

नवभाषीतः चार्तमन-निर्तमहन्द ग्रमा मिर्ग है। तर्कत्वे धकान्य केपिन्तिक वाण्यनाभागव स्वरूप प्रवर्ग । होत्रत स्वीवत्यक वाष्ट्रविक पामत्रे फेंग्द को महन्त्रात, क्या निष्ये हिन्दा के वास्त्राताह्य सामाण हिन , हिन्दाप पाल्' का श्रं छ' प' प' व वृद्धांया शर र दिक एक का प किल में क्रिया। अपविभित्त চরমান্থীরা চিলেন বাটে স্থানেশিক শ্য অন্তলালিত ও উচ্চাস্থ্রত, তারা 518 ( वेन वाप्पर केन श्वित्दाय व भून यागी मान्। भूत वन वामाध्यिक का नैप्रका-বাদকে তাবা তিন্দু পুনজাগ্রণে পরিমিন্তি । করেন। পালাবকেশরী সালা লাফপত वार (२७१५-२२२४) हिएमन युग्जभान-य-व्यव्यक् स्थितिदासी व्यागिमाहत्त्र দী<sup>কিত</sup>। মহাবাতে তিন্ধ আতীকের পুনংগতিষ্ঠাকলে সোক্ষাকৃ বাল্যকাদ্র টিলক ( ३७११-७२२ ) भनमा ह स विकारों केश्मरवद ( ३७२० स ३७२० ) मृत्र (११११मा আন্দোগনের সূত্রণা • করেন। নিক্ষিত্র প্রতিরোধের উদ্ধাবক বিপিনচন্দ্র পাল হিন্দু জা । ম গ্রামে প্রোপ্রি উল্ল না হলেও দি স্ফাকেট ভারতের অভবায়া মনে করং এ। লালা লাছপং ৩৫ উপর ব্যায় অন্তর্মীন আছেল (১৯০৭) জারি হওয়ায় तिरामनञ्च इन्यां इत्य भावा (काल वकाकानी भूका व (व उंचापतनीय निर्देश গিয়ে'চলেন ক'ব 'নিউ টাওচা' প্ৰকার প্রভাগে থাকত জগ্জাবার চবি। মন্ত্রালকে 'স্থাক্ত' ল' বকার প্রছেকে পাক । স্থান্ত মা কারীর হাত। জনশক্তির বোধন ও অভনিধনকল্প ব্রেখ্য খববিক ব্যুলা মৃতি গড়িয়ে পূজা করেন (१६००)। युन्न मार्थ वर् व वर्तामा कर्याप्त विभि दक शाल ही वा वर युन्त তাৰে শ্লেষাৰ সিয়ে বিষয়েৰে শাৰ্থ গ্ৰহণ কৰাটেন। লগে বলি-পাল নামে च' ७' १ । १ । व्यक्त च'त् चत्र'त्व स्थात् छित्र । उत्प्रमुक्ते भट्नत १ साम छात्र सब रोधव प्राथा यवांवल हाडा याव दकडे विकासक विद्याव विद्यान क बर्डन जा।

ন্তমণভাষেত মুখপ্র ভিল প্রবেজনাথ স্পাচিত দেনিক 'বেছল্টা' আরু কানীপ্রস্থা কালাব্ছ স্পাচিত স্থিতিক টিত ব্যাটা। অল্ডিকে চর্ম-শ্বীদের মুখ্যার ভিল মাত্রাল ছোল স্পাচিত হৈছিক টাবোল ব্যাস্থার কালাব পাইকা' ও ক্ষাক্রার মির স্পাচিত স্থাতক স্থাবলী'। এচাচাও ব্যাব্যক নিল্লাক স্পাচিত চর্মণভাষিত অল্ভেম মুখ্যার। চরমণদ্বী রাজনীতির আন্ধর্ণ এবং কম্প্রানীতে প্রকার্থনাল ক্রমণ মাধ্য উক্ত প্রবার স্বান্ত যে স্থান্তরে, ভারণতি ল'তি নাহাত 'ক্রমণ্ডলা দ্বান্ত নিবান ক্রমণ্ডলা ভিল না ব্যান্তর ক্রমণ্ডলা দ্বান্ত প্রকার মনোভাব, ইংরেজ লাভনে আহাতে বাব্য লাভ্যের স্মান্তর মধ্যে মেলাভাব, ইংরেজ লাভনে আহাতে বাব্য লগতে স্বাধানত মাধ্যের স্মান্তর স্মান্তর স্মান্তর মধ্যে মেলাভাব ব্যাহ্যানি হিলেল পূর্ণ স্থানীল মাধ্যের স্মান্তর মধ্যে মেলাভাবি চিনি দিরি চল্লী ছেলা যেতা বাহাল হাই বন ইংরেজ লাসনের মধ্যে মেলাভাবিতীন গাসন্ত্র্যালক ক্রমণ্ডলি অন্যান্তর স্থান চল্ল স্থানা তারের স্থানাভাবিত ক্রমণ্ডলিক স্থানাভাব বিল্লান ক্রমণ্ডলার স্থানাভাবিত দিরে দিরে দিরে দিরেছিলেন ভিলেন ক্রমণ্ডলার স্থানাভাবিত দিরে দিরেছিলেন ভিলেন ক্রমণ্ডলার স্থানাভাবিত ক্রমণ্ডলার মাধ্যে আন্তর্যা স্থানাভাবিত ভালন মাধ্যে দিরেছিলেন। তার্যানে ক্রমণ্ডলাল ক্রমণ্ডলার মাধ্যে আন্তর্যা স্থানাভাবিত ভালন মাধ্যে দিরেছিলিন। তার্যান ক্রমণ্ডলাল ক্রমণ্ডলার মাধ্যে আন্তর্যা স্থানাভাবিত ভালন ক্রমণ্ডলার মাধ্যে আন্তর্যা স্থানাভাবিত ভালন ক্রমণ্ডলার মাধ্যে আন্তর্যা স্থানাভাবিত ভালনা স্থানাভাবিত ভালনাভাবিত ভালন

চরমপত্নী রাজনীতির ধারক ও বাতক ছিল বিশৃত্যান ভাজত স্কুল্লাছায়।
কটি ভেল্পের স্পর্বাহ্যর মনোভার ছিল আধান্যমন্ত্রাক্ত নি, লব আটান লাই
ছিল টাট্রের অস্থান স্মাজবিস্তর নয় নিকিন্ত বৃহত্ত জনসংগ্রের সভা ইংজের
মূলক ছিল ক্ষান্ত একংশতে হারা ফ্রাম্নি বিস্নার বলা নালী আফালর দলে
ন্রাই ক্লির বজ্বনালি আঘান্তির প্রবাহাণী ছিলেন। বজ্বত আদিন ল অ্বান্ত ভল্লাহারা আল দেশের বাজ্ব সাব্যামী লভা ক্রের প্রবাহ করে জাতে নালাহার
ছিলেন, সেস্ব ভেলের সাব্যামী ভেলনার অস্থানতি লগত ভা নালাম বছর
ভিল্লেন, সেস্ব ভেলের সাব্যামী ভেলনার অস্থানতি লগত ভা নালাম বছর
ভিল্লেন, সেস্ব ভিল্লের সাব্যামী ভেলনার অস্থানতি লগত ভা নালাম বছর
ভিল্লেন

द्रायकात्रित तथद 'म्होतको मक्तां । । । ११ मा का विदेश मुख मार्थ के विद्राय प्रायक विद्राय विद्राय विद्राय प्रायक विद्राय विद्

दा भारताम अस्मानी वालको वर अन्यता स्थापन स्थापन स्थापन

দলের প্রধান তুই সংগঠক ছিলেন প্রমথনাথ মিত্র (১৮৫৩-১৯১০) ও সরলা দেবী (১৮৭২-১৯৪৫)। সমিতির প্রথম পাঁচ বছর দেশবন্ধ চিত্তরঞ্জনও তার সঙ্গে যুক্ত ছিলেন। সমিতির মুখা উদ্দেশ্য ছিল শরীরচর্চা, আত্মরক্ষা ও স্বদেশপ্রেমে ষ্বসম্প্রদায়কে সচেতন করে তোলা। অরবিন্দের প্রভাবে সমিতির কিছু সদস্ত বৈপ্লবিক আদর্শে উদ্বন্ধ হন। তাদের অন্ততম বারীন্দ্র ঘোষ, ভূপেন্দ্রনাথ দত্ত ও ভগিনী নিবেদিতার (১৮৬৭-১৯১১) উজোগে দমিতির মুথপত্রস্বরূপ 'যুগাস্তর' (১৯০৬-০৮) পত্রিকা প্রকাশিত হয়। পত্রিকার নাম থেকেই ক্রমে যুগান্তর দল (১৯০৬-৩৮) নামে একটি বিপ্লবী গোষ্ঠা গড়ে ওঠে। প্রমণ মিত্র, সরলা দেবী প্রমুখ নেতস্থানীয় অনেকেই গুপ্তহত্যা, ডাকাতি ইত্যাদি সন্ত্রাসবাদী ক্রিয়াকলাপ সমর্থন করতেন না। দেজতো যুগান্তর গোষ্ঠা দল থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যায় এবং বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতায় লিগু থাকে। উত্তরকালে দেশের বছ খ্যাতনামা বিপ্লবী ও জননায়ক এই ঘুটি দলের দঙ্গে যুক্ত হয়েছিলেন। এইসব বিপ্লবীদের সঙ্গে আন্তর্জাতিক নানা সংযোগের পরিচয় পাওয়া যায়। অন্তর্শীলন দলের পাঁচ শতাধিক শাখা ছিল। দলের মধ্যে মোটামৃটি স্থপংবদ্ধতা থাকলেও বৈপ্লবিক ক্রিয়াকলাপ সম্পর্কে ঐকমতা ছিল না। পূর্ববঙ্গ শাখা একসময়ে কেন্দ্র থেকে বিচ্চিন্ন হয়ে যায়। সমিতির বিভিন্ন শাখা ১৯০৯ সালের মধ্যে একের পর এক বেআইনি ঘোষিত হয়। কিন্তু উভয় দলের গোপন কর্মতৎপরতা অব্যাহত থাকে। পরের দিকে গান্ধীর নেতৃত্বে অসহযোগ আন্দোলনের সময় এই ছটি বিপ্লবী দলের অনেক কর্মী ও নেতা কংগ্রেসের দদশ্যপদ ও কর্মপন্থা গ্রহণ করেন। বাংলাদেশের প্রধান এই ঘুটি বিপ্লবী দল তাদের স্থদীর্ঘ ইতিহাসে কয়েকটি বার ছাড়া কোন ওদিনই একত্রে কাজ করতে পারেনি। তাই গোপাল হালদার লিখেছেন : 'The history of revolutionary terrorism in Bengal is to a great extent the history of wasteful rivalry between these two principal groups, the Anushilan and the Jugantar, which even divided the Bengal Provincial Congress leadership after the demise of Deshabandhu Chittaranjan Das, more specifically from 1929 (the Subhas-Sengupta schism)."

চরমপন্থী আদর্শের প্রভাবাশ্রয়ে একটি বৃদ্ধিজীবী গোণ্ডী গড়ে ওঠে। ভার পুরোধা ছিলেন দতীশচন্দ্র মুখোপাধ্যায় (১৮৬৫-১৯৪৮)। দতীশচন্দ্রের ইংরেঞ্জী মাদিক 'ডন' পত্রিকাটিকে (১৮৯৩-১৯১৩) কেন্দ্র করে 'ডন দোদাইটি' নামে একটি সংস্থা গড়ে ওঠে। এই সোদাই ট পরে জাতীয় শিকা পর্বদে অন্তর্গান হয়ে যায় (জুলাই, ১৯০৬)। সোদাইটিতে অরবিন্দ, বিপিনচন্দ্র, নিবেদিতা, প্রমৃথ চরমপন্থীরা নানা বিষয়ে নিয়মিত বক্তুতা দিতেন।

এদেশে প্রবর্তিত ইংরেজী শিক্ষার স্থান থেকে দেশের বৃহত্তর জনসমাজ বঞ্চিত ছিল। বাংলাদেশে এই শ্রেণীর অধিকাংশই ছিল মুদলমান। দাধারণ মান্থ্যের দক্ষে বিশেষ স্থবাদ না থাকায় নরমপদ্বীরা এই বৃহত্তর জনসমাজকে জাতীয় আন্দোলনে যুক্ত করতে পারেন নি। অক্তদিকে চরমপদ্বীদের আন্দোলন মূলতঃ হিন্দুধর্মের ভিত্তিতে গড়ে ওঠে। চরমপদ্বীদের ক্রমবর্ধমান আধিপত্যের ফলে দেশের মুদলমান সমাজকে স্বার্থান্থেয়ী এক শ্রেণীর লোক সহজেই বিপথে নিয়ে যাবার স্থযোগ পায়। নৌরন্ধির দভাপতিত্বে যেসময়ে কলকাতা কংগ্রেম (১৯০৬) চলেছিল দে দময়ে ঢাকায় নবাব দলিমুল্লার প্রাদাদে মুদলিম লীগ প্রতিষ্ঠিত হয়। হিন্দুমূদলমানের এই বিভেদকে ইংরেজ স্বত্বে লালন ও সন্থাবহার করে। স্বান্ধাতারোধ সঞ্চাবের জন্ম হিন্দুপ্রধান নেতারা হিন্দু অতীভকে আদর্শ করেছিলেন। মুদলমানদের কাছে ইদলাম ধর্ম ও সংস্কৃতির সঙ্গে ভারতে মুদলমান শাসনকালের এতিফ ও মধ্যপ্রাচোর মুদলমান দেশগুলি স্বভন্ন স্বান্ধাতারোধ্য উৎস হয়ে দাঁড়ায়।

রামমোহনের চিস্তা ও দাধনার ধারা উনিশ শতকের শেষ থেকেই শক্তিহীন হতে গুরু করে। অরবিন্দের চিস্তায় রামমোহনের বিশেষ প্রভাব লক্ষিত হয় না, যদিও তিনি তিন পুরুষে ব্রাহ্ম ছিলেন। মাতামহ রাজনারায়ণ বহুর প্রভাব তার মনে আংশিকভাবে প্রতিফলিত হয়। বিবাহ করার আগে তিনি হিন্দুমতে প্রায়শ্চিত্র করেছিলেন। বহুমিচক্রের চিস্তাই ছিল তার প্রেরণার উৎস। 'আনন্দ মঠে'র আদর্শে অরবিন্দ ভবানী মন্দির প্রতিষ্ঠায় উদ্যোগী হয়েছিলেন। পরবর্গীকাণে বিবেকানন্দের যোগদর্শন ও বৈদান্তিক চিন্তা তার মনে কিছুটা প্রভাব বিস্তার করে। অরবিন্দ বৈদান্তিক ভাবধারার সঙ্গে পশ্চিমী রাইদর্শনকে সংমিশ্রিত করেন। তার রাজনৈতিক বৈদান্তিকতা তথু উপনিধদের পুনক্তিশন্ম—উপরস্ক তাকে পরাধীন দেশের সামান্তিক ও রাজনৈতিক অভানতির উপযোগী এক স্থলাই জীবনদর্শন বলে মনে করা হয়।

উচ্চ শিক্ষার জন্ম শৈশবেই অরবিন্দকে বিলাতে পাঠানো হয়। আই. সি. এস. পরীক্ষায় সমস্মানে উত্তীর্ণ হয়েও অখারোহণে স্বেচ্ছারুতভাবে অবতীর্ণ না হয়ে তিনি সার্ভিদে যোগদানের অনিচ্ছা প্রকাশ করেন। মন তথন তাঁব রাজ- নাতির প্রতি আরুই। বিলাতে দাদাভাই নৌর্জির পালামেণ্টে নিবাচনছন্দে আলাল ভারণীয় চাত্রদের মতো তারও মন উদ্দীপিত হয়। কেমবিজের ভারতীয় মন্দেরিলের ভারতীয় মন্দ্রিলের বিলানে Lotus and Dagger নামে গঠিত প্রবাসী ভারতীয় চাত্রদের এক গুপু বিপ্লবী কংখার সঙ্গে বৃদ্ধ হন।

প্রশাস্ত্রীবনের চোন্দটি বছর তাঁর কাটে গ্রীক ও লাতিন সাহিতাচর্চায়।
ইউরোপের অক্যান্স ভাষাতেও তার সমধিক জ্ঞান পাকায় তিনি সম্দয় ক্লামিক গ্রাম্ব মৌলিক রচনায় অধ্যয়ন করেন। ভারতে প্রত্যাবর্তনের পর তিনি বরোদা রাজ্যে প্রথমে প্রশাসনকার্যে এবং পরে বরোদা কলেছের সহ-অধ্যক্ষ পদে নিযুক্ত হন। ক্লেছে তিনি ফ্রাসি ও ইংরেজী সাহিত্যের অধ্যাপনা করতেন।

ব্যোদায় অবস্থানকালে (১৮৯৩-১৯০৬) তিনি দেশের রাজনৈতিক চ্গতি উত্পদ্ধি করে 'ইন্পুকান' পরিকায় 'New Lamps for old' নীৰ্থক প্রবন্ধ-মালায় নিজের নাম গোপন বেথে লেথা শুকু করেন। নবপ্রতিষ্ঠিত ভারতীয় তংগ্রুস শুখন শৈলবাবস্থায়। ভদানীস্থন কংগ্রেমের কর্মপন্থা তার কাচে কচিকর ভিলান' 'বাকে মিনি 'political mendicancy' এবং কংগ্রেম্কে 'unnational Congress' বলে 'অভিচিত্ত করেন। তিনি লিখেছিলেন: 'a body like the Congress, which represents not the mass of the population, but a single and very limited class, could not honostly be called national' ।"

শে সময়ে ভার পাবছ লিখেই তিনি কান্ত পাকেন নি। ঠাকুর সাতেব নামে পরিতি ছাইনক রাজপুত্রে অধিনায়কতে গঠিত একটি গুপ্প বিপ্লবী দলে অরবিন্দ মোগ দিয়েছিলেন। সেইস্থেইে শিনি মধাভারত ও বাংলাদেশে বৈপ্লবিক সংগ্যনকর্মে প্রবৃত্ত বন (১৯০২) বরোদা পেকে ভালা বাহীজকুমার ও ঘতীজনাপ শালাগোধাতে (নিরালপ স্বামী)-কেও সেই উদ্দেশ্যে বাংলাদেশে প্রেরণ করেন। বাংলানৈতিক চিন্তা ও ক্যাত্তংপরাশার ভিন্তি দিক ছিল। প্রথমাতঃ, হাধীনাতা-আদেশের প্রচার ও স্বতারাদের স্বার্থে কংগ্রেম দ্বল করা বিশিক্ষান, বৈপ্লবিক ক্যাপন্থার ভিন্তিতে স্থান্ত সংগ্রামের প্রয়াস; তুলীয়াতঃ, বিশেলী শাসক্ষের বিক্লেছ জনমত গঠন দে আভাল্যবীন বিবাদ-বিদ্যোদ্যে ফলে অরবিন্দের গুপ্প স্মিতি গঠন ও বৈপ্লবিক ভংপ্রভার প্রথম প্রয়াস (১৯০২-০৩) ব্যক্তিয়ে প্র্যাসভিত্ত হয়।

বাইচিভাগ ইংরেজনের অভুস্বণ ন। করে দ্রানিদের স্থেপিত ন, রাজনেতিক আদৰ্শ গ্ৰহণেরই ডিনি গক্ষপুৰে ছিলেন। আইবিশ বিপ্লবী চালস সংগ্ৰী भार्मिन (১৮৪५-३১)- वट विभि छात्यारी हिल्ला हरः वामीन आयाला व আদিশের দাবিতে গাটিত (১৮৯৯) 'পেন ফিন' আন্দোপন সম্পর্কেও তিওঁন অবহিত হিলেন। তবে উক্ আন্নোল্নের পুষেষ্ট অন্তব্য চিন্তু কার মনে সাক্রিত হয়েছিল এবং তার কর্মছতি 'সিন ফিন' আন্দেশন লেকে কিছব। প্রস্তু ছিল। ফরাসি বিপ্লব, আমেবিকার স্থামীনাল সংখ্যম, মধ্যমুগে চংরেজ শক্তির বিক্রমে ফ্রান্সের অনমনীয় মনোভার এবং ইত্তির মঞ্চি মংগ্রাম প্রেক "यत्रिक्त (প্रत्ना लां कर्त्रन। यात्रान चन चार्क न प्रार्थमनि हिल्लन कान व्यक्ति । विकास का श्रीय भावाभी दाये किया है। व समाद्र विद्राप वाकश्य करत , भाव মটে দেশকে মাতিকপে কল্লনা ব্যিমচন্দ্রের স্রেট অবদান। ব্রেটায় অবস্থানকালে 'ইন্পুকাশ' পৰিকায় তিনি বৃত্তিমচন্দ সম্পক্ষে কয়েকটি মূলবোন ক্তবন্ধ লিখেছিলেন (১৮৯৪)। भःख्रः भाष्टिर्शेव वह शर्षताध्यक्षाम संकारावक्षां परद्वित्याशं कर्व किनि कितामार विश्लोद भाकि अक्षेत्र करवन । अवालिना क भावि वाक्तर्य प्राप्ता मिरम रम-छन अधकान होत क्षम्य अधनिन ह न महिन (महन्द सन्नाकाद का नीव जे ित्य, पर व्याश्च साराय व वाधिकाव व्यक्तन देशभारम्भारतव व्यत्वम वाधीन भ সংগামে অৰতীৰ্তবাৰ আগে জীকে লেখা এক পৰে ১৯০২ তাৰ ভেলকাৰ মনোভাব জানা যাব:

- ১. 'আমার দৃচ বিশাস ভগবান যে গুল, যে কণিভা, যে উচ্চ শিক্ষা ও বিজ্ঞা, যে ধন দিয়াচেন, সর্কী ভগবানের, যাতা পরিবারের ভরণপোষরে লগে আর মাতা নি গাল আবিলারের ভাগবানের খালবার, মাতা বাকি রতিল, ভগবানকে ফেবং দেলঘা টাচণ ভগবানকে দেলঘার মানে কি, মানে স্থাকার্যো বায় করা । বই ড্ছিনে সম্প্র দেশ আমার আবে আছি ও অহ্যার হিল কোট ভাগবানা এই দেশে আছে, গালগের ম্বে আহেক আনগ্রে ম্বিশ্বে, গালগের হিল কোট ভাগবানা এই দেশে আছে, গালগের ম্বে আন্তর্গার ম্বিশ্বে, গালগের হিল কার্য করে ব ড্রেগ জ্ঞাবিণ হত্যা কোন মণ্ড গালিক, গালগের, গালগের হিল কারণে হত্যা।
- ২. শিশ্রেকালকার ধর্ম, ভিগবানের নাম কথাত কথাত মৃথি নেন্দ্র, সকলের স্মাক্ষে প্রাথনা করা, লোককে দেশান আমি কি ধর্শনিক। শালা আমি চাই না। ছত্মর মদি গাকেন, শালা গেইলে উভোর অধিত মঞ্জব করিবার, ভাতার সত্তে সংক্ষার করিবার, কোন না কোন পথ থাকিবে, সে পথ মণ্ট

ত্র্যম হোক আমি দে পথে যাইবার দৃঢ় সংকর করিয়া বিদিয়াছি। হিন্দুধর্ম্মে বলে, নিজের শরীরের নিজের মনের মধ্যে দেই পথ আছে। যাইবার
নিয়ম দেখাইয়া দিয়ছে, দেই সকল পালন করিতে আরম্ভ করিয়াছি,…।'

৩. 'অন্ত লোকে স্থদেশকে একটা জড় পদার্থ, কতগুলা মাঠ ক্ষেত্র বন
পর্মাত নদী বলিয়া জানে; আমি স্থদেশকে মা বলিয়া জানি; ভক্তি করি,
গৃজা করি। মা'র বুকের উপর বিদয়া যদি একটা রাক্ষম রক্তপানে উগ্রত,
তাহা হইলে ছেলে কি করে? নিশ্চিস্তভাবে আহার করিতে বসে, দ্বী
পুত্রের সঙ্গে আমোদ করিতে বসে, না মাকে উদ্ধার করিতে দেখিটাইয়া
যায় ? আমি জানি এই পতিত জাতিকে উদ্ধার করিবার বল আমার পায়ে
আছে, শারীরিক বল নয়, তরবারি বা বন্দুক নিয়া আমি যুদ্ধ করিতে
যাইতেছি না, জ্ঞানের বল। ক্ষত্রতেজ একমাত্র তেজ নহে বন্ধতেজও আছে,
দেই তেজ জ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত…।'' °

বোধাই কংগ্রেদে (১৯০৪) যোগদান থেকেই অরবিন্দ প্রকাশ রাজনীতিতে ক্রমশঃ অগ্রসর হন । দেবারই চরমপদ্বীদের অস্তিত্ব বিশেষভাবে অস্তৃত হয়। চরমপদ্বীরা একটি জাতীয় আবেগের ভিত্তিতে আরও প্রত্যক্ষ ও সংগ্রামী কর্মপদ্বীরা একটি জাতীয় আবেগের ভিত্তিতে আরও প্রত্যক্ষ ও সংগ্রামী কর্মপদ্বী প্রহণের পক্ষপাতী ছিলেন। তথন তাঁরা সংখ্যায় নগণা, শক্তিতে ক্ষীণ। বেনারস কংগ্রেদ (১৯০৫)-এর পূর্বে তাঁদের ক্রমবর্ধমান শক্তি ও জনপ্রিয়তা নরমপদ্বীদের সচকিত করে দেয়। কিন্তু কল্কাতা কংগ্রেদে (১৯০৬) চরমপদ্বীরা নরমপদ্বীদের সক্ষেরণভঙ্গ দিয়ে অধিবেশন থেকে বেরিয়ে আসেন। কল্কাতা কংগ্রেদে অরবিন্দ ছিলেন চরমপদ্বীদের পুরোধা। চরমপদ্বীরা অধিবেশন ছেড়ে বেরিয়ে এলেও তাঁদের চাপে চারটি বিষয়ে নরমপদ্বীদের সন্মতি দিতে হয়েছিল। প্রস্তাবাকারে গৃহীত দেই বিষয়গুলি ছিল স্বরাজ, জাতীয় শিক্ষা, স্বদেশী পণ্যের ব্যবহার ও বিদেশী বস্তু বয়কট।

ইতিমধ্যে বাংলাদেশে অরবিন্দের গুপু সমিতি গঠন ও বৈপ্লবিক প্রয়াস বার্থতায় পর্যবদিত হয়েছিল (১৯০২-০৪)। বঙ্গব্যবচ্ছেদের (১৯০৫) ফলে বঙ্গভঙ্গ বিরোধী আন্দোলনে প্রজ্জলিত বাংলার বৈপ্লবিক আবেগবহ্ছি প্রত্যক্ষ করে শক্তি ও প্রেরণা সঞ্চয়ের জন্ম তিনি বরোদায় ফিরে যান এবং 'ভবানী মন্দির' নামে এক পৃস্তিকায় তিনি তাঁর কর্মপন্থা ব্যক্ত করেন (১৯০৫)। অতঃপর সেখানকার কাজে বরাবরের মত ইস্তকা দিয়ে কলকাতায় চলে আসেন। কলকাতায় এদে দৈনিক 'বন্দেমাতরম' পত্রিকার সম্পাদনাকার্যে যুক্ত হন এবং

বাংলার বিপ্লবীদের ঐক্যবদ্ধ করেন (১৯০৬)। বঙ্গশুপ্প আন্দোলনের সময়ে বছ ছাত্র কলকাতা বিশ্ববিত্যালয়ের অধানস্থ সমৃদয় কলেজ বর্জন করে। তাদের জন্ত 'জাতীয় শিক্ষা পর্বদ' গঠিত হয়। অরবিন্দ তার অধ্যক্ষপদ গ্রহণ করেন। 'বন্দেমাতরম' পত্রিকায় প্রকাশিত একটি সম্পাদকীয় প্রবন্ধের জন্ত সরকার কর্তৃক আনীত এক মামলার দক্ষন তিনি পর্বদের অধ্যক্ষপদ কিছুকালের মতো পরিত্যাগ করেছিলেন।

স্বাট কংগ্রেদে (১৯০৭) নরম ও চরমপন্থীদের বিরোধ চরম আকার ধারণ করে। তার আগে বাংলাদেশে মেদিনীপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে একটা মহড়া হয়ে যায়। অরবিন্দ সদলবলে স্থরাটে উপস্থিত হয়েছিলেন। সেথানে তিনি টিলক, খাপাদে প্রম্থ নেতৃরুদ্ধকে একই মতাবলম্বীরূপে পান। স্থরাট কংগ্রেস ভঙ্ল হয়ে গেলে অরবিন্দের সভাপতিত্বে চরমপন্থীরা স্বতন্ত্র এক সম্মেলনে মিলিত হন। এখন থেকে অরবিন্দের নেতৃত্ব ও জনপ্রিয়তা ক্রমে সারা ভারতে পরিব্যাপ্ত হয়।

স্বাট থেকে কেরার পথে অর্থিন বরোদায় তাঁর দীক্ষাদাতা বিষ্ণু ভাস্কর লেলের সঙ্গে দাক্ষাৎ ও বিভিন্ন স্থান পরিভ্রমণ করেন। পথিমধ্যে বিভিন্ন জন-সভায় তিনি বক্তৃতা করেন। তিনি বলেন যে ভক্তি, তাাগ ও সাহদিকতাব মধ্যে দিয়ে আয়োপলন্ধি ও জাতীয়তাবাদী মনোভাব দেখা দিলে ত্রিশ কোটি মান্থ্যের ভিতর ঈরর প্রকাশমান হয়ে উঠবেন। কলকাতায় ফিরে এনে তিনি গতামুগতিক রাজনৈতিক কর্মধারা থেকে পৃথক পথ রচনার উত্যোগ-আয়োজন শুরু করে দেন। বন্দেমাতরমে (১২ জান্ম্যারী, ১৯০৮) তিনি লেখেন: 'The old organizations have to be reconstituted to adapt themselves to the new surroundings. The death complained of is only a transition. The burial ground of the old Congress, as the Saxon phrase goes, only God's-Acre out of which will grow the real, vigorous, popular organization'।' '

তবে তিনি কংগ্রেসের বিবদমান ছটি দলের মিলনসাধন চিস্তায় যে পরাশ্ব্য ছিলেন না তা তার ঐসময়কার বক্তৃতাগুলি থেকে জানা যায়। নীতিগতভাবে তিনি শান্তির আদর্শে বিশ্বাসী ছিলেন। কিন্তু দেশের পুনকুজ্জীবনকল্পে হিংসাত্মক কর্মপন্থা গ্রহণ করেন। তার নীতির পৃষ্ঠপট ছিল গীতার 'ধর্মযুদ্ধ'।

বঙ্গভঙ্গোন্তর স্বদেশী আন্দোলন ক্রমেই যথন তীব্র আকার ধারণ করে তথন সরকারি নিপীড়ন ও দমননীতি নিরস্কুশ গতিতে এগিয়ে চলে। ফলে দেশের যুবশক্তি দন্ত্রাসবাস ও বিপ্লবী কর্মনীতি গ্রহণ করে। কয়েকটি রাজ- নৈতিক ডাকাতি ও হত্যাকাণ্ড সংঘটিত হয়। ঐ সময়ে দেশের তিনটি রাজনৈতিক দলীয় ধারা লক্ষণীয় : ১. নরমপন্থী ধারা : নেতা—স্থরেন্দ্রনাথ। লক্ষ্য—উপনিবেশিক স্বায়ন্ত-শাসন অর্জন। প্রণালী—সভাসমিতি, বক্তৃতা ও আবেদননিবেদন; ২. চরমপন্থী ধারা : নেতা— বিপিনচন্দ্র। লক্ষ্য— পূর্ণ স্বাধীনতা। প্রণালী— নিক্ষিয় প্রতিরোধ; ৩. বৈপ্লবিক ধারা। নেতা— অরবিদ্দ ও নিবেদিতা। লক্ষ্য— ইংরেজ বিবর্জিত সম্পূর্ণ স্বাধীনতা। প্রণালী— বোমারিভলভারয়ক্ত বৈপ্লবিক গুপ্তহত্যা ও ডাকাতি। ১২

অরবিন্দ রাজনৈতিক। ডাকাতি ও গুপ্তহত্যা কর্মতৎপরতার অধিনায়করপে অভিযুক্ত হয়ে বৎসরকান (১৯০৮-০৯) বিচারাধীনে কারাক্ষম থাকেন। তাঁর এই কারাজীবন পরবর্তীকালের চিস্তাভাবনার দিক থেকে বিশেষ অর্থবহ। 'মুরারি-পুকুর ষড়যন্ত্র' নামে খ্যাত আলিপুর বোমার মামলায় অরবিন্দ শেষাবধি নির্দোষ সাব্যস্ত হন।

কারাম্জির পর অরবিন্দ প্রত্যক্ষ করেন যে দেশের আগের সেই উদ্দীপনা আর নেই— দীপান্তর, কারাদণ্ড, নির্বাসন, রাজনীতি পরিত্যাগ প্রভৃতি নানা কারণে পুরাতন সহকর্মীরাও পাশে অমুপস্থিত। তাই উত্তরপাড়া ভাষণে তাঁর কঠে এক করুণ ত্বর বেজে ওঠে: 'I looked round when I came out, I looked round for those, to whom I had been accustomed to look for counsel and inspiration. I did not find them. There was more than that. When I went to jail the whole country was alive with the cry of Bandemataram, alive with the hope of a nation, the hope of millions of men who had newly risen out of degradation. When I came out of jail I listened for that cry, but there was instead a silence' । ১৩

দেশের তথনকার সেই নিন্তেজ ও নিস্তরঙ্গ পরিস্থিতি দেখে তিনি একটুও বিচলিত হন নি। ঐশ নির্দেশের অপেক্ষায় থাকেন। কর্তৃপক্ষের অত্যাচার ও উৎপীড়ন সম্পর্কে বলেন যে দমননীতি যেন ঈশ্বরের হাতৃড়ি— যাদিয়ে পিটিয়ে তিনি আমাদের একটি শক্তিশালী নেশনে পরিণত করতে চান এবং আমাদের যক্ষম্বরূপ ব্যবহার করে বিশ্বকে পরিচালনা করাই তাঁর ইচ্ছা। তিনি আমাদের ধ্বংস চান না, ছাঁচে লোহা পেটানোর মতো তিনি আমাদের নবরূপে সৃষ্টি করতে চান। ১৪

বাংলাদেশে চরমপন্থী 'স্থাশস্থালিষ্ট' দল ছত্রভঙ্গ হয়ে যাওয়ায় অরবিন্দ নতুন কর্মস্থানী হিসাবে ১৯০৯ সালে ইংরেজীতে 'কর্মযোগিন' ও বাংলায় 'ধর্ম' নামে ছটি পত্রিকার প্রকাশনা শুরু করেন। কর্মযোগিনের উদ্দেশ্য প্রসঙ্গে বলেন যে সাপ্তাহিক সংবাদ পরিবেশন অপেক্ষা জাতীয় পরিস্থিতির পর্যালোচনাই হবে তার প্রধান কাজ। সমকালীন জনমন ও জাতীয় জীবন গঠনের অন্তক্ত্ অথবা প্রতিক্ল সংবাদই কেবল তাতে পরিবেশিত হবে আর কর্মযোগ প্রচারই হবে তার আদর্শ। জীবনে বেদাস্ত ও যোগাদর্শ প্রয়োগই হল কর্মযোগ। দেশের প্রতিটি মান্থর যাতে প্রাতাহিক জীবনে কর্মযোগ অভ্যাস করে সেই আদর্শ তুলে ধরাই হবে তার কাজ।

রাজনৈতিক বাতবিতত্তা থেকে তিনি সম্পূর্ণ সরে থাকেন নি। মর্লি-মিন্টো শাদন সংস্কার (১৯০৯) প্রয়াস যে পরিণামে আরও অনৈক্য ও ক্ষতির কারণ হবে সে বিষয়ে তিনি ভবিয়্বছাণী করেন। দেশবাসীর কর্তব্য সম্পর্কে তিনি ছয় দফা এক কার্যক্রম উপস্থাপিত করেন: ১. নিরন্তর প্রয়াস; ২. আইন মেনে চলা; ৩. শান্তিপূর্ণ উপায়ে আত্মনির্ভর্মীল হওয়া; ৪. কংগ্রেদের ঐকাসাধন ও তার নবরপায়ণ; ৬. পূর্ব অক্রমত বয়কট প্রভৃতি কর্মপন্থা অন্যান্থ প্রদেশে সম্প্রসারণ।

দেশের মধ্যে বিশেষ সাডা না পেয়ে তাঁর উৎসাহ নিশুত হয়ে আসে। তা সত্ত্বেও ১৯০৯ সালে হুগলী প্রাদেশিক সম্মেলনে তিনি তাঁর অভিমত গ্রহণ করাতে সক্ষম হন। এই সময়ে অরবিন্দের উপর পুলিশের আবার বিষনজর পড়ে। প্রথমে কিছুদিন চন্দননগরে আত্মগোপন করে থেকে পরে সবার অলক্ষ্যে পণ্ডিচেরি চলে যান। তাঁর সক্রিয় রাজনৈতিক জীবনের এইখানেই পরিসমাপ্তি ঘটে। সেথানে তিনি গভীর যোগদাধনায় নিমগ্র হন এবং 'আর্ঘ' নামে একটি পত্রিকার প্রকাশনা শুরু করেন (১৯১৪)।

অরবিন্দের দক্রিয় রাজনীতি থেকে দরে যাওয়াকে অনেকে পলায়নী মনোবৃত্তি বলে মনে করেন। বস্তুতঃ রাজনীতিকে আমরণকাল যথোচিত গুরুত্ব দিতে
তিনি পশ্চাদপদ হন নি। গোড়া থেকেই তার জীবনাদর্শ ছিল ভিন্ন এবং রাজনৈতিক জীবনেও তার সেই আদর্শের চিহ্ন স্থারিক্ট্ । মানদিক প্রবণতা তার
প্রত্যক্ষ রাজনীতির দক্ষে জড়িত থাকার প্রতিক্ল ছিল। প্রকাশ্চ আন্দোলনের
অন্তর্গালে থেকে নির্দেশদান ও মান্ত্র্য গড়াই ছিল তাঁর প্রকৃত অভিপ্রায়। প্রত্যক্ষ
রাজনীতির নিক্ষলতা ও জীবনাদর্শ পৃতির ক্ষীণ সম্ভাবনা উপলব্ধি করে তিনি

রাজনৈতিক বঙ্গমঞ্চ পরিত্যাগ করেন এবং বলেন যে, ভগবানই ভারতের স্বাধীনতা অর্জনে সহায়তা করবেন, আর যথাসময়েই স্বাধীনতা অজিত হবে; এখন সকলের কর্তব্য যোগস্থ হয়ে কাজ করা— ভগবানে আত্মসমর্পণ করাই হল যোগসাধনার প্রথম পদক্ষেণ। কারাগারে তিনি বাস্তদেবের এই মর্মেই 'আদেশ' পেয়েছিলেন। তাছাড়া রাজনৈতিক স্বাধীনতাকেও তিনি খুব বড় করে দেখেন নি। স্বাধীনতা মান্তধের যে একটি মৌল প্রয়োজন এবং দে-অধিকার যে ভারতীয়রা অচিরেই পাবে মে-সম্পর্কে তাঁর স্থির বিশ্বাস ছিল। প্রকতপক্ষে তাঁর মন মান্তবের বৃহত্তর প্রয়োজন ও সমস্তার চিন্তায় নিমগ্র থাকত। নিছক জৈব অস্তিত্বেই মানুষের জীবন পরিপূতি লাভ করে না; তাকে আয়ত্তে এনে অতিক্রম করা এবং উন্নতত্ত্ব অতিমানদের প্যায়ে উন্নীত হওয়াই তার মতে মালুষের চরম লক্ষ্য হওয়া উচিত। সেই লক্ষ্যপথে অগ্রসর হবার জন্ম অধিক তর কর্মশক্তি অর্জন-কল্পে তিনি বছ আগে থেকেই যোগদাধনার প্রয়োজন অন্তত্তব করেন (১৯০৪)। তাই তাঁকে স্থৱাট কংগ্রেদ (১৯০৭) থেকে ফেরার পথে গুরু বিষ্ণু ভাহুর লেলে-র দঙ্গে পরিভ্রমণ ও যোগদাধনায় রত থাকতে দেখা গিয়েছিল। কারায়ক্তির পর উত্তরপাড়া ভাষণেও তাঁর জীবনাদর্শ ও কর্মপন্থার ইঙ্গিত তিনি দিয়েছিলেন। তাছাড়া পশ্চিমী ধাঁচের রাষ্ট্রস্বাধীনতায় তাঁর বিশেষ আস্থা ছিল না। আত্মার প্রকৃত মৃক্তি ও প্রেরণার উৎসের সন্ধানই ছিল তাঁর কামনা। তিনি বলেন : 'We do not believe that by changing the machinery, so as to make our society the ape of Europe we shall effect social renovation... It is the spirit alone that saves, and only by becoming great and free in heart can we become socially and politically great and free' | 5 @

আধ্যাত্মিক ও দার্শনিক বিষয়ে গভীর অন্থ্যান এবং তাঁর 'দিব্যজীবন'
দর্শন প্রচারই শ্রীঅরবিন্দের পরবর্তীকালে প্রধান কাজ হয়ে দাঁড়ায়। ১৯২৬ দালে
পণ্ডিচেরিতে অরবিন্দ আশ্রম প্রতিষ্ঠিত হয়। আশ্রমটি কোনও সন্মানধর্ম বা
সম্প্রদায়ের কেন্দ্র নয়। সন্মান ও বৈরাগ্যের কোনও আদর্শ দেখানে প্রচারিত
হয় না। যোগদাধনা ও আধ্যাত্মিক উপলব্ধিই অনাড়ম্বর আশ্রমজীবনের
উদ্দেশ্য। যোগদাধনায় শ্রীঅরবিন্দ স্বামী ব্রহ্মানন্দ নামক এক প্রাচীন যোগী এবং
বিষ্ণু ভাস্কর লেলের কাছে প্রেরণা লাভ করেছিলেন। পরবর্তীকালে পণ্ডিচেরিতে
শ্রীমার (মাদাম মিরা বিশার) সাহচর্যে সংগঠিত-প্রয়াদস্করপ আশ্রমের প্রতিষ্ঠা

করেন। মৌলিক চিস্তাপ্রস্থত, স্বদ্রপ্রদারিত ও জ্ঞানগর্ভ যেদর গ্রন্থ তিনি রচনা করেছেন দেগুলির অধিকাংশই তার দক্রিয় রাজনীতি থেকে অবসর (১৯১০) গ্রহণের পর লিখিত। Life Divine, Essays on the Gita, Synthesis of Yoga, Savitri প্রভৃতি গ্রন্থের নাম স্থবিদিত। ভারতীয় দর্শনের আশ্রয়ে তাঁর মননজীবন গঠিত হলেও পাশ্চান্তা চিন্তাভাবনারও তিনি দমধিক গুণগ্রাহী ছিলেন।

প্রতাক্ষ রাজনীতি থেকে সরে থাকলেও রাজনৈতিক আলাপআলোচনা ও পরামর্শদানে তিনি কোনও দিনই পরাষ্থ হন নি। ম্সলিম লীগ ও কংগ্রেসের মধ্যে বিথাতে লখনৌ প্যাক্ত (১৯১৬)-এর অপরিণামদর্শিতা সম্পর্কে তিনি ভবিয়্তছাণী করেছিলেন। মণ্টেপ্ত সংস্কারের সময়ে (১৯১৯) তিনি তার ওভ লক্ষণ প্রতাক্ষ করেন। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের সময়ে তিনি ক্রিপ্স প্রস্তাব গ্রহণের উপদেশ দিয়ে কংগ্রেস নেতৃর্দের কাছে এক ভারবার্তা পাঠিয়েছিলেন। স্বাধীনতা প্রাপ্তির পর তাঁর ওভেচ্ছার্বাণীতে শ্রীঅরবিন্দ বলেছিলেন যে জীবনের চারটি স্বপ্ন তাঁর বাস্তবে রূপায়িত হয়েছে:

ভারতের স্বাধীনতা; ২. এশিয়ার মৃক্তি; ৩. বিশ্বসংঘের মাধ্যমে বিশ্বজনীন ঐক্যের প্রয়াস; ৪. সারাবিশ্বে ভারতীয় ভাবাদর্শের প্রসার।

তাঁর পঞ্চম ও শেষ যে-স্বপ্নটি ছিল তাহল জৈব বিবর্তনধারায় মাত্থকে আর একটি ধাপে উন্নীত করা— অর্থাৎ, পশুবের স্তর অতিক্রম করে বুদ্ধিজীবীর স্তরে উপনীত মাত্র্যকে দিব্য প্রক্রিয়ায় অতিমানসের স্তরে বিকশিত ও উন্নীত করা। ১৬

# চুই: দর্শনচিন্তার প্ররিপ্রেক্ষিত

শ্রীঅরবিন্দের দর্শনে ভারতের অতীন্দ্রিয় ভাববাদ যেমন প্রাধান্ত পেয়েছে তেমনি প্রতীচ্যের বস্তুতন্ত্রী চিন্তাও সমধিক গুরুত্ব লাভ করেছে। তাঁর মতে ভারতীয় দর্শনে একাধারে ভাববাদ ও চার্বাক প্রমূথ দার্শনিকদের বস্তুবাদ বিচ্চমান ছিল। কিন্তু পার্থিব জীবনের দঙ্গে আধ্যাত্মিক চিন্তার অসংগতি ক্রমে ভারতীয়দের মনে জাগতিক বিষয়ে বৈরাগ্যের স্পষ্টি করে; ইহজীবনের অনিতা প্রত্যয় সেই মনোভাবকে দৃঢ় করে তোলে। ফলে জনমন ও তার শক্তি হীনবীর্য ও ক্ষীণ হয়ে পড়ে; বাস্তব ছনিয়ার প্রতিদ্বন্ধিতায় দেশকে ক্রমে পেছিয়ে পড়তে হয়। মায়া, মোক্ষ, নির্বাণ প্রভৃতি দার্শনিক তত্ত্বে প্রাধান্তে মায়্বর্ষ জীবনমুকে রিক্ত হয়ে পড়েছে। তিনি লিখেছেন: 'ভাবের উপর ভর করে চৈতত্ত্বের ধর্ম গড়ে উঠেছিল, কিছুদিনের জন্ত চৈতত্ত্যধর্মের intensity খ্বই প্রবল হয়েছিল, কিন্তু বিজ্ঞান দাধনার অভাবে উহা টি কৈ নাই; বুদ্ধের ধর্ম শুধু জ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল, কিন্তু সেথানেও ছিল না higher বিজ্ঞান'। ' ব

পৃথিবীর প্রাচীন সকল সভ্যতাতেই ভাববাদের প্রাধান্ত ছিল। কিন্তু ভারত-ভূমিই যেন এই চিস্তার উর্বরতম স্থান; ইউরোপে ডিমোক্রিটাস থেকে মার্কস্ অবধি বহু বস্তুতান্ত্রিক দার্শনিককে পাওয়া যায়— তাঁদের মধ্যে সবাই নিরীশর-বাদী ছিলেন না— তাহলেও বিজ্ঞানমূখী চিস্তার আধিকো পাশ্চাত্তো নাস্তিক বস্তুতান্ত্রিক চিন্তাভাবনারই আধিপত্য বেশি। একদিকে সেথানে চলেছে প্রকৃতিকে জন্ন করার অভিযান, অন্তদিকে যুক্তিনিষ্ঠ সমাজ গঠনের প্রচেষ্টা। এই বিজ্ঞানচেতনা মালুষের কাছে প্রাকৃতিক ও দামাজিক বিবর্তনের রহস্ত ক্রমেই উদ্ঘাটিত করে দিচ্ছে; সেই প্রণোদনাতেই সভ্যতার সম্পদ গণতম্ব সমাজতম প্রভৃতির মাধ্যমে মহুশ্বত্ব ও মানবতন্ত্রী আদর্শের রথ এগিয়ে চলেছে; জয়যুক্ত ও বিকশিত হচ্ছে মামুধের স্ঞ্জনী ধর্ম। কিন্তু তবুও কেন যেন মানুধের অস্তরাত্মা महारे किए मतरह। वश्चवश्ची मनस्रविक वना श्रम शास्त्र या देखर विवर्तना সর্বোচ্চ ধাপ হল আত্মা— সেই আত্মার পবিত্র পরিতৃপ্তি বর্তমান পরিবেশ জনিত কারণে বিদ্নিত হচ্ছে। কই, আজ আরতো কোনও বুদ্ধ বা এটি জন্মচ্ছেন না! শ্রীঅরবিন্দ তাই বলেছেন যে প্রতীচোর দঙ্গে ভারতও এথন অবক্ষয়ের পথে চলেছে। সেজন্মে তিনি চেয়েছেন এমন এক জীবনদর্শন যা হবে প্রতীচ্যের নান্তিক বস্তবাদ ও ভারতীয় অধ্যাত্মবাদের হরগোরীমিলনম্বরূপ। জড় ও আত্মা— উভয়কেই যা দেবে সমান গুরুত্ব। তিনি তার যুগান্তকারী দর্শনে এই সমন্বয়ের কথা বলেছেন।

শ্রীজরবিন্দ মনে করতেন যে আধ্যাত্মিকতা শুধুমাত্র এক স্থিতিশীল, অপরিবর্তনীয় ও চিরস্তন বিষয়ই নয়; তন্মধ্যে গতিশীল পরিবর্তন ও পরিবর্তনের শুণও নিহিত। এক ও বহু উভয়ই সত্যা। বিশ্বচরাচর চিরস্তনী সভার (Real Being) দারা ক্ষিত— তা কেবল অন্তর্ম্থী কল্পনার ছায়া নয় কিংবা এক বিরাট শূমতা অথবা নিরস্তিত্বও নয়। তার চোথে জড় ও আত্মা অভিন্ন। জড়

আত্মারই আধার। জাগতিক ও জৈব বিবর্তনের ধারায় সীমিত চেতনার ফলে আত্মা প্রথমে নিশ্চেতন রূপই নেয় এবং নিশ্চেতন বিবর্তন ধারায় ক্রমপর্যায়ে জড়, জীবন ও মনের উদ্ভব ঘটে। 'দিব্য-জীবন' গ্রন্থে তিনি লিখেছেন:

'জড়বাদও যেমন আজ দিব্য-পুরুষের দিব্য ক্রত্ব-দাধন; বৈরাগ্যবাদও যে একদিন তার চেয়ে উৎকৃষ্টতর দাধন ছিল, দে কথা স্বীকার করতেই হবে অকপটে। জড়বিজ্ঞানের অনেক দিদ্ধি ও ঋদ্ধিকে সংহরণ ও বর্জন করতে হবে ভবিষ্কতে, হয়তো বা ঘটাতে হবে তার আমূল রূপান্তর; কিন্তু তবুও তার মাঝে যা কিছু সত্য ও শ্রেয়ন্ধর বৃহৎ-দাম্যের দাধনায়, তাকে বাদ দিলে তো চলবে না। 25 দ

তাঁর মতে মামুষ দবকিছুকে খণ্ডদৃষ্টিতে দেখে বলে বিরোধের স্বষ্টি হয়। জড়ের মধ্যে যেমন প্রাণ ও মন প্রচ্ছন্ন থাকে তেমনি 'অতিমানদ'ও নিহিত থাকে। ব্রহ্ম শুধু জড়ের আধারে আবরিত নন; সেই আবরণে চেতনা ও আনন্দণ্ড আচ্ছাদিত থাকে।

শ্রীঅরবিন্দ স্বজ্ঞায় (Intuition) বিশ্বাদী ছিলেন। অবশ্য দেইদক্ষে জ্ঞানোমতির জন্ম বিচারবৃদ্ধির প্রয়োজনকে অস্বীকার করেন নি। তার মতে স্বজ্ঞার কাজ হল সত্য আবিকার করা, আর যুক্তির কাজ ভূলপ্রান্তি থেকে রক্ষা করা। বেদ-উপনিষদ, ব্রহ্মস্থত্র বা বেদান্ত এবং গাতার সাহায্যে তার দর্শন রচিত হলেও বস্তুতঃ তার দর্শনের মূলভিত্তি নিজজীবনের অমুভূতি। বিবর্তনের ধারায় একদিন যে পৃথিবীতে দেবমানবের আবির্ভাব ঘটবে এই প্রত্যয়ই তার দর্শনের অন্যতম মূলকথা।

জগৎস্প্তির প্রদক্ষে তিনি দাংখ্যের প্রকৃতিগত স্বভাবস্থি প্রতায়ের পরিবর্তে বেদান্ত ও গীতার স্প্তিতত্ব অর্থাৎ স্থান্তির মূলে ঈশ্বরের লীলা এবং স্থান্তি, স্থিতি ও লয়ের কারণ ব্রহ্ম বা পরমাত্মায় বিশ্বাস করতেন। তিনি ছিলেন লীলাবাদী। জগৎস্থি তিনি লীলাবাদী প্রতায়ে ব্যাখ্যা করেছেন; অর্থাৎ স্থান্তির পিছনে আছে পর্মাত্মার আনন্দের খেলা। তার মতে যুক্তি দারা ঈশ্বরেক জানা যায় না বটে, কিন্তু ঈশ্বর সর্বাথে অজ্ঞেয় নন; ঈশ্বর প্রাছ্মের ও জ্ঞেয়। জীব ও ব্রহ্মের সম্পর্ক নির্ণয়ে শংকরের অবৈতবাদ পুরোপুরি গ্রহণ করেন নি; আবার বৈতবাদে বিশ্বাস না করলেও রামান্তক্ষের বিশিষ্টাইন্বতবাদের সঙ্গে তাঁর চিস্তার কিছুটা মিল আছে। বস্তুতঃ অবৈত বেদান্ত সম্পর্কে তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী ছিল স্বতম্ম। তিনি মনে করতেন সক্তার দিক থেকে জীব ও ব্রহ্ম অভিন্ন; কিন্তু কর্মের দিক

থেকে ভেদ আছে; কারণ প্রত্যেক জীব প্রমাত্মার এক একটি পৃথক কর্মকেন্দ্র।
সকল জীবের স্বাভন্ত্রাবোধ ও অহংবৃদ্ধি থাকে; নদী যেমন পরিণামে সমুদ্রে
মিশে যায়, তেমনি পূর্ণজ্ঞান অর্জিভ হলে জীবও ব্রহ্মে লীন হয়ে যায়; অহংবোধের
পরিদ্যাপ্তি ঘটে। 'পুক্ষোত্তমে'র সঙ্গে অঙ্গীভূত হলে ভক্তিও সম্ভব হয়। শ্রীঅরবিন্দ
শংকরের মতে। জগৎকে মিথায় মনে করতেন না। ১৯

তিনি দল্লাদের বিরোধী ছিলেন। শিল্প সাহিত্য রাজনীতি কোনো কিছুকেই তিনি ভোগা জীবন থেকে বাদ দেন নি। অবশ্য তাঁর মতে ব্যক্তিবিশেষের কাছে দল্লাদজীবন গ্রহণে বাধা নেই। তিনি মনে করতেন কর্মই দাধনার দবকিছু এবং মৃক্তিরও উপায়। দমাজ ও রাষ্ট্রের দর্বাঙ্গীণ উল্লভির জন্য প্রচলিত মানবধর্ম (Religion of Humanity) অর্থাৎ প্রেম, প্রীতি, পরার্থে আত্মত্যাগ, জনন্বা, কল্যাণকর্ম কাম্য হলেও মনের উর্পর্ভর অতিমানদের বিষয় নয়। ঈথরনিরপেক্ষ জনকল্যাণকরকর্মে তিনি বিশ্বাস করতেন না। ঈথর দর্বভূতে বিরাজ করেন। যারা দরিদ্র, নিরন্ধ, নিরন্ধর ও পাপী নয় তাদের কি মৃক্তির প্রয়োজন নেই ? তাই এক শ্রেণীর মান্তবের মধ্যে কর্মকে দীমাবদ্ধ রাথা অন্তচিত। এখানে বিবেকানন্দের দঙ্গে তাঁর অমিল দেখা যায়। স্বামীজি চাইতেন জীবের দেবা আর শ্রীঅরবিন্দের ব্যাবহারিক ক্ষেত্রে কাম্য ছিল দিরা অভিপ্রায় ও নির্দেশ অন্থ্যায়ী জীবন অতিবাহিত করা। তাঁর কর্মযোগের প্রথম দোপান হল দকল কাজের মধ্যে দিয়ে অস্তরন্থিত পরমাত্মার অন্ধ্যান এবং দ্বিতীয় স্তর হল কর্মের ফলাকলে আদক্তিত্যাগ। তৃতীয় দোপানে অহংবোধ বা কর্ত্বাভিমান চলে যায়। ২০

শীঅরবিন্দের দার্শনিক চিন্তার প্রধান অবদান হল তাঁর 'অতিমানস' ('Supermind') তত্ত্ব। সচিদানন্দের সঠিক জ্ঞান ও পূর্ণশক্তির উপলব্ধিকেই অতিমানস বলা চলে— সেই উপলব্ধির সাহায়ে জগং ও জীবনের ঈপ্সিত দিয়া পরিবর্তন সাধিত হয়। যোগী হিসাবেই শ্রীঅরবিন্দের প্রধান পরিচিতি। যোগের নহজ অর্থ জীবাত্মা ও পরমাত্মার মধ্যে মিলন সাধন। যোগসাধনার মধ্যে দিয়ে মাত্র্য নিজের অন্তরে পরমাত্মার ঐক্য উপলব্ধি করে। ঐশ লীলার কলে জীবাত্মা তার আপন স্থান ও উৎস পরমাত্মা থেকে বিচ্যুত হয়েছে। যোগের কাজ উত্তরকে আবার ফুক্ত করা। জ্ঞান, ভক্তি ও কর্মের মার্গ ছাড়াও শ্রীঅরবিন্দের যোগসাধনায় হঠযোগ, রাজ্যোগ ও তন্ত্রসাধনাও সমধিক স্থান লাভ করেছে। বিভিন্ন যৌগিক সাধন প্রণালীর সমন্বয়ে তিনি যে পদ্ধতি অবলম্বন করেন তাকে 'Integral Yoga' বলা হয়েছে।

তাঁর যোগসাধনায় বিশেষ কোনো ধর্মত গ্রহণের বাধাবাধকতা নেই।
তিনি কোনো নতুন ধর্মত প্রচার করেন নি। এমনকি ঈশ্বরে নিপ্র্থ মার্মণ্ড
যোগসাধনায় প্রবৃত্ত হতে পারে। তবে সাধকের এইটুকু শ্রদ্ধা থাকা চাই যে
মার্ম্বই একদিন দেবমানব হয়ে উঠবে। তার অর্থ হল মনের আমূল পরিবর্তন।
শ্রীমরবিন্দের 'দিবাজীবন' প্রতায়ের তাৎপর্য এই যে, মানবমনের স্বভাবগত
অহংবোধ ও ভেদবৃদ্ধির উর্ধের অর্থাৎ মানদ-ন্তর হতে অতিমানদের স্তরে উঠে
চরম দত্য ব্রহ্মকে জানা। জীবনের আদর্শ কি দে-সম্পর্কে প্রচলিত ঘূটি ধারার
তিনি উল্লেখ করেছেন। তার প্রথমটিতে মান্সমের জৈব অন্তিম্বকে বড় করে
দেখা হয়। তাদের মধ্যে একদল এইক উন্নতির আদর্শে মান্সমের অন্তনিহিত
বৃত্তি সম্ভেব ভারদামা পূর্ণ বিকাশ, আর দেইদঙ্গে বহিজীবনের দামঞ্জপূর্ণ
মানবতন্ত্রী বিকাশে বিশ্বাসী। বস্তবাদী এই আদর্শে দেহ, প্রাণ ও মনের পর
চতুর্থ দত্তা আত্মার কোনো স্থান নেই। কাজেই এই জীবনাদর্শ তাঁর কাছে
সমর্থনীয় নয়। দ্বিতীয় ধারায় ধর্মবোধ প্রণোদিত মান্সমের স্বভাব-পরিবর্তনের
আদর্শ তাঁর কাছে অনেকাংশে গ্রহণযোগ্য। কারণ দ্বিতীয়টিতে জৈব অন্তিম্বের
সঙ্গে আত্মা, ঈশ্বর, পরকাল ইত্যাদি স্বীকৃত।
২০

তাঁর মতে 'দিবাজীবন' লাভের প্রথম দোপান হল মন্থ্য স্বভাবের পরিবর্তন। জীব ঈশ্বরের অংশ; কিন্তু অজ্ঞানে তার মন আচ্ছন্ন থাকে; নিজেকে পাপী মনে করে নিরাশ হওয়া যেমন অর্থহীন তেমনি ইহকালের পরিবর্তে পরকালের ভরদায় থাকাও অক্টিত। তিনি মনে করতেন এই বিশ্বেই মান্ত্র্য একদিন দিবাসতা অর্জন করবে। পূর্ণ বা দিবামানব হওয়ার জন্য নির্দিষ্ট ধর্মীয় অন্ত্রশাসন ও আচারাম্ম্র্যানেরও আবশুকতা নেই। মান্ত্র্যের অভীপ্ত বন্ধ হল দিবাজীবনের পূর্ণতালাভ করা— কেবল দেহ, প্রাণ ও মনের উন্নতিই নয়। তাই মান্ত্র্যেক একদিকে যেমন দিবাজীবনের জন্য সচেপ্ত হতে হবে, তেমনি ইহজীবনেও দিবাজীবনকে প্রকাশমান করে তোলা দরকার। দিবাজীবন লাভের জন্য মান্ত্র্যকে চারটি গুণ আয়ত্ত করতে হবে: ১. সর্বভূতে ঈশ্বরের অন্তিত্বে বিশ্বাস; ২. দেহ, প্রাণ ও মনের শক্তিবর্ধন; ৩. বীর্ষের বিকাশ এবং ৪. পরমত্বে শ্রাদ্ধা। দিবারপান্তরের পথে শ্রীঅরবিন্দ ভিনটি স্তর্ব অতিক্রম করার কথা বলেছেন: Psychic Awakening, Spiritual Awakening এবং Supramental Awakening.

অন্তরাত্মা অর্থেই তিনি 'Psyche' শব্দটি বাবহার করেছেন। প্রথম স্তরে অন্তরাত্মার দঠিক উপলব্ধি ঘটলে সাধক নিজেকে নিজের দেহ, প্রাণ ও মনের অতিরিক্ত চেতনায় অক্ততন করেন। দ্বিতীয় অর্থাৎ আধ্যাত্মিক উন্মেষের স্তরে উন্নীত হলে এই চেতনা দেখা দেয় যে দর্বভূতে একই আত্মা বিগুমান। কলে শাস্তি ও আনন্দে দাধকের অহংবৃদ্ধি আর থাকে না। তৃতীয় অর্থাৎ অতিমানসিক উন্মেষের স্তরে দাধকের আত্মসমর্পণের কলে পৃথিবীতে দিব্যশক্তির অবতরণ ঘটরে ও মাত্ম্যু দেবত্ব লাভ করবে। অতিমানসের অবতরণে সমাজেরও রূপান্তর ঘটরে। তবে স্বাই একসঙ্গে এবং সমগ্র সমাজ রাতারাতি রূপান্তরিত হবে একথা মনে কর্ব। ভুল। উন্নত মাত্ম্যু অপরের আদেশ হয়ে ক্রমে সকলকে উন্নীত করবে। ২৩

### তিন : ইতিহাসচিন্তা

শ্রীঅরবিন্দ মনে করতেন যে প্রগতি বৃত্তাকারে ঘূর্ণায়মান উর্ব্বাভিম্থী পথে আবর্তিত হয়। সেই বৃত্তের কেন্দ্র দদাই গতিশীল— কথনও পশ্চাতে ফেরে না। এই প্রক্রিয়ায় অতীত তার বেশ পরিবর্তন করে মাত্র— অবগুঞ্জিত শক্তি ও সত্তার ক্ষয় হয় না— নিরম্ভর ভবিয়তের পথে তা পদক্ষেপ করে।

তাঁর ইতিহাসচিস্তায় মানবসভাতা ও সংস্কৃতিচক্রের আবর্তনপ্রতায় জার্মান দার্শনিক কার্ল ল্যামপ্রেক্ট (১৮৫৬-১৯১৫)-এর দ্বারা প্রভাবিত বলে মনে করা হয়। কিন্তু এ-চিন্তার জংকুর বেদান্ত ও পুরাণেও আছে। ইতিহাসাশ্রমী রাষ্ট্রতন্তের জ্যাতম প্রবক্তা ছিলেন লিওপোল্ড ভন র্যান্তে (১৭৯৫-১৮৮৬)। ল্যামপ্রেক্ট ও রান্তে উভয়ে একই পথে অগ্রসর হলেও ল্যামপ্রেক্ট ভিন্ন মত পোষণ করতেন। র্যান্তের চিন্তান্তর ছিল—কিভাবে ঘটেছে (how it happened); পক্ষান্তরে ল্যামপ্রেক্ট ক্ষার্মানির রাষ্ট্রায় বিবর্তনকে পাচটি পর্যায়ে বিভক্ত করেন: ১. আদিম প্রতীক যুগ; ২. মধ্যযুগের স্কেনা; ৩. মধ্যযুগের সমাপ্তি; ৪. নবজাগরণের শুক থেকে জ্যানোৎকর্ম কালাবধি ব্যক্তিস্বাভয়োর যুগ এবং ৫. রোমান্টিক যুগ থেকে শিল্পবিস্থেরের যুগ পর্যন্ত অন্তর্মুর্থী চিন্তার যুগ। শ্রীঅরবিন্দ ল্যামপ্রেক্টর স্তরবিত্তন্ত ('typology') পদ্ধতি ভারতে প্রয়োগ করেন। ল্যামপ্রেক্ট তাঁর পদ্ধতিকে শ্রদ্দেশ প্রযোজ্য মনে করতেন। শ্রীঅরবিন্দ তার The Human Cycle গ্রন্থে বৈদিক যুগকে প্রতীক যুগ বলেছেন। বর্ণাশ্রম প্রথাকে একটি 'typical

social institution' এবং জাতিভেদ প্রথাকে একটি দামাজিক ধারারপে দেখেছেন। তাঁর মতে পশ্চিমী সভ্যতার সংস্পর্শে যুক্তিপ্রবণতা ও যুক্তিকামিতার সমন্বয়ে ব্যক্তিস্থাতন্ত্রের স্ট্রনাও প্রাচ্যে দেখা দিয়েছে। কিন্তু দনাতন সংস্থারাচ্ছ্রম প্রাচ্য মানদে যুক্তিবাদ গ্রহণযোগ্য হয় নি; প্রাচ্য তার দনাতন ধারা অন্তসরণ করতে চায়। ল্যামপ্রেক্ট বর্তমান যুগকে স্নায়বিক চাঞ্চল্যের (nervous tension) যুগ রূপে অভিহিত করেছেন। শ্রীঅরবিন্দের মতে দমকালীন অন্তর্মুখী যুগের স্থান আধ্যাত্মিক যুগে পরিণত হবে। তথন প্রমাত্মার অঙ্গ মানবাত্মা মানবিক ক্রমবিকাশকে প্রপ্রদর্শন করবে। ল্যামপ্রেক্ট সংস্কৃতি ও সভ্যতার দার্শনিক ভিত্তিকে মনস্তব্ধের দিক থেকে দেখেছেন; পক্ষান্তরে শ্রীঅরবিন্দ ঐ বিশ্লেষণ প্রণালীতে আধ্যাত্মিক বাঞ্জনা দান করেছেন। ২৪

সংস্কৃতি ও সভ্যতার স্তরবিক্সস্ত-পারস্পর্যের (typology) প্রভেদপ্রতায় আধুনিক সমাজদর্শনের একটি বিশিষ্ট বিশ্লেষণ ভঙ্গী। নৃতাত্ত্বিক দৃষ্টিতে সংস্কৃতি সমৃদয় সামাজিক তৎপরতার সমষ্টি— আর সমষ্টিগত সমৃদয় অন্তিত্বের উৎকৃষ্টতম বিষয়ের সমন্বয়েই হয় সভাতা। এহটি শব্দের তারতম্য নির্ধারণে কোনও কোনও দার্শনিক মনে করেন যে সংস্কৃতি হল নীতি ও মৃক্তির দর্পণ। আবার আর এক শ্রেণীর মতে মাফুষের হৃদয় হতে স্বজিত সংস্কৃতি বৈষয়িক উন্নতি ও জনবর্ধনের চরমাবস্থায় ক্ষয় পেতে শুরু করে; জ্ঞান ও আত্মার বিকাশেই সংস্কৃতির উদ্ভব ঘটে, কিন্তু সভ্যতার মানদণ্ড স্থূল বস্তুতান্ত্রিক হয়ে পড়ায় সাংস্কৃতিক সংকট দেখা দিয়েছে। অন্ত এক দলের মতে সংস্কৃতির বনিয়াদ হল মানবিক মূল্যবন্তা; সভ্যতা জীবনে পেষ্ঠিব সাধন করে। মোটের উপব পশ্চিমী ইতিহাসচিস্তা অমুযায়ী ধর্ম, দর্শন ও স্জনধর্মী ক্রিয়াকলাপে দংস্কৃতির পথ রচিত হয়; এবং সভ্যতার মানদণ্ড শিল্পোন্নতি ও বৈষয়িক অগ্রগতির কষ্টিপাথরে বিবেচিত হয়। ঞ্জীঅরবিন্দ সংস্কৃতি ও সভ্যতার পশ্চিমী বিভক্তিকরণ পদ্ধতি প্রয়োগ করেছেন ঔপনিষদ দৃষ্টিতে। তাঁর মতে প্রাণের অভিব্যক্তিস্বরূপ অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক সংগঠনেই সভ্যতা প্রতিষ্ঠিত; সুখবাদ ও স্বস্তিপূর্ণ জীবনই সভ্যতার আদর্শ। পক্ষাস্তরে মানদের স্জনীসতাই হল সংস্কৃতির উপাদান।<sup>২৫</sup>

শ্রীঅরবিন্দ মনে করতেন যে মন ও অন্তরাত্মার বিকাশ ও পরিবর্ধনেই দংস্কৃতির দার্থকতা নির্ভর করে। তবে বহির্জীবনকে দংস্কৃতি উপেক্ষা করে না; অর্থাৎ দৈহিক অন্তিত্ব থেকে শুরু করে দামাজিক, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক বিষয়ে শক্তি ও নৈপুণা বৃদ্ধিও তার কাজ; ২৬ যুথবদ্ধ জীবনের দক্ষে আধ্যাত্মিক মনের

মিলন ঘটানোই হল সমাজের দায়িত্ব। আধ্যাত্মিক মানসপটে মাতুষ প্রথমে নিজের আত্মার সঙ্গে সামাজিক আত্মার সাযুজ্যে স্বাত্মক সমাজকাঠামো স্জন করে। শ্রী অরবিন্দের এই সমাজদর্শন ভারতের রাখ্রীয় ইতিবত্তে পরিব্যাপ্ত। সনাতন ধারায় বিকশিত ভারতীয় সমাজ একদিকে যেমন কোনও আক্রামক নীতি কথনও গ্রহণ করে নি. তেমনি বছবার আক্রান্ত হয়েও স্বীয় স্নাতন ঐতিহ্য বর্জন করে নি। ভারতের স্বাধীনতা কেবল রাজনৈতিক শৃঙ্খলমোচনই নয়, ধর্মের হারানো মানিক পুনরুদ্ধারও বটে। সাবভৌম রাজশক্তি অপেক্ষাধর্ম অধিকতর শক্তিসম্পন্ন। ধর্ম, রাষ্ট্রতন্ত্র, অর্থনীতি ইত্যাদি একযোগে মান্তবের জীবনকে নিয়ন্ত্রিত করে। ধর্মের আধিপতা পবিত্র ও চিরন্তন—তাই ভারতের বাজশক্তি অক্যান্য প্রাচীন দেশের মতো দর্বগ্রাদী হয় নি। এদেশে ব্রাহ্মণরা ধর্মের নীতি নির্ধারণ করতেন এবং দেগুলি জনজীবনে রূপায়িত হত রাজশক্তির মাধ্যমে। ধর্ম নিশ্চল নয়। শামাজিক বিবর্তনধারায় মাহুষ স্বাধীন ও স্বতঃক্তৃত্তাবে ধর্মের পথ রচনা করেছে। তাই ভারতীয় গোষ্ঠাজীবনে আত্মনিয়ন্ত্রণাধিকার ও দার্বভৌমতা বিরাজ করত। বাক্তি, পরিবার, গোটা, সম্প্রদায়, নগর ও জনপদ সমূহ নিজের নির্দিষ্ট ধর্ম বা নিয়মে চালিত হত। তাই দেদিনের ভারতে এখনকার অর্থে সমাজ ও রাষ্ট্রের ষতম্ব অস্তি ৰ নিম্প্ৰয়োজন ছিল। এখন অবশ্য সে-পটভূমি পরিবর্তিত হয়ে গিয়েছে ; বিবর্তনের তৃতীয় স্তরে পৌছলে এথনকার মাতৃষ আধ্যাত্মিক ভূমিতে তাদের পূর্বতন জনজীবনের কাঠামো প্রতিষ্ঠা করতে সক্ষম হবে।<sup>২৭</sup>

শীমরবিক্দ ইতিহাসে আধ্যাত্মিক নির্দেশ্যবাদে বিশ্বাস করতেন। তাঁর মতে নিরর্থক ও এমনকি পরম্পরবিরোধী ঘটনার পশ্চাতেও দিব্য সন্তার ক্রিয়াশীলতা বিশ্বমান থাকে এবং ইতিহাস পরব্রহ্মেরই অভিব্যক্তি। করাসি বিপ্লব ও বাংলার স্বদেশী আন্দোলনের পিছনে ঐশ শক্তি তথা কালীর সক্রিয়তার কং। তিনি উল্লেখ করেছেন। বিপিনচন্দ্রের মতো তিনিও ভারতীয় গণঅভ্যুত্থানের পশ্চাতে পরমেশ্বরের অভিপ্রায়কে প্রতাক্ষ করেন। তিনি মনে করতেন যে ঈশ্বরই জাতিকে নেতৃত্ব দিছেন। ইংরেজের অত্যাচার, উৎপীড়ন ও শোষণ ঐশ ইচ্ছায় সংঘটিত হয়—উদ্দেশ্য ভারতীদের সংহতি সাধন। করাসি বিপ্লবও ভগ্রবৎ ইচ্ছায় প্রভাবে ঘটেছিল। ভারতে ইংরেজের আধিপত্য ও বঙ্গব্যবচ্ছেদকে তিনি 'মায়া' বলে অভিহিত করেন। ত্যাগ ও আত্মনিগ্রহের দ্বারাই সেই মায়াকে জয় করার জন্য তিনি দেশবাসীকে আহ্বান জানান। ১৮

তাঁর এই আধ্যাত্মিক ব্যাখ্যা অর্থাৎ ঐতিহাসিক কার্যকারণকে আধিদৈবিক

আলোকে বিশ্লেষণের প্রয়াদ গীতার বাণী ও হেগেলীয় ভাববাদের দংমিশ্রণ বলে মনে করা হয়। গীতায় অধিনায়ককে ঈশ্বরের ক্রীড়নক বলা হয়েছে— তিনি কেবল ঈশ্বরের প্রতিনিধিই নন— ঐশ ক্রিয়ার মাধ্যমও বটে। বিশ্বইতিহাসের শ্ররণীয় ব্যক্তিগণ যথা আলেকজাণ্ডার, জুলিয়াদ দীজার, নেপোলিয়ন নিজেদের অজ্ঞাতদারে দেই মহাইচ্ছার (Idea) নির্দেশ হৃদয়ঙ্গম করে তাকে ইতিহাসে প্রতিফলিত করেন।

হেগেলের দ্বান্দ্রিক (dialectics) প্রণালীকে শ্রীঅরবিন্দ ভিন্ন দৃষ্টিতে দেখেছেন।
নয় ও প্রতিনয়ের দ্বন্দ্রে প্রকৃতির অক্যতম অভিব্যক্তি মান্থবের ব্যক্টি ও গোষ্ঠা চেতনা
সমন্বয়ের পরিবর্তে একটা আপদের রূপ নেয়। প্রগতি মননক্রিয়ারই ফল; সেটা
কখনও প্রকাশমান এবং কখনও বা স্বপ্ত থাকে। মনন স্বপ্ত হলে মানবদমাজের
অধঃপতন ঘটে; কিন্তু সামাজিক ও রাজনৈতিক তাগিদে মনন চাঙ্গা হয়ে ওঠে;
তখন অস্তর্নিহিত মানবতার আদর্শ আলোকের সন্ধান পায়।

তিনি মনে করতেন যে মানবদমাজ চরম বিকাশ লাভের পূর্বে বিবর্তনের তিনটি স্তর অতিক্রম করেছে। প্রথমে আচারাফুগানের মধ্যে দিয়ে গোণ্ঠীজীবন দানাবেঁধে ওঠে। জৈব বিকাশের মতো গোণ্ঠীজীবনের তার্গিদে দমাজদেহ পরিপুষ্ট হয়—মনন ও চেতনার অস্তিত্ব তথনও নগণ্য ছিল। দ্বিতীয় স্তরে গোণ্ঠীমন ক্রমে আরও বৃদ্ধিদীপ্ত ও সচেতন হয়ে ওঠে। চিস্তাভাবনা ও যুক্তিবোধ দমাজবিকাশের দহায়ক হয়। মাফুষ নিছক জৈব অস্তিত্বের দাবি অতিক্রম করে উন্নততর আদর্শ লক্ষ্যপথে দৃঢ় পদক্ষেপে অগ্রসর হয়। অবশু জীবনের ভোগ্যসম্ভার মাফুষকে ভুলিয়ে দেয় যে দমাজেরও একটা জৈব বিকাশ আছে, দেটা শুধুমাত্র একটা যন্ত্র নয়। যুক্তি ও বিজ্ঞানের যান্ত্রিক দাপটে মাফুষের আধ্যান্ত্রিক মন নিম্পেষিত হয়। দামাজিক বিবর্তনের তৃতীয় স্তরে মাফুষের এই প্রবণতাও অতিক্রাস্ত হয়। যুক্তিতর্ক ও জৈবতাড়নার পরিবর্তে ঐক্রেবাধ, সংবেদনশীলতা ও স্বতঃস্কৃত্ব মৃক্তির চেতনায় মাফুষের মহত্তম অন্তর্বাবেগ ব্যুষ্ট ও গোণ্ঠীকে স্কৃষ্ঠ ও সমন্বিত করে তোলে। তে

### চার : রাষ্ট্রদর্শন

শ্রীঅরবিন্দ প্রাক্কতিক বিচারে সমাজ ও রাণ্ট্রের উৎপত্তি ও বিবর্তনকে বিশ্লেষণ করেছেন। মাছ্যের বিবর্তন ধারার লক্ষিত হয় যে মানবিক প্রগতি তিনটি উপাদানের নিরস্তর সাযুজ্যের উপর নির্ভর করে: ব্যক্তি, গোষ্ঠী ও মানবসমাজ; এগুলির প্রতিটি অপরের আফুক্ল্যে নিজ পথে বিকশিত হয়ে থাকে। প্রাকৃতিক প্রবণতায় ব্যক্তি তার জীবনের বাহির ও অন্তরকে গোষ্ঠীর সাহায্যে বিকশিত করে; গোষ্ঠীও ক্রমে বৃহত্তর মানবসমাজে মিশে যায়। একদিকে ব্যক্তিমাছ্য এবং অপরদিকে বৃহত্তর মানবসমাজ গোষ্ঠীকে পরিপৃষ্ট করে। মানবসমাজ এখনও সচেতনভাবে স্বসংবদ্ধ হয় নি বটে, কিন্তু তার অসংগঠিত রূপের পশ্চাতে সামগ্রিক বিকাশের ভিত্তিশ্বরূপ ব্যক্তি ও গোষ্ঠীর ভূমিকাই থাকে। সমগ্র মানবসমাজ পর্বজনের আফুক্লোই কেবল স্বসংগঠিত পথে পরিপূর্ণ ও সার্থক রূপ লাভ করে। প্রকৃতিও অন্তর্রপ তিনটি উপাদানের সাহায়্য নেয়। একক, বহু ও সমগ্রের মধ্যে প্রকৃতিও কাশের সহয় প্রকৃতি তাদের সেতুবন্ধ রচনা করে। মন্ত্র্যুজীবনে বিভিন্ন বিভেদ্বের মধ্যে প্রকৃতি সংহতি সাধন করে— বহু ও বিচিত্রের মধ্যে প্রকৃত্য আনয়ন করে।

একক, বছ ও সমগ্রের মধ্যে সংযোগ ও সহযোগিতার সম্ভাবনা অসীম। পারম্পরিক সোহার্দা ও সামঞ্জন্তের চাই নিরস্কুশ অবকাশ। এখনও চলেছে মাফুষে মাফুষে স্বার্থের দ্বন্দ ও ক্ষমতার লড়াই। কিন্তু তা অতিক্রমের কোনও পথই মাফুষ খুঁজে পাছেই না। এখনও গোন্ধীর বেদীমূলে বাষ্টিস্বার্থের বলিদান চলেছে। গোন্ধী ও রাষ্ট্র আইন ও শুঙ্খলা রক্ষার নামে ব্যক্তিস্বাধীনতা ক্রমেই হরণ করছে। শ্রীঅরবিন্দ বলেছেন: 'Freedom is as necessary to life as law and regime; diversity is as necessary as unity to our true completeness. Existence is only one in its essence and totality, in its play it is necessarily multiform. Absolute uniformity would mean the cessation of life, while on the other hand, the vigour of the pulse of life may be measured by the richness of the diversities which it creatas'। ত্ব

বৈচিত্র্যের মধ্যেই জীবনের সার্থকতা। তাই দব কিছুকে একই ছাঁচে গড়ার কল্পনা জীবনের প্রতিক্ল। তবে ঐক্যেরও প্রয়োজন আছে। ঐক্য বিনা স্থায়িত্ব, শুখালা ও দৃঢ়তা থাকে না। প্রীঅরবিন্দের ভাষায়: 'Unity we must create, but not necessarily uniformity. If man could realise a perfect spiritual unity, no sort of uniformity would be necessary; for the utmost play of diversity would be securely possible on that foundation'। '৬'

প্রকৃতিও চায় ঐক্যের মধ্যে বৈচিত্রাের স্বাধীনতা। আইন ও শৃঙ্খলার নঙ্গে ব্যক্তিস্বাধীনতার কোনও বিরোধ নেই। প্রকৃতি কোনও নিয়মকামুন বাইরে থেকে চাপিয়ে দেয় না। মামুষের অস্তর থেকেই তাকে উভূত হতে সাহায়্য করে। প্রকৃতির নিয়মেই বাক্তি, সমাজ, ধর্ম ও জাতির স্বাধীনতা নিধারিত হয়। তিনি স্পষ্টই বলেছেন: 'All liberty, individual, national, religious, social, ethical, takes its ground upon this fundamental principle of our existence. By liberty we mean the freedom to obey the law of our being, to grow to our natural self fulfilment, to find out naturally and freely our harmony with our environment'। '8

নিরঙ্গুশ ব্যক্তিস্বাধীনভার যে-ঝুঁ কি থাকে তার কারণ মান্নুষের অপরিণত ও ক্রতিপূর্ণ মনোভাব। আবার অত্যধিক আইনের বন্ধনে মন্মুশ্রত্ব থর্ব হয়— দেদিক থেকে বরং নৈরাজ্যবাদও ভাল।

শ্রী অরবিন্দ মনে করতেন যে সর্বসাধারণের মঙ্গলার্থে সকলের সমবেত শক্তি ও বুকিবতার রূপ নিয়েছে রাষ্ট্র। তত্ত্বগতভাবে একথা চলে আসছে বটে, কিন্তু রাষ্ট্র সকলের মঙ্গল সাধনতো দ্বের কথা উলটে সংঘবদ্ধভাবে দুন্ধার্থ জ্বতি সাধন করে। ক্ষমতাদীন দল বা শ্রেণী জনমনের প্রতিবিদ্ধ নয়, তাতে দেশের শ্রেষ্ঠ মনন ও চিন্তবে কোনও চিন্তই দেখা যায় না। রাষ্ট্রের প্রশাসনে কিছু উন্নত মন্তিদ্ধের আগমন হয়তো ঘটে, কিন্তু রাষ্ট্রের যান্ত্রিক ও আমলাতান্ত্রিক পরিবেশে সেইসব উন্নত মন্তিক অবনত হয়। যুথবদ্ধ এই রাষ্ট্রীয় দাপটের পশ্চাতে না থাকে কোনও নীতিবোধ, না কোনও আত্মিক তাড়না। রাষ্ট্র চায় মাহুষের স্বাধিকার হরণ করে গোষ্টার যুপকার্চে তাকে বলি দিতে; ফলে সমাজবদ্ধ মাহুষের আদর্শ বার্থ হয়; রাষ্ট্রযন্ত্রে বান্টির নিম্পেষণ পরিণামে ব্যষ্টিকে সমগ্র মানবসমাজের অংশীদার হতে বাধা দেয়। কাজেই রাষ্ট্রই প্রগতির একমাত্র ধারক ও বাহক নয়। বান্টি ও সমাজের মধ্যে সমবায়ী সম্পর্ক গড়ে তোলা ও সকল বাধা অপসাবণের মধ্যেই রাষ্টের সার্থকতা। ত্রু

শ্রীঅরবিন্দ রাষ্ট্রকে জৈব প্রত্যয়ে বিচার করেন নি । জীবের যা ধর্ম অর্থাৎ স্বাধীন, স্বম ও বৈচিত্রাপূর্ণ বিকাশ—তার অবকাশ রাষ্ট্রের মধ্যে অন্পস্থিত। রাষ্ট্রের আচরণ স্থল, নিপ্রাণ ও নিদ্ধকণ। তিনি বলেছেন: '...the state is not an organism; it is a machinery, and it works like a machine, without tact, taste, delicacy or intuition. It tries to manufacture, but what humanity is here to do is to grow and create'। তি

ঐ-প্রদঙ্গেই তিনি বলেছেন যে শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে রাষ্ট্রের নিয়ন্ত্রণ ছককাটা বাঁধাধরা মৃতপ্রায় একটা সামঞ্জন্ম প্রদর্শন করে মাত্র, তাতে ব্যক্তি-মান্থবের উচ্চম, বৈশিষ্ট্য ও বিকাশ ব্যাহত হয়।

এঘাবৎকাল যুথবদ্ধ জীবনের বৃহত্তর কাঠামো হিদাবে নেশন বিরাজ করেছে।
প্রশ্ন হচ্ছে মানবিক সংগঠনের বিবর্তনে এটাই কি বৃহত্তম ও শেষ ধাপ ? বিভিন্ন
নেশনকে নিয়ে বৃহত্তর কিছু গড়ার কি সম্ভাবনা নেই? মান্তবের প্রবণতা বৃহৎ মানবসমাজে অঙ্গীভূত হওয়া। এতদিন দেখা গিয়েছে যে শক্তিসম্পন্ন নেশনগুলি হুর্বল
নেশনগুলিকে দাবিয়ে রেখেছে। একই নেশনের দাপটে সারা ছনিয়াটা বিজিত ও
একীভূত হওয়াটা আশ্চর্যের নয়। কিংবা কম্যনিজম বা ঐরকম কোনও মতবাদের
অধীনে পৃথিবীটা সংঘবদ্ধ হতে পারে। কিন্তু ছুটি প্রণালীই বিনাশকর— তাতে
বার্থ হবে বিশ্বমানবতার আদর্শ। ৩৭

তাঁর আশা ছিল যে সমাজতন্ত্র একদিন বিশ্ব-ঐক্য সাধন করবে। কিন্তু সমাজতন্ত্রও সংকীর্ণ আবর্তে ঘূর্ণায়মান। সমাজতন্ত্রীরা ক্ষমতা পেলে তাদের মধ্যেও জাতীয় অভিমান ও আকাজ্ঞা প্রবল হয়ে ওঠে; বিশ্বজনীন আদর্শকে তথন বিসর্জন দেওয়া হয়। অবশ্য সমাজতন্ত্রীদের নানা মত ও পথ আছে। একশ্রেণীর সমাজতন্ত্রী রাষ্ট্রের বেদীমূলে ব্যক্তিসন্তাকে বলি দিয়েছে; আবার আর এক শ্রেণীর মধ্যে ব্যক্তিস্বাধীনতার আদর্শ বর্জিত হয় নি। উভয়ের মধ্যে প্রকট বিরোধ বিশ্বরাষ্ট্র রচনার একদিন অন্তরায় হবে। কম্যানিজম যে মূলতঃ মানবভাবিরোধী তা নয়; বরঞ্চ যৌথ সামস্বশ্রের মধ্যে ব্যক্তিমান্থ্যের পরিপূর্ণ বিকাশের সহায়ক। তাঁর মতে: 'The already developed systems which go by the name are not really Communism but constructions of an inordinately rigid State Socialism. But Socialism itself might well develop away from the Marxist groove and evolve less rigid modes; a co-operative Socialism, for instance, without any bureaucratic

rigour of a coercive administration, of a police state, might one day come into existence, but the generalisation of Socialism throughout the world is not under existing circumstance easily foreseeable...'

সারা বিশ্বে আদর্শ সমাজতন্ত্রের একচ্ছত্র প্রভাবের আশা না দেখে তিনি রাষ্ট্রসংঘের (UNO) অধীনে ধনতন্ত্রবাদ ও সমাজতন্ত্রবাদের সহাবস্থান নীতির
যৌক্তিকতা দর্শিয়েছেন। তুইয়েরই দোবগুণ আছে, প্রভেদ ও বিরোধও আছে।
সমবায়ী ব্যবস্থাও কার্যকর না হতে পারে; যদি তাতেও সমষ্টির স্বার্থে ব্যক্তিস্বার্থকে বিদর্জন দেওয়া হয়। ব্যক্তির উন্নতি বিনা কোনও কিছুর স্থায়ী মঙ্গল
সাধিত হতে পারে না। ব্যক্তির স্বাধীন উত্তম, বিকাশ ও বৃদ্ধিকে সমষ্টির চাপে
কন্ধ রাথলে পরিণামে মানবতার পরিপূর্ণতা বিদ্বিত হবে। সমষ্টিবাদী প্রচেষ্টায়
ব্যক্তিমান্থর ছককাটা পরিবেশে বন্দী হয়। এমনকি আধুনিক সমাজতান্ত্রিক আদর্শ
অনুযায়ী ব্যক্তিগতে সম্পত্তির বিলোপও সেদিক থেকে বিনাশকর। ত্র

অন্তদিকে ধনতন্ত্রবাদ ও সামাজ্যবাদ স্বাধীনদেশগুলির গতি রোধ করছে।
তাই এই অবস্থায় বিশ্বরাষ্ট্রের কল্পনা অকার্যকর। এমতাবস্থার পরম্পরবিরোধী
দেশগুলিকে মানবতার কল্পাণে যতদ্র সম্ভব ঐক্যবদ্ধ রাথাই মঙ্গল। ক্রমে তা
থেকেই একদিন প্রগতিশীল অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক বিধিব্যবস্থার বীজ উপ্ত
হয়ে ব্যক্তিমান্থ্যের শুভ প্রবৃত্তি ও স্পষ্টিশক্তিকে পরিপুষ্ট করবে। তবে পরম্পরবিরোধী আদর্শ ও মতবাদ ক্রমান্থ্যে পূর্বের মতো ভবিন্ততেও উভূত হবে এবং
তাদের মধ্যেও দ্বন্দ্ব থাকবে। এর একমাত্র উপায় মান্থ্যের অন্তর্নিহিত আধ্যাত্মিক
মানবধর্মের উন্মেষ্পাধন। তারই প্রভাবে মান্থ্যে মান্থ্যে বিবাদের পরিবর্তে পরম্পরগ্রাহ্থ পরিবেশ গড়ে উঠবে।

শ্রীজরবিন্দ আদর্শ মানবসমাজের একটা স্থাপষ্ট চিত্র উপস্থাপিত করেছেন, যেথানে রাজারাজড়া, যাজকসম্প্রদায় ও অভিজাত শ্রেণীর আধিপত্য থাকবে না। বুর্জোয়া ধনতন্ত্রবাদের পরিবর্তে স্থাপিত হবে মাস্ক্রের সমানাধিকার। স্বাধীন সমবায়ী সম্পর্কের ভিত্তিতে মান্ত্র্য সাম্প্রদায়িক ও জাতীয় বৃথবদ্ধতা অতিক্রম করে বিশ্বস্থনীন সাম্যা, মৈত্রী ও মৃক্তির আস্বাদ পাবে। ৪০

বিবেকানন্দ ও টিলকের মতো শ্রীঅরবিন্দ গীতার মর্যাণী দর্বভূতহিতে বিশ্বাসী ছিলেন। বেনথাম প্রমৃথ ইউরোপীয় হিতবাদীদের greatest good of the greatest number আদর্শের সঙ্গে এর সাদৃশ্য আছে। তবে হিতবাদীদের পন্থায় সংখ্যালঘুরা উপেক্ষিত হয়েছে। পক্ষান্তরে গীতার মর্যান্ত্রসারী ভারতীয় দার্শনিকরা মনে করতেন যে পরম দিব্য সন্তা যেথানে সর্বব্যাপী সেথানে সকল মান্তব্যের প্রতি সমান দকপাত তথা সর্বাত্মক মঙ্গলসাধনই চিন্তার বিষয় হওয়া উচিত। পার্থিব স্থথতুঃথের প্রশ্নকেই শুধু বড় করে না দেখে তাঁরা হিতবাদীদের বিপরীতে আধ্যাত্মিক ও ভাববাদী দৃষ্টিতে মান্ত্রের দামগ্রিক কল্যাণের কথা ভেবেছেন।

গীতার মর্যায়্নসারে তিনি মৃক্তির প্রতায়কেও গ্রহণ করেছেন। তাঁর মতে মায়্রবের স্বধর্মের প্রতি আরুগতাই হল মৃক্তি; মায়্রবের অন্তর্নিহিত এই প্রবণতা কেবল একটা বাছিক ও মানবিক সন্তাই নয়— বস্তুতঃ সেটা জৈব সন্তারই অঙ্গ— স্বধর্মের প্রতি আরুগত্যের অর্থ দিবাধর্মের প্রতি অনুরাগ প্রদর্শন। তাঁর এ-প্রতায়ে একদিকে গীতার বাণী ঘেমন পরিস্ফুট, অন্তদিকে ক্রমোর প্রভাবও কিছুটা প্রচ্ছন্ন রয়েছে। মৃক্তিকে নৈতিক দৃষ্টিতে দেখে ক্রমো মনে করতেন যে তাতে নিজেদের জন্ম রচিত রীতিনীতির প্রতিই আমরা আরুগত্য জানাই। প্রীঅরবিন্দ তর্টিকে আরও স্পষ্ট করে দেখিয়ে বলেছেন যে স্বধর্মের প্রতি অনুরাগ ও আরুগতাই মৃক্তির উপাদান; নিস্পৃহ ও আধ্যাত্মিক মনোভাব নিয়ে নিজ সন্তার প্রতি সমাদর ও সেইসঙ্গে সামাজিক দায়িম্ব ও কর্তব্য পালনের মধ্যে দিয়ে দিবা চেতনাম্বরূপ মৃক্তির আম্বাদ পাওয়া যায়। সামাজিক ও রাজনৈতিক মৃক্তির প্রশ্ন এই আত্মিক মৃক্তির উপরই নির্ভর করে।

দামাজিক ও রাজনৈতিক অরাজকতার দক্রন বিবর্তনের যে সংকট দেখা দিয়েছে তার নিরসনকরে শ্রীঅরবিন্দ আধাাত্মিক চিস্তার উদ্ধৃদ্ধ এক জনসম্প্রদারের উদ্ভব কামনা করেছেন। কেবলমাত্র বৈষয়িক উন্নয়ন আর গালভরা গণতান্ত্রিক কথার সাধারণ মান্তথকে সংকীর্ণ চিন্তা থেকে মৃক্ত করা যায় না। তার মতে ক্যানিষ্টদের অর্থ নৈতিক স্বাধীনতার পরিণাম মৃষ্টিমের ক্ষমতাদীনের আধিপত্য। অস্কৃত্ব মান্তথের সমন্বয়ে কৃত্ব সমাজ গড়া যায় না— তাই দে-অবস্থায় মানবতা ও মানবিকতার ললিত বাণী বার্থ পরিহাসের মতোই শোনাবে। স্থাবাদ বা সমাজতাত্মিক নীতিকথা স্থান ও কাল বিশেষে প্রযোজ্য— তাতেও কোনও চ্ড়ান্ত সমাধানের ইঙ্গিত নেই— পরম মঙ্গল সাধনতো দ্রের কথা। ধর্মের বেলাতেও দেখা যায় যে মান্ত্রের আত্মিক বিকাশের স্থ্যোগ থাকা সত্ত্বেও তা জনজীবনকে প্রাণবন্ধ করতে অপারগ— কারণ ধর্ম প্রতিষ্ঠানগত হয়ে পড়ায় তা সংকীর্ণ মনোভাব, অন্ধ ভাবাবেগ ও আচারান্ত্রিন সর্বস্থ হয়ে গিয়েছে।

ভাই শ্রীঅরবিন্দ অধ্যাত্মভাবে পরিমপ্তিত এমন এক আদর্শ সমাজের কথা তেবেছেন যা সকলের জীবনকেই করে তুলবে স্থন্দর ও সমৃদ্ধ। আধ্যাত্মিক প্রেরণাই হবে তার সঞ্চালক। তবে তিনি আধ্যাত্মিক আদর্শে প্রতিষ্ঠিত সমাজের কথাই শুধু ভাবেন নি। উপরস্তু চেয়েছেন বিশ্বের রূপান্তরের জন্ম সর্বজ্ঞ ও বিশ্বচেতনাসম্পন্ন দিব্য অতিমানসের (Divine Supermind) অবতরণ। সেজন্মে মানুষকে মন অতিক্রম করে অতিমানসের দিকে বিবর্তিত হতে হবে। তথন অতিমানসিক গুণসম্পন্ন একটা জাত বা গোষ্ঠী গড়ে উঠবে। অন্যান্থ্যকে মন্থে তাদের প্রভেদ হবে অনেকটা পশু ও মানুষের পার্থক্যের মন্ত। রূপান্তরিত এই প্রাক্ত মানবগোষ্ঠী দিব্য ইচ্ছা ও মানবিক আকুতির তাগিদে নিশ্চল বিবর্তনের সংকট মোচন করবে। প্রকৃতি এখন পৃথিবীর স্থৃতিকাগারে অতিমানস-শক্তির প্রস্বব্রক্ষে

শ্রীঅরবিন্দের অতিমানব প্রতায়টির দক্ষে নীটশের চিন্তার মিল আছে।
কেশবচন্দ্র ও পরবর্তীকালে স্থভাষচন্দ্রের মনেও নীটশের প্রভাব দেখা যায়।
নীটশেকেই ফ্যাদিবাদের অন্যতম আদিগুরু বলা হয়। তবে শ্রীঅরবিন্দের দক্ষে
পার্থকা এই যে নীটশের অতিমানব (Ubermensch) দৈত্যের মতো নিদ্ধরুণ
ও বলদর্শী— আর শ্রীঅরবিন্দের অতিমানব দেবদূতের মতো রূপান্তরিত মান্ত্রয়।
নীটশের চিন্তায় মানবিক প্রম্লার স্থান নেই; দেক্ষেত্রে শ্রীঅরবিন্দ চেতনাকে
পরম ও দিবা মূল্যবত্তায় বিকশিত করতে চেয়েছেন। তাঁর মতে অন্তর্ম্বর্থী
দমচেতনার দ্বায়া যাবতীয় দামাজিক ও রাজনৈতিক বিবাদবিদ্বেষ ও দক্ষের
অবদান ঘটিয়ে দক্ষীতি, দমন্বয় ও ঐক্য অর্জন করা যায়। তিনি আরও মনে
করতেন যে ব্যাষ্ট ও গোষ্ঠার দমন্বয় তথা মানবিক ও জাগতিক বিষয়াতীতে
চৈতন্ত্য স্বাষ্ট করা যায়, তাতেই দিব্য দত্তার সঙ্গে নির্বিকল্পের উপলব্ধি দন্তব।
তিনি বিশ্বাতীত আধ্যাত্মিক দত্তার উপর স্বাধিক গুরুত্ব আরোপ করেছেন।
হেগেলের মতো তিনিও জাতির অন্তর্মন্থায় বিশ্বাদ করতেন।

#### জাতীয়তাবাদ

জাতীয়তাবাদকে শ্রীঅরবিন্দ প্রচলিত আবেগদর্বস্ব অর্থে গ্রহণ করেন নি। তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী ছিল উদার ও বিশ্বজ্ञনীন। তিনি মনে করতেন যে মাফুষের দামাজিক ও রাজনৈতিক বিবর্তনের একটি ধাপ হল জাতীয়তা। জাতীয়তা-বাদকে তিনি নিছক দেশাত্মবোধের দৃষ্টিতেও দেথতেন না। তার পশ্চাতে তিনি

এক নিগৃঢ় আধ্যাত্মিক সাধনার চিন্তা পোষণ করতেন। তাঁর ভাষায়: 'জাতীয়তা একটা রাজনীতিক কর্মপদ্ধতি নহে, জাতীয়তা ভগবানসম্ভূত ধর্ম। জাতীয়তা কথনই বিনষ্ট হইবে না, ···ভাগবৎ শক্তিতেই জাতীয়তা টিকিয়া থাকিবে, যে কোন প্রকার অস্ত্রই ইহার বিরুদ্ধে প্রয়োগ করা হউক না কেন। জাতীয়তা জনম, কারণ ইহা মানবীয় জিনিস নহে। ভগবানই বাংলায় কাজ করিতেছেন। ভগবানকে মারা যায় না, ভগবানকে জেলে পাঠান যায় না'। ৪°

রাজনীতিকে ধর্মের ব্যঙ্গনাদান সমকালীন প্রায় সকল রাষ্ট্রদার্শনিকের চিন্তায় পাওয়া যায়। শ্রীঅরবিন্দের মতো তাঁরাও মাতৃভূমিকে একমাত্র উপাস্থ ও মৃক্তি দাধনাকে শ্রেষ্ঠ আরাধনা বলে মনে করতেন। বিবেকানন্দের মতো শ্রীঅরবিন্দও দেশ ও তার অধিবাসীদের মধ্যে ঈশ্বরের সন্ধান-প্রয়াসী ছিলেন। রাজনীতির সঙ্গে তাঁর এই ধর্মের সংমিশ্রণ-চিন্তাকে অনেকেই হিন্দু পুনর্জাগরণ প্রয়াস বলে মনে করেন।

নানাবিধ পার্থকা থাকার দকন ভারতীয়দের একই নেশন বলে অভিহিত করা যায় কিনা সে-সম্পর্কে একটা বহুদিনের বিতর্ক ছিল। এ বিষয়ে ভারতীয় নেশনের রূপকার স্থরেন্দ্রনাথের সঙ্গে তাঁর সমধর্মিতা লক্ষণীয়। 'বন্দেমাতরম' পত্রিকায় সম্পাদকীয় প্রবন্ধের বিক্ষে মামলা চলার সময়ে শ্রীঅরবিন্দ ঐ পত্রিকায় তিনটি প্রবন্ধে তাঁর এই বিষয়ে অভিমত বাক্ত করেন। প্রথমটিতে ভারতের সার্ব-ভোমিকতা প্রসঙ্গে নিজেই প্রশ্ন করে তার জবাব দেন এই বলে: 'We answer that here are certain essential conditions, geographical unity, a common past, a powerful common interest impelling towards unity and certain political conditions which enable the impulse to realize itself in an organized government expressing the nationality and perpetuating its single and united existence.' \*\*

স্বরেন্দ্রনাথের ন্থায় শ্রীঅরবিন্দও দৃঢ় প্রত্যেরে দাবি করেন যে এই গুণগুলি ভারতের ক্ষেত্রেও প্রযোজা। 'ইণ্ডিয়ান নেশন' পত্রিকার সম্পাদক এন. এন. ঘোষ বলেন যে ভারতের বিভিন্ন জাতির মধ্যে পরিমিশ্রণের অভাবে ঐ দাবি অচল। দ্বিতীয় প্রবন্ধটিতে শ্রীঅরবিন্দ তাঁর নেশন বিষয়ক চিস্তাকে যোগিক রসায়ন পদার্থের সঙ্গে তুলনা করেন। তিনি বিশ্বাস করতেন যে অনাবিল অনুরাগ ও আবেগ এবং তজ্জা আত্মোৎসর্গ নেশনরূপে ভারতকে স্কুসংবদ্ধ করে তুলবে। তৃতীয় প্রবন্ধটিতে তিনি দেশপ্রেম প্রসঙ্গে বলেন: '...the pride in the past, the pain of

our present, the passion for the future are its trunk and branches. Self-sacrifice and self-forgetfulness, great service, high endurance for the country, are its fruits. And the sap that keeps it alive is the realization of the motherland of God in the country, the perpetual contemplation adoration and service of the mother.'

গোষ্ঠী, সম্প্রদায় ইত্যাদির সংকীর্ণ চেতনার উর্ধ্বে উঠলে দেশমাতৃকার যথার্থ রূপ দর্শন করা যায়। দেশ সকলের; সকলেই দেশবন্দনায় প্রবৃত্ত হলে বিভেদ ও অনৈক্য বলে কিছু থাকবে না।

শ্রীঅরবিন্দ তাঁর রাজনৈতিক কর্মতৎপরতাকে যেমন দর্বাত্মক করে তুলতে চেয়েছিলেন, তেমনি ভারতের রাষ্ট্রকাঠামোর চাইতেন দর্বজনম্থী বিকেন্দ্রিক গঠন। পল্লীভিত্তিক পুনর্গঠন ও জনচেতনার দমর্থনে তিনি বলেন: 'If we are to survive as a nation, we must restore the centres of strength which are natural and necessary to our growth, and the first of these, the basis of all the rest, the old foundation of Indian life and the secret of Indian vitality, is the self dependent and self sufficient village organism. If we are to organize Swaraj, we must base it on the village.' 88

জীবদেহের মতো পল্লীদমাজকে দারা দেশের দঙ্গে স্থাংবদ্ধ করে মান্থংবর মধ্যে স্বাধীন উত্তম, প্রাণচাঞ্চল্য ও যথোচিত সমাজচেতনার প্রয়োজন তিনি অমুভব করতেন। দেজন্য পল্লী সংগঠনের উপর তিনি বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করেন। কিশোরগঙ্গে 'পল্লীসমিতি' বিষয়ক ভাষণে (১৯০৮) তিনি বলেছিলেন যে প্রাচীন ভারতে পল্লীদমিতিগুলি ছিল জনজীবনের প্রাণকেন্দ্র— কালের প্রবাহে দেশের বুকের উপর দিয়ে কতই না ঝড়ঝাপটা বয়ে গিয়েছে— তব্ও দেশ ও তার ঐতিহ্য বিনষ্ট হয় নি— কারণ তার মূলে ছিল ঐসব সমিতি। দেহের অসংখ্য কোষের সঙ্গে প্রামগুলি তুলনীয়; দেহকোষ স্থ্যু থাকলে যেমন শরীর স্থ্যু থাকে তেমনি গ্রামগুলি স্বস্থ থাকলে দেশের স্বাস্থাও অক্ষা থাকে। প্রাচীন ভারতে কেন্দ্রীয় পরিশাসনের সঙ্গে যুগপৎ বিরাজ করত বিকেন্দ্রিক গ্রামীণ সমাজব্যবস্থা। কোনও কারণে কেন্দ্রের সঙ্গে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়লেও রাষ্ট্রের নিম্নতম শাসন পর্যায়ে কোনও বিশৃদ্ধালা ঘটত না। উৎপাদন, আত্মরক্ষা ও শিক্ষাব্যবস্থায় গ্রামগুলি স্বয়ংসম্পূর্ণ ছিল। শ্রীঅরবিন্দের গ্রামীণ পুনর্গঠন চিন্তার মঙ্গে গান্ধীর

প্রামোনমন ও সর্বোদম আন্দোলন এবং ববীন্দ্রনাথের পল্লীসংস্কার চিন্তার মধ্যে সাদৃশ্য লক্ষ করা যায় 18 °

শ্রীঅরবিন্দের জাতীয়তাবাদী চিস্তায় প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের সমন্বয় দেখা যায়। ইংরেজের আদালত ব্যুক্ট করে সালিসির মাধ্যমে তাঁর নিম্পত্তির অভিমত ইউরোপীয় ইতিহাস থেকে গৃহীত। আয়ার্ল্যাণ্ডের 'সিন ফিন' আন্দোলনের তিনি অন্তরাগী ছিলেন। ইউরোপে জাতীয়তাবাদের প্রধান অন্ত রাজনৈতিক ও অর্থ-নৈতিক জীবন। এদেশে তত্পরি একটা সাংস্কৃতিক স্বাতস্ত্রাবোধ ও বিদেশী বিশ্বেষ বর্তমান। ফরাসি বিপ্লবের পর থেকেই ইউরোপের বিভিন্ন দেশে স্বাধীনতাপ্রিয় মান্তবের ঐক্যের আকাজ্জা ও স্বাদেশিক আবেগ প্রবল হয়। সমকালীন পাশ্চাত্য দার্শনিক বার্ক, মাৎসিনি, মিলের চিস্তায় স্থরেক্তনাথ, বিপিনচক্ত প্রমুখ ভারতীয় জননেতারা বিশেষ প্রভাবিত হয়েছিলেন। শ্রীঅরবিন্দও মাৎসিনির অন্তরাগী ছিলেন। মাৎসিনি জাতীয়তাবাদের রাজনৈতিক চিত্র ছাড়াও তার এক নৈতিক ও বিশ্বজনীন রূপ দর্শিয়েছিলেন। সেই আদর্শেই রাজনীতির পিছনে তার আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী গড়ে ওঠে।

ভারতের মৃক্তিশাধন শ্রীজরবিন্দের কাছে ছিল এক জৈব দায়িত্বস্থর । সেই দায়িত্ব গ্রহণের জন্ম তিনি এক উন্ধত মানবগোষ্টার কল্পনা করেছিলেন। স্বরাজ বলতে তিনি কেবল রাজনৈতিক স্বাধীনতা মনে করতেন না। স্বরাজের মধ্যে দিয়ে তিনি ভারতের সনাতন ভাবধারা এবং রাজনীতিতে বৈদান্তিক আদর্শের প্রতিষ্ঠা চেয়েছেন। তাঁর মতে স্বরাজের প্রতিষ্ঠা কেবল দেশপ্রেমের ঘারাই সন্থব নয়; তত্পরি চাই আত্মদান। স্বরাজ সাধনার অঙ্গস্বরূপ তিনি আত্মান্নতি ও আত্মন্থার সাহায্যে ভারতের সনাতন অন্তরাত্মার পূনকজ্জীবন কামনা করতেন। মৃক্তিযুদ্ধকে তিনি যজ্জের মতো মনে করতেন। যজ্জের আরাধ্য ছলেন দেশমাত্কা। আত্মাহতির মাধ্যমে সেই দেশমাত্কার বন্ধন মৃক্তি চাই। বৈদান্তিক ভাবাদর্শে অন্তর্নিহিত দিবাসন্তার উপলব্ধি ও মোক্ষ অর্জনকেই তিনি পরম আদর্শ বলেগ্রহণ করেন। তিনি বলেছেন: 'Our attitude is a political Vedantism. India, free, one and indivisible, is the divine realization to which we move,— emancipation our aim; to that end each nation must practise the political creed which is the most suited to its temperament and circumstances'। ১৯৩

শ্রীঅরবিন্দ চাইতেন দেশের পূর্ণ স্বাধীনতা। বিপিনচক্র পালের নিক্ষিয়

প্রতিরোধনীতিকে তিনি সাময়িক কার্যকারিতার দিক থেকে গ্রহণ করেছিলেন। গান্ধী নেতৃত্বের বহু পূর্বেই বিপিনচন্দ্র, শ্রীশ্ররবিন্দ প্রমুথ নেতৃর্ন্দের পরিচালনায় বাংলাদেশে অহিংস অসহযোগ নীতির একবার পরীক্ষা হয়ে গিয়েছিল। তবে তিনি নির্বার্থ নীতিবাগীশতাকে পছল করতেন না। সেকথার প্রমাণ তাঁর সশস্ত্র বিপ্রব প্রচেষ্টাতেই স্পরিক্ষৃট। তিনি যে বয়কট নীতি সমর্থন করতেন তা ছিল ইংরেজের পণ্য, ইংরেজের শিক্ষা, ইংরেজের আদালত ও ইংরেজের প্রশাসনকে বর্জন করা। এগুলির বিকল্প ব্যবস্থা হিসাবে স্বদেশী পণ্য, জাতীয় শিক্ষা, সালিসি বিচার এবং জাতীয় চেতনা অন্থ্যায়ী কার্যনির্বাহক ব্যবস্থার কথা তিনি চিন্তা করেন। ক্ষেত্রবিশেষে কর-বন্ধের প্রস্তাবন্ত তিনি শেষ অন্ধ্র হিসাবে প্রয়োগের পক্ষণাতী ছিলেন। তবে প্রত্যক্ষ সংঘর্ষ ও আইন ভঙ্গের পথ তিনি অন্থ্যরণ করেন নি। রাজনৈতিক সংগ্রামে অবিমৃশ্যকারিতা সম্পর্কে তিনি সচেতন ছিলেন।

একদিকে আবেদন-নিবেদন নীতি এবং অপরদিকে বৈপ্লবিক নীতির মধ্যপস্থাস্বন্ধপ নিশ্রিয় প্রতিরোধ নীতিকে তিনি অন্প্রযোগী মনে করতেন না। তবে
শাসকরা যদি হিংসাত্মক নিপীড়ননীতি গ্রহণ করে তাহলে মুক্তিসংগ্রামীদেরও
তদন্ত্যায়ী ব্যবস্থা করা উচিত বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেন। তাঁর কথায়
তথন: 'active resistance becomes a duty and passive resistance, for that occasion, suspended. But though no longer passive, it is still a defensive resistance'। 8 ব

এখানে গান্ধীনীতির দক্ষে তাঁর পার্থকা স্কুপষ্ট। নিক্ষিয় প্রতিরোধ নীতি দম্পর্কে তাঁর প্রস্পরবিরোধী মনোভাব দেখা যায়। একবার তিনি বলেছেন: 'If the instruments of the executive choose to disperse our meetings by breaking the heads of those present, the right of self defence entitles us not merely to defend our heads but to retaliate on those of the head breakers.'

আবার অন্ত এক জানগান বলেছেন: "If we are persecuted, if the plough of repression is passed over us, we shall meet it, not by violence, but by suffering, by passive resistance, by lawful means, we have not said to our young man, 'when you are repressed, retaliate'. We have said, 'suffer.'" \*\* \*\*

### পাঁচ: শিক্ষাচিন্তা

দমাজবিজ্ঞানের অক্যান্য বিষয়ের মতো শিক্ষা সম্পর্কেও শ্রীঅরবিন্দ গভীর ও মৌলিক চিন্তায় আত্মনিয়োগ করেন। এবিষয়ে তিনি মোটাম্টি তিনটি মূল নীতি নির্ধায়িত করেছেন।

প্রথম নীতিটি হল: 'nothing can be taught'! অর্থাৎ মান্ন্য বাইবে থেকে নতুন কিছু শেথে না। শিক্ষণীয় সকল বিষয়ই তার অন্তরে নিহিত থাকে। শিক্ষার কাজ বহির্জগতের অভিজ্ঞতার সঙ্গে অন্তর্লোকের মিলন ঘটিয়ে দেওয়া। জ্ঞানের ক্ষেত্র স্থবিস্থত; স্থা চেতনাই তার প্রধান উপাদান; শিক্ষাথীর জ্ঞানার্জন প্রচেষ্টাকে যথোচিত পথে পরিচালনাই শিক্ষার লক্ষ্য; পরিচালনা মানে থবরদারি করা নয়। মনের ধারা যতই স্বতঃকূর্ত হোক না কেন অবরোহী (deductive) প্রণালীতে তা ক্ষুরিত হয় না। শিক্ষকের কাজ মান্ত্যকে নিয়ে— কিন্তু তিনি মান্ত্যকে কুমোরের মত থেয়ালখুশি অন্তর্যায়ী গড়েপিটে তৈরী করতে পারেন না। যে উপাদান নিয়ে শিক্ষকের কারবার তার প্রকৃতি ভিন্ন। সচেতন ও স্বতঃকূর্ত সে-উপাদান আত্মনিয়ন্ত্রণের আবেগে প্রজন্মথাকে। শিক্ষার্থীর প্রবণতা অন্ত্যায়ী এবং তার ইচ্ছা ও কিন্তু অন্ত্যায়ী তাকে বিকশিত হতে দাহায়া করাই হল শিক্ষকের কাজ। শিক্ষকের কাজ কুচকাওয়াজ করানো নয়, তিনি একজন পথপ্রদর্শকমাত্র। ৫০

দিতীয় নীতি হল: 'the mind has to be consulted in its own growth.'। সব মনের গড়ন সমান নয়। বরঞ্চ প্রত্যেক মনের নিজস্ব একটা বৈশিষ্ট্য, শক্তি ও প্রবণতা থাকে। কাজেই শিক্ষককে ছাত্রের অন্তর্নিহিত আকাজ্জা ও মনোর্ত্তির সন্ধান রাখতে হবে। মনকে উপেক্ষাকরে ভিন্ন ছাঁচে মাতৃষ গড়া যায় না। তার ভাবী কর্মজীবনকে আগে থেকে নির্ধারণ করা সম্ভব নয়। এ-নীতির ব্যতিক্রম পরিণামে বিষমর হয়ে ওঠে। ছোটদের ভবিশ্বং তাদের কৃচি ও প্রবণতার উপর ছেড়ে না দিয়ে অভিভাবকেরা তাদের হয়ে লেখাপড়ার বিষয় বেছে দেন ও কর্মজীবন নির্ধারিত করে দেন। কারণ লক্ষ্যটা থাকে অর্থোপার্জনে। ফলে কামার হয় কুমোর, ভাক্তার হয় ইঞ্জিনিয়ার, স্বভাবশিল্পীকে করে তোলা হয় নিরস বিজ্ঞানীরূপে। তাই প্রীঅরবিন্দ বলেছেন: 'Everyone has in him something divine, something his own...the chief aim of education should be to help the growing soul to draw out that in itself which is best and make it perfect for a noble use.' '

তৃতীয় নীতি সম্পর্কে শ্রীঅরবিন্দের আদর্শ হল: 'to work from the near to the far, from that which is to that which shall be'। প্রতিটি আত্মার একটা অতীত আছে আর পূর্বকৃত কর্মের ফলাফলেই বর্তমান জীবন গঠিত। অনাদিকাল থেকে দঞ্চিত কর্মফলের ভিত্তিতে মান্তবের চরিত্র ও প্রকৃতি রূপায়িত হয়ে এসেছে। অবশ্য বংশ, জাতি, দেশ, কাল ও পরিবেশ চরিত্রকে প্রভাবিত করে। নিজ প্রকৃতিমহ আত্মা মাতৃষ্কঠরে দেহ ধারণ করে, পরে পিতামাতার মন সন্তানের মনে বিশ্বিত হয়। পিতামাতার সত্তা নিয়ে ভূমিষ্ঠ হয়ে ক্রমে মান্তব্ব পরিবার, সমাজ ও জাতির গুণাগুণ অর্জন করে। তাই শিক্ষার্থীর মানসিক পশ্চাৎপটও বিবেচা। শিক্ষার্থীর মানসিক বিকাশের আত্মপূর্বিক প্রভাব, পরিবেশ ও পরিবর্তন তথা তার অতীত কথা জানা না থাকলে শিক্ষার্থীর বর্তমান ও ভবিশ্বৎ জীবনপথ রচনা করা কঠিন। শ্রীঅরবিন্দের ভাষায়: 'The past is our foundation, the present our material, the future our aim and summit.'। তংশক্ষা পরিকল্পনায় অতীত, বর্তমান ও ভবিশ্বৎ বিষয়সমূহের স্থান থাকা নিতাস্তই আবশ্যক। তত্ত্বগত এই দৃষ্টিতে শ্রীঅরবিন্দ শিক্ষা সম্পর্কে তার কর্মপন্থা রচনা করেন।

শীঅরবিন্দের মতে চিন্তার যন্ত্রশ্বরূপ মনের শক্তি বিপুল ও বৈচিত্রাময়। সেই মনকে তিনি চারটি স্তরে বিক্যাস করেছেন: চিত্ত, মানস, বৃদ্ধি ও স্বজ্ঞা। ৫৩

শ্বৃতির ধারক ও বাহক হল চিত্ত। সেথানে সঞ্চিত নিজ্ঞিয় শ্বৃতি থেকে সক্রিয় শ্বৃতি উৎপন্ন হয়। নিজ্ঞিয় শ্বৃতি অতীত সম্পর্কে নিশ্চেতন একটা নথি বহন করে মাত্র; মান্তবের জীবনে তার প্রতাক্ষ কোন ব্যবহার হয় না; আবার মনের উপর অতীতের সেই অচেতন ছাপ মুছে দেওয়াও যায় না। সক্রিয় মনের বিকাশ সাধন তাঁর মতে সম্ভব।

মনের দিতীয় স্তর মানসের ভিত্তি হল পঞ্চেন্দ্রিয়। পঞ্চেন্দ্রিয়ের সাহায্যে মানসের নিরস্তর পরিপৃষ্টি হতে থাকে। শিক্ষার্থীকে কোনও কিছু শেখানোর সময়ে সেই বস্তুকে সরাসরি প্রদর্শন করলে বিষয়টা তার মনে গেঁথে যায়। মনের বস্তুনিরপেক্ষ স্বাধীন একটা শক্তি আছে বলে তিনি মনে করতেন এবং সেই শক্তি মানসেরই সৃষ্টি। যৌগিক প্রক্রিয়ায় অতি দূরের অদৃশ্য বস্তুর অবস্থানও স্পষ্ট জানা যায়। শ্রীঅরবিন্দ তাই মানসের যথোচিত পরিশীলনের প্রয়োজন অন্তত্তব করতেন। সেজত্যে তিনি যোগসাধনার উপর গুরুত্ব কেরেন।

মনের তৃতীয় স্তর বৃদ্ধি। বৃদ্ধির জোরেই পঞ্চেল্রিয়ের সাহায্যে অজিত জ্ঞান স্থান্থ হয়। বৌদ্ধিক স্তরেও কয়েকটি ক্রিয়া থাকে। তার মধ্যে কিছু স্পুলনীল ও সামস্ত্রশ্রবিধানকারী, অন্যগুলি অনুসন্ধানী ও বিশ্লেষণমূলক। যুক্তি ও সৌন্দর্য-বোধ এবং কল্পনাশক্তিরও উৎস সেইখানে। ছোটদের কল্পনাশক্তির বিকাশে উৎসাহদান শিক্ষকের কর্তব্য। প্রথমে তাদের দৃষ্টি বস্তুর প্রতি আকর্ষণ করে ক্রমে মননক্রিয়ায় প্রবৃত্ত করা প্রয়োজন। অধীত জ্ঞান যদি মান্থবের মনকে গড়ে তুলতে না পারে তাহলে সেটা একটা বোঝাস্বরূপ প্রতিপন্ন হয়; সেজত্যে প্রায়োগিক দৃষ্টিতে প্রাতাহিক জীবনের সঙ্গে ন্যায়শাস্ত্র এবং সৌন্দর্যতত্বের সংযোগ থাকা উচিত।

মনের শেষ ও চতুর্থ স্তর স্বজার (intuition) উপর শ্রীমরবিন্দ বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করেছেন। বৃদ্ধি মাস্ক্ষ্থের মনে বিস্তৃতিলাভের বিস্তর স্থােগ পায়; কিন্তু স্বজা পায় না। অনন্যসাধারণ মাস্ক্ষ্যের মেধা ও মনীযার ভিত্তি হল স্বজ্ঞা। শিক্ষককে জানতে হবে শিক্ষাথীর স্থপ্ত মন ও প্রবণতাকে; তার আত্মাভিমান থাকলে চলবে না; তাঁর চাই সহাফুভ্তিসম্পন্ন সংবেদনশীল মন।

তাঁর মতে শিশুকে ছ-বছর বয়সে বিভালয়ে প্রেরণ করা উচিত। তৎপূর্বে শিশুর দৈহিক ও মানসিক গঠন অনুপ্যোগাঁ থাকে। শিশ্বাদান শিশ্বাথাঁর মাতৃ-ভাষাতেই হওয়া বাঞ্চনীয় এবং শিশ্বাব্যস্থায় ছাত্রদের সহজাত নীতিবাধ জাগ্রত করা বিশেষ প্রয়োজন— তবে দেটা পাঠ্যপুস্তক বা সিলেবাসের সাহায্যে সম্পন্ন করা যায় না। তার সঠিক প্রণালী হল ছাত্রদের সহজাত আবেগ, মেলামেশার অভ্যাস এবং সহজাত প্রকৃতি বৃষ্ণে তাদের ঐসব বিষয়ে উপযুক্ত পথের নিশানা দেওয়া। বাইরে থেকে তাদের বিষয়ে হস্তক্ষেপ করা শ্বাতিকর। তাদের সামনে বাথতে হবে অন্তক্রণীয় আদর্শ চরিত্র। আত্মতাগ, জ্ঞানতৃষ্ণা, নির্মলতা, দাহিদিকতা, দেশাত্মবোধ, মহানুভবতা প্রভৃতি শিশ্বকের চরিত্রে থাকলে ছাত্রদের পক্ষে তা সহজে প্রহণীয় হতে পারে। সেকাজ শুধুমাত্র গালভরা বক্তৃতায় হয় না।

শ্রীঅরবিন্দের মতে ধর্মশিক্ষার চেয়ে ধর্মজীবন যাপন অধিক কার্যকর। তত্ত্বগত শিক্ষার সঙ্গে ধ্যান, উপাসনা ও অক্সষ্ঠানের প্রয়োজনকে তিনি অস্বীকার করেন নি। দেশের মাটির দিকে লক্ষ্য রেথেই যে শিক্ষার বিষয় ও পদ্ধতি রচিত হওয়া উচিত সেকথাও তিনি তাঁর শিক্ষাতত্ত্বে গুরুত্বের সঙ্গে আলোচনা করেছেন।

### ছয় : উপসংহার

শ্রীঅববিন্দ ভারতীয় নবজাগরণ ও জাতীয়তাবাদের এক নতুন ধারার স্রষ্টা। শুধু ভারতই নয় বিশ্বের আধুনিক চিস্তা ও দর্শনের ক্ষেত্রে তিনি এক নতুন দিকের স্টানা করেছেন। বহুম্থী প্রতিভার অধিকারী শ্রীঅববিন্দ একাধারে ছিলেন কবি, শিল্পশান্ত্রী, দার্শনিক, দেশপ্রেমিক ও রাষ্ট্রবিজ্ঞানী।

রাজনৈতিক চিন্তা ও কর্মতৎপরতা থেকে তিনি ক্রমে যোগসাধনা ও দার্শনিক জীবনের দিকে দরে যান। তাঁর মোট রাজনৈতিক জীবনকাল বিশ (১৮৯০-১৯১০) বছরের অধিক নয়। গুপু সমিতি গঠনের প্রথম প্রয়াসের ত্-বছর (১৯০২-০৪) ধরলে প্রকাশ্য রাজনৈতিক জীবনের (১৯০৬-১০) অভিজ্ঞতা ছ-বছরের মত দাঁড়ায়। রাজনৈতিক চেতনার গোড়ার দিকে অর্থাৎ বিলাতের প্রবাসজীবনে তিনি কংগ্রেস-নীতির বিরোধী ছিলেন না। পরে আমেরিকা, ফ্রান্স, ইতালি ও আয়ার্ল্যাণ্ডের দংগ্রামী আন্দোলনের প্রভাবে কংগ্রেসের তোষণ নীতির তীত্র সমালোচক হয়ে পড়েন। তাই দেশে প্রত্যাবর্তনের পর কংগ্রেসননীতির বিকল্প স্থরূপ ফরাসি বিপ্লবের আদর্শ তুলে ধরেন। তদানীস্তন কংগ্রেসকে মধ্যবিত্তশ্রেণীর প্রতিষ্ঠান বলেই তিনি মনে করতেন এবং প্রলেটারিয়েট শ্রেণীম্বার্থ রক্ষণকে আদর্শরূপে গ্রহণ করেছিলেন। তবে তাঁর প্রলেটারিয়েটবাদ মার্কসীয় প্রত্যন্ম থেকে স্বতন্ত্র ছিল। কারণ শ্রীঅরবিন্দ মধ্যবিত্ত শ্রেণীকে প্রলেটারিয়েটদের মন্তিঙ্গ জ্ঞান করতেন— যেটা মার্কসীয় চিস্তার পরিপন্থী।

বাংলায় তাঁর গুপ্ত সমিতি সংগঠনের প্রথম প্রয়াস (১৯০২-০৪) আভ্যস্তরিক বিবাদের ফলে ব্যর্থ হয়ে যাওয়ায় তিনি বরোদায় ফিরে গিয়ে দেশশক্তির স্থিত্য ভঙ্গকয়ের বগলা মৃতির পূজা করেন। স্বদেশী আন্দোলনের সময়ে অবস্থা অমুকূল উপলব্ধি করে আবার বাংলা দেশে কিরে আসেন (১৯০৬)। নবোছামে গুপ্ত সমিতি গঠন এবং চরমপন্থী বিপ্লবী পন্থা গ্রহণ করেন। দ্বিতীয়বারের প্রচেষ্টাও নিক্ষল হয়ে যাওয়ায় তিনি চন্দননগরে প্রস্থানের পূর্বে বিপ্লবীদের 'উদ্দাম আচরণ' থেকে নিবৃত্ত হবার ও তাঁদের 'শক্তিকে অন্তর্ম্ থী' করার নির্দেশ দেন। রাজনৈতিক জীবনের গোড়ার দিকে তিনি ফরাসি বিপ্লবের আদর্শে অগ্নিও রক্তম্বানের আহ্বান জানিয়েছিলেন এবং শেষ দিকে অস্তের অভাবে যুদ্ধ থেকে বিরত থাকার উপদেশ দেন। য়থনি তাঁর লৌকিক উপায় বার্থ প্রতিপন্ন হয়েছে তথনি তিনি অলৌকিক পরা অবলম্বন করেছেন।

শদেশী আন্দোলনের সময়ে বিপ্লবী আবেগের ইন্ধন হিসাবে সরকারের 'আরও বেশী অভ্যাচার' কামনা করতেন। কিন্তু শেষ দিকে তিনি সরকারি উৎপীড়ন প্রশানের জন্তু সরকারকে অন্তরোধ জানিয়েছিলেন। তিনি একই সঙ্গে নিষ্ফ্রিয় প্রতিরোধ (বিপিনচন্দ্রের) ও বিপ্লবী প্রচেষ্টার সমর্থক ছিলেন। অনেক পরে অবস্থা তিনি দ্বিতীয় পশ্বাটিকে পরিহার করেন। বিপ্লববহিন্দ্র প্রজ্ঞানহীন পলায়নী মনোরন্ত্রি বলে মনে করেন। বস্তুতঃ সক্রিয় রাজনীতিতে প্রবেশ তাঁর মানসিক প্রবণতার বিরোধী ছিল। তার প্রবণতা ছিল অন্তরালে থেকে মান্থবের চেতনা ক্ষ্পিকগুলি তাঁর এ-মনোভাবেরই সমর্থন জানায়।

সমসাময়িককালে জাতীয়তাবাদকে যান্ত্রিক ও অর্থ নৈতিক দৃষ্টিতে দেখা হত।
তিনি সেই দৃষ্টিতে পবিত্র দেশামূরাগ ও আধ্যাত্মিক ঐক্যের আবেগ দঞ্চারিত
করেন। তিনি মনে করতেন সার্বজনীন ঐক্যের পথ অম্পর্যন করে মানব প্রকৃতির
দিব্য রূপাস্তর ভিন্ন দভাতার অগ্রগতি সম্ভব হবে না। জাতিকে তিনি দিব্য
অভিব্যক্তিরূপে দেখেছেন। জাতিকে মহাজাতিতে পরিণত করার জন্ম তাঁর
গণতান্ত্রিক স্বরাজের দাবিও সেই দিব্য প্রেরণায় মূর্ত হয়ে ওঠে। বিবেকানন্দ খেকে
স্থভাষচন্দ্র অবধি বাংলার জনমানদে শক্তি ও আশার যে উচ্চুাদ জাগে শ্রীঅরবিন্দ
ছিলেন তার একজন মন্ত্রদাতা।

তিনি রাজনীতির আধ্যাত্মিক রূপায়ণ চেম্নেছিলেন এবং মনে করতেন যে প্রাচীন ভারতীয় চিস্তায় বহু নিগৃঢ় তত্ব আছে যা এথনও মাহুষকে সঠিক পথের নিশানা দিতে পারে। ভারত কোনও দিনই আক্রমণকারী দেশরূপে গড়ে উঠবে না—দে তার দনাতন জ্ঞানভাণ্ডার মহুস্থ সমাজের সাম্য, ঐক্য ও সমৃদ্ধির জন্ম উমুক্ত রাথবে।

শ্রীঅরবিন্দ আধুনিক ধনতন্ত্রবাদের বিরোধী ছিলেন। নৌরজি ও গোখলের মতো তিনিও বিদেশী শাসনজনিত কারণে দেশীয় ধনের নিম্নালন (drain) তত্ত্বে বিশ্বাসী ছিলেন। একচেটিয়া মালিকানা ও কেন্দ্রীভূত ব্যবসায়ী জোটবদ্ধতাকে তিনি বিশ্বনজরে দেখতেন। পৃক্ষান্তরে প্রচলিত সমাজতন্ত্রবাদকেও তিনি দর্বশক্তিমান মৃষ্টিমেয় ক্ষমতাদীনের রাজজন্ধনে দেখেছেন; ব্যবসায়বাণিজ্যে সরকারি অক্সপ্রবেশ স্বভাবতই আমলাতন্ত্র ও ক্ষমতাদীনদের সৃষ্ট কৌজি নিগড়ে সমাজকে আবদ্ধ করে রাথে। সমাজতন্ত্রবাদের এই প্রশ্বতি জানা সত্ত্বেও তিনি দেটাকেই

প্রগতির প্রথম পদক্ষেপ বলে মনে করতেন। তাঁর মতে সমাজজীবনকে স্কুইরণ দিতে হলে সামাজিক ও অর্থনৈতিক সমতা ও নিরাপত্তা থাকা একাস্তই প্রয়োজন। কিন্তু বিকল্প অর্থনৈতিক কাঠামো সম্পর্কে তিনি কিছু বলেন নি।

পশ্চিমী চিস্তাভাবনায় তিনি যথেষ্ঠই প্রভাবিত ছিলেন। কিন্তু বিবেকানন্দের মতোই তিনি পশ্চিমের প্রাধান্তকে স্বীকার করতেন না। তাঁর অধিবিতা, সংস্কৃতিত্ব, ইতিহাসচিস্তা, জাতীয়তাবাদের নব্যবিশ্লেষণ, মৃক্তির সঙ্গে আধ্যাত্মিক যূথবদ্ধতার চিস্তাভাবনা প্রভৃতি প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা দর্শনের নিপুণ সংমিশ্রণ। দর্শন, রাজনীতি সমাজতত্ব প্রভৃতি যাবতীয় ক্ষেত্রে তাঁর অলোকিক বা দিব্য শক্তির প্রত্যয় আধুনিক রাষ্ট্রবিজ্ঞানীদের কাছে কিছুটা বিসদৃশ ঠেকে; সেজন্তেই হয়তো বর্তমান জনচিত্তে তাঁর কোনও প্রভাব পড়েনি। তাহলেও একথা অস্বীকার করা যায় না যে তিনি প্রাচ্য ও প্রতীচ্য এবং প্রাচীন ও নবীন চিস্তার মধ্যে এক সেতৃবন্ধ রচনার প্রয়াসী হয়েছেন।

দার্শনিকদের মধ্যে অতিপ্রাক্ত সন্তায় বিশ্বাদ নতুন কিছু নয়; বস্তুতন্ত্রীদের কাছে তাঁরা হয়তো প্রগতির অস্তরায়; আবার দিব্যসন্তায় আস্থাবান ধারা তাঁদের কাছে বস্তুতন্ত্রীরা অস্তঃদারশ্ন্যরূপে বিবেচিত। দিব্যশক্তিতে বিশ্বাদীদের নিকট শ্রীঅরবিন্দের রাষ্ট্রদর্শন মূল্যবান। বস্তুনিষ্ঠ রাষ্ট্রবিজ্ঞানীরা তাঁর কাছ থেকে পশ্চিমী আধুনিকতা ও প্রাচ্যের ভাবধারা সংমিশ্রিত একটা নতুন চিস্তার খোরাক পেতে পারেন। বিশ্বের বর্তমান পরিস্থিতিতে সকল মাহ্যই যথন এক দার্শনিক সংকটের সম্মুখীন এবং ভাব ও বস্তুর মধ্যে দিয়ে একটি নতুন পথের সন্ধানে উন্মুখ তথন শ্রীঅরবিন্দের চিস্তা আধুনিক রাষ্ট্রবিজ্ঞান-চর্চায় নিঃসন্দেহে গুরুত্বপূর্ণ।

#### नि र्म नि को

- ১. ডিরোজিও-র কিছু সংখ্যক বিপ্লবী মনোভাবাপন্ন শিশুদের বিমানবিহারী মজুমদার 'Philosophical Radicals' নামে অভিহিত করেছেন। 'পরিচয়'। তৃতীয় বর্ব, খিতীয় সংখ্যা, কার্তিক, ১৬৪০, ১৬৮ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য।
- 2. Amales Tripathi. The Extremist Challenge. 1967, p. 46.
- 9. Sri Aurobindo on Himself and on the Mother. 1953, p. 76.

- ৪. 'ববীক্র রচনাবলী'। পশ্চিমবঙ্গ সরকার। খণ্ড ১০, পু ৬৭। ("জীবনস্থতি")
   যোগেশচক্র বাগল। 'ভারতের মৃক্তি-সন্ধানী'। ১৮৫৮, পৃ ৫১। Bipin
   Chanda Pal. Memories of My Life and Times. 1932, pp. 245-248.
- c. Kali Charan Ghosh. The Roll of Honour. 1965, p. 149.
- ৬. যাত্গোপাল ম্থোপাধাায়। 'বিপ্লবী জীবনের স্বৃতি'। ১০৬৩ বঙ্গাব্দ, পৃ ৪৫।
- 9. Gopal Halder. 'Revolutionary Terrorism', Studies in the Bengal Renaissance, ed. by A. C. Gupta. 1951, p. 243.
- F. H. Mukherjee and U. Mukherjee, ed. Sri Aurobindo's Political
  Thought (1893-1908). 1958, p. 76.
- 3. Sri Aurobindo on Himself and on the Mother. 1953, p. 38.
- ১০. 'অরবিন্দের পত্র'। প্রবর্তক, চন্দননগর, ১৩২৬ বঙ্গান্দ, পৃ ৬-১১।
- Quoted in: K. R. Srinivasa Iyengar. Sri Aurobindo. 1945,
   p. 165.
- ১২. গিরিজাশঙ্কর রায়চৌধুরী। 'শ্রীঅরবিন্দ ও বাঙ্গলায় অদেশীযুগ'। ১৯৫৬, পু ৪৪০।
- Sri Aurobindo. Speeches. 1952, p. 52.
- >8. Ibid. p. 82.
- se. Sri Aurobindo. The Ideal of Karmayogin. p. 7,
- 38. Sri Aurobindo on Himself and on the Mother. 1953, pp. 310-313.
- ১१. শ्रीव्यविकः। 'व्यविकः मिलदा'। ১৩२२ वक्षांकः, शृ २६-२७।
- ১৮. खीष्यद्रिक्त । 'मिया-जीवन'। ১२८৮, ४७ ১, १ २৮।
- ১৯. औष्वत्रिकः । 'धर्म ও क्रांजीग्रजा' । ১०५८ दक्रांकः, शृ २১-२० ।
- २०. भृतीक श्रमः। १ >०->६, २७-२६।
- 23. Sri Aurobindo on Himself and on the Mother. 1953, p. 164.
- 22. Sri Aurobindo. Synthesis of Yoga. p. 704.
- 20. Sri Aurobindo on Himself and the Mother. 1953, p. 233.
- 28. Sri Aurobindo. The Human Cycle. pp. 2-14.
- e. Ibid. pp. 113-118.
- 28. Sri Aurobindo. The Spirit and Form of Indian Polity. 1947, p. 12,

- ર૧. Ibid. pp. 83-93.
- Rr. Sri Aurobindo. Speeches. 1952, pp. 36-38.
- Sri Aurobindo. Ideals and Progress, 1951, pp. 45-51.
- vo. Sri Aurobindo The Spirit and Form of Indian Polity. 1947, pp. 25-26.
- 5. Sri Aurobindo. The Ideal of Human Unity. 1950, pp. 171-179.
- ૭૨. Ibid. p. 181.
- oo. Ibid.
- ♥8, Ibid. p. 184.
- ve. Ibid. p. 26.
- 06. Ibid. p. 27.
- ৩৭. Ibid. pp. 128-130.
- оь. Ibid. p. 397.
- ರಾ. Ibid. p. 84.
- 8 .. Ibid. p. 130.
- 8১. Sri Aurobindo. Speeches. 1952, pp. 6-7 (প্রমোদকুমার দেন। 'শ্রীঅরবিল: জীবন ও যোগ'। ১৩৫৯ বঙ্গাল, ৭২ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত)।
- 82. Quoted in : K. R. Srinivasa Iyengar. Sri Aurobindo. 1945, p. 150.
- 80. Ibid.
- 88. Sri Aurobindo. Speeches. 1952, p. 41.
- ৪৫. প্রমদারস্তন ঘোষ। 'শ্রীষ্মরবিন্দের জীবন-কথা ও জীবন-দর্শন'। ১৯৬৬, পু১০৪।
- 85. Sri Aurobindo. The Doctrine of Passive Resistance. 1948, p. 79.
- 89. Ibid. p. 63.
- 8b. Ibid. pp. 62-63.
- 85. Sri Aurobindo. Speeches. 1952, p. 120.
- co. Sri Aurobindo. A System of National Education. 1953, p. 3.
- es. Ibid. p. 5.
- ea. Ibid.
- ev. Ibid. pp. 7-12.

# এক: ভূমিকা

প্রাকষদেশী-যুগের কংগ্রেমী রাজনীতির যে-চরিত্র ইতিপূর্বে আলোচিত হয়েছে সংক্ষেপে তা হল রক্ষণশীল মনোভাবাপর নিয়মতান্ত্রিক কর্মপন্ধতি। বস্তুতঃ স্বদেশী যুগ থেকেই ভারতের রাজনৈতিক আন্দোলনের তিনটি ধার। প্রবাহিত হয় : একদিকে উক্ত নিয়মতান্ত্রিক দক্ষিণপন্থী ধারা, অপরদিকে সশস্ত্র অভ্যুত্থানকামী অতি-বামপন্থী ধারা ; এবং ঐত্টি থেকে স্বতন্ত্র একটি মধ্যপন্থী ধারা দেখা দেয় যার মধ্যে প্রথমোক্ত ধারার তোষণনীতি যেমন স্থান পায় নি, তেমনি দ্বিতীয় ধারার সশস্ত্র পন্থাও গৃহীত হয় নি । এই মধ্যপন্থীদের অন্তত্ম শিরোমণি ছিলেন দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জন দাশ।

রাঙ্গনীতিতে চিত্তরঞ্জনের প্রত্যক্ষ আবির্ভাব একদিকে যেমন বিলম্বিত অপবদিকে তাঁর তিরোধানও তেমনি আকস্মিক ও অদময়োচিত। কাব্য ও পাহিত্যচর্চার মধ্যে দিয়ে তিনি ক্রমে রাজনৈতিক চিন্তাভাবনায় উপনীত হন— একই
আবেগ ও প্রেরণায়— তা হল বাংলার বৈষ্ণব স্বভাবধর্মের পুনরুমেষ, তথা স্বীয়
বৈশিষ্ট্য ও মহিমায় বাঙালীর প্রতিষ্ঠা সাধন। আদিত্যহৃদয় চিত্তরপ্পনের সরল
সংবেদনশীল মন পৈতৃক হত্তে প্রাপ্ত। পিতা ভ্বনমোহনের অতুলনীয় ত্যাগ ও
নিঃস্বার্থ সেবা দুধীচি পুত্র চিত্তরপ্পনের চরিত্রে চরমোৎকর্ষ লাভ করে।

পরিণত বয়দে যে-মাত্রষ চিন্তা ও কাজে অন্য প্রতিভা ও মৌলিকতার পরিচয় দেন ছাত্রজীবনে তিনি তার বিশেষ স্বাক্ষর রাথেন নি। একাধিক প্রচেষ্টায় এনট্রান্স পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন; বি. এ. পরীক্ষাতেও অনার্স লাভে ব্যর্থ হন; আদলে পরীক্ষায়ত পড়াগুনায় তাঁর আদৌ কচি ছিল না। আই. সি. এস-পরীক্ষায় ব্যর্থ হয়ে তিনি সহাস্থে বলেছিলেন: 'I came out first in the unsuccessful list'।' পরীক্ষার ব্যাপারে তার সময় ও মেজাজ ছিল না। বিলাতে ছাত্রাবস্থায় পড়াগুনায় কামাই দিয়ে তিনি দাদাভাই নৌরজির পার্লামেন্টারি নির্বাচনে সহায়তা করেন; প্রত্যক্ষ রাজনীতিতে সেটাই হয় তাঁর হাতেথড়ি। তার আগে কলকাতার ছাত্রজীবনে তিনি আনন্দমোহন ও স্থরেক্সনাথের

'ঠি,ডেণ্টেম আাসোদিয়েশনে' রাজনীতির আম্বাদ পেয়েছিলেন। উত্তরকালে তাঁর মনে আইরিশ জননেতা চার্লদ দ্রুয়াট পার্নেল (১৮৪৬-৯১)-এর রাজনৈতিক চিস্তা ও কর্মপদ্ধতির প্রভাব দেখা যায়। ব্যারিষ্টারি পাশ করে ১৮৯৩ দালে তিনি কলকাতায় আইন ব্যবদায়ে যোগদান করেন। আইনে পদার জমাতে না পেরে দাহিত্যকর্মে তিনি সময় অভিবাহিত করেন। 'মালঞ্চ' 'মালা' 'দাগর সঙ্গীত' প্রভৃতি কাব্যগ্রন্থ তাঁর এই সময়ের রচনা। বস্তুতঃ রাজনীতিক চিত্তরঞ্জন কবি ও দাহিত্যিক চিত্তরঞ্জনের খ্যাতির অস্তর্যায় হয়ে দাড়ান। 'নারায়ণ' (১৩২১ বঙ্গান্ধ) পত্রিকার সম্পাদক চিত্তরঞ্জন বহু কবিতা, প্রবন্ধ ইত্যাদি রচনা করেন। তাঁর কাব্যের প্রকৃতি ছিল বৈষ্ণবধর্মী। তিনি কয়েকটি বৈষ্ণব সংগীতও রচনা করেছিলেন। স্থবেশচন্দ্র সমাজপতি সম্পাদিত 'দাহিত্য' পত্রিকাকে কেন্দ্র করে থে একটি দাহিত্যিক গোষ্ঠী গড়ে উঠেছিল চিত্তরঞ্জন ছিলেন তাদের অস্তত্ম। পাটনায় প্রবাদী বঙ্গ দাহিত্য সম্মেলনে (১৯১৫) তিনি সভাপত্তিত্ব করেন।

চিত্রঞ্জনের জন্ম বান্ধ পরিবারে। বৈশ্বধর্মী কাব্যচ্চা স্ত্রে তাঁর সঙ্গে বান্ধদের মনোমালিন্য দেখা দেয়। 'মালঞ্চ' কাব্যগ্রন্থে তাঁর কিছুটা নাস্তিকতা ও ভোগবাদী মনোভাব ফুটে ওঠে। ব্রাহ্মদের বহু আচারবিচারই তিনি মানতেন না। গোঁড়া বান্ধরা তাঁর সংশ্রব ত্যাগ করেন। শেষে তিনি সমাজ থেকে নিজের নাম কাটিয়ে নেন। ব্রাহ্মবিরোধী মনোভাবের পিছনে ছিল অরবিন্দের প্রভাব। পরবর্তী-কালের চিন্তায় তাঁর শাক্ত, বৈদান্তিক ও বৈশ্বব ভাবের ত্রিধারা মিলিত হয় বটে, কিন্তু তাঁর চরিত্রে বৈশ্বব প্রেমধর্ম ও সাধনাই প্রাধান্ত লাভ করে। বৈশ্বব সাহিত্যে তিনি নিজের জীবনাদর্শের সন্ধান করেন— যে-আদর্শে অন্ত্র্পাণিত হয়ে একদিন মহাপ্রভু মায়াময় সংসার ছেড়ে জাতিবর্গ নির্বিশেষে সকলকে প্রেমালিঙ্গনে আবন্ধ করেছিলেন। জীবের তৃঃথে কাতর মহাপ্রভুর অন্তভূতি চিন্তরঞ্জনের মনে যে আবেগ সঞ্চার করে তারই প্রতিকলন দেখা যায় তাঁর চিন্তা ও সাধনায়। তাঁর মানসিক গঠনে বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী ও ব্রজ্জেনাথ শীলের চিন্তা প্রভাব বিস্তার করে। মৃত্যুর কিছুকাল পূর্বে তিনি পাবনায় জন্তুক্ল ঠাকুরের সানিধ্যে এসেছিলেন।

কার্জনের বঙ্গবাবচ্ছেদের (১৯০৫) পূর্বতন ভারতীয় রাজনীতির পটভূমি ছিল বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। প্রথম দৃশ্বের উন্মোচন ঘটে ১৮৫৮ সালে কোম্পানির ভারত শাসনের অবসানে। ইংরেজের আধিপতা ও আক্রামক নীতির ফলে নীরবে ও পরোক্ষে বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লবের প্রাথমিক পর্ব সমাধা হয়; ভারতীয় সামন্ততন্ত্র শক্তিহীন হয়ে পড়ে। দ্বিতীয় দৃশ্যে দেখা যায় শিল্পানয়ন, শিক্ষার বিস্তার ও শাসন সংস্কার প্রচেষ্টা; স্থপ্ত জনশক্তির ক্রমজাগরণ শুরু হয় জাতীয় কংগ্রেদ। চেতনাও ক্রমে দানা বাঁধতে শুরু করে— প্রতিষ্ঠিত হয় জাতীয় কংগ্রেদ। তৃতীয় দৃশ্যের যবনিকা উল্ভোলন করেন পর্ড কার্জন। দেশবাসীর মনে বিদেশী শাসনশৃদ্ধাল থেকে ম্ক্তির আবেগ ও উদ্দীপনা অভিব্যক্তি লাভ করে। স্বদেশী আন্দোলনে অভিযুক্ত রাজনৈতিক কর্মাদের সমর্থনে মামলা এবং বিশেষ করে অরবিন্দের বিরূদ্ধে আলিপুর বোমার মামলা পরিচালনার সাফলা চিত্তরঞ্জনের আইন ব্যবসায়ের পথ স্থগম করে দেয়। রাজনীতির সঙ্গে প্রত্যক্ষ সংযোগও তাঁর এইসময় থেকে আবার শুরু হয়। ইতিপূর্বে অফুশীলন সমিতির প্রতিষ্ঠাকাল (১৯০২) থেকে তিনি অন্যতম সহ-সভাপতি হিসাবে সমিতির সঙ্গে বছর পাঁচেক যুক্ত ছিলেন। পরে তার সম্পর্ক ত্যাগ করেন।

১৯০৬ দালে কলকাতা কংগ্রেসে চিত্তরঞ্জন একজন দাধারণ প্রতিনিধি হিদাবে যোগ দিয়েছিলেন। তারপর প্রায় বার বছর তাঁকে প্রকাশ্য রাজনীতিতে অত্নপস্থিত দেখা যায়। এই অন্নপস্থিতি বিশেষ অর্থবহ ছিল। সমকালীন চুটি প্রধান দল ও নেতাদের দঙ্গে তাঁর পুরোপুরি মনের মিল ছিল না। নরমপন্থীদের আধিপত্যে কংগ্রেদী রাজনীতি ছিল নিয়মতান্ত্রিক সংগীত ও রক্ষণশীল স্বরে বাঁধা। স্থদেশী যুগের বয়কট নীতি কংগ্রেসকে দিয়ে গ্রহণ করানো যায় নি। চরমপন্থী নেতা ও কর্মীদের সংখ্যা ও শক্তি ছিল নগণ্য। পরের বছর স্করাট কংগ্রেসে (১৯০৭) নরমপন্থীদের একাধিপতা ও যথেচ্ছাচারে চরমপন্থীরা হটে আদেন। দেইসময়ে দেশবাাপী রা**জনৈ**তিক বিক্ষোভ ও সন্ত্রাসবাদী ক্রিয়াকলাপের ফলে সরকারী দমননীতি প্রবল হয়ে ওঠে। চরমপদ্বীদের কেউ গেলেন কারাগারে, কেউ নির্বাদনে, আবার কেউ-বা মঠমন্দিরে। চিত্তরঞ্জন 'মডারেট কনভেন্দন' বা 'মেটা মজলিশ'-এ যেমন হাজিবা দিতেন না, তেমনি নিবালায় নিশ্চিস্তচিত্তে ধর্ম-চিন্তায় মগ্ন হন নি। দেশের রাজনৈতিক ক্ষেত্রে গান্ধীর আবির্ভাবের তথনও বিস্তর দেরি এবং টিলক, লালা লাজপত ও বিপিনচন্দ্র অমুপস্থিত। চিত্তরঞ্জন সাহিত্য-চর্চার ফাঁকে ফাঁকে সমাজদেবায় তৎপর থাকেন, রাজনীতিতে রাথেন সজাগ দষ্টি। বিভিন্ন রাজনৈতিক মামলায় আসামীপক্ষ সমর্থন এবং 'নারায়ণ' পত্রিকা সম্পাদনায় স্বরাজ্সাধনার পথ অবেষণ করেন।

১৯১৭ গাল থেকে চিত্তরঞ্জনের জীবনধারা দহদা নতুন খাতে বইতে শুরু করে। তিনি ছিলেন অভ্যস্ত ভাবপ্রবণ। সমগ্র জীবনেই তাঁর এই ভাবপ্রবণতার আধিক্য দেখা যায়। আদি বেশান্ত (১৮৪৭-১৯০০)-এর উপর সরকারের অন্তর্নীপ আদেশ জারি হলে তাঁর সংবেদনশীল মনে নাড়া লাগে। তথন থেকেই তিনি রাজনীতিতে প্রত্যক্ষভাবে যোগদান করেন। তথন প্রথম বিশ্ব মহাযুদ্ধ (১৯১৪-১৮) চলেছিল। ভারতের জাতীয় চেতনাও পরতে পরতে উন্মোচিত হচ্ছিল; মৃক্তি আন্দোলনের মত ও পথ সম্পর্কে দৃষ্টিভঙ্গীও ক্রমশঃ নতুনতর রূপ পরিগ্রহ করে। ইতিমধ্যে দক্ষিণপন্থী নেতৃত্বের শক্তিও ক্ষীণ হয়ে এসেছে। ফিরোজ শাহ মেটা ও গোখলের জীবনাবসান এবং ভূপেন্দ্রনাথ বহু ও লর্ড সত্যেন্দ্রপ্রসন সিংহের সরকারি পরিশাসনে যোগদানের ফলে এদলের আধিপত্য হ্রাস পায়। হুরেন্দ্রনাথই তথন মডারেটদের সর্বশেষ ও একমাত্র প্রতিনিধি। কিন্তু তথন তাঁর মন রাজনীতির সাংগঠনিক তৎপরতা অপেক্ষা মন্টফোর্ড শাসন সংস্কারের (১৯১৯) প্রতি অধিক নিবিষ্ট। এই অবস্থায় জাতীয় নেতৃত্বের দায়িত্ব অনেকাংশে চিত্তরঞ্জনের উপর এদে পড়ে।

চিত্তরঞ্জনের রাষ্ট্রচিন্তার পূর্ণ আভাষ ভবানীপুরে অমৃষ্টিত বঙ্গীয় প্রাদেশিক দম্মেলনে (১৯১৭) প্রদত্ত তাঁর সভাপতির ভাষণ থেকে সর্বপ্রথম পাওয়া যায়। সেই ভাষণে তিনি গভায়গতিক রাজনৈতিক সমস্থায় আবদ্ধ না থেকে পূর্ণাঙ্গ রাষ্ট্রদর্শনের পরিপ্রেক্ষিতে দেশের বিশেষতঃ পল্লীসমান্তের নবরূপায়ণকল্পে একটি আদর্শ চিত্র উপস্থাপিত করেন। বাণিজ্যিক প্রতিযোগিতা প্রস্তুত বিশ্ব মহাযুদ্ধের পাশব রূপ প্রত্যক্ষ করে তিনি আধুনিক বাণিজ্যাশিল্পপ্রবণ বস্তুতান্ত্রিক জীবন সম্পর্কে শক্ষা প্রকাশ করেন। ভারতের নিজ অন্তরে নিহিত ধারায় তার ভাবী সমাজের রূপের সন্ধানে তিনি বিশ্বাদী ছিলেন। সেই দৃষ্টিতে তিনি বলেন যে, আবহমানকাল যাবৎ ভারতীয় সমাজ পল্লীকেন্দ্রিক— সেজত্যে এদেশের পুনর্গঠনের প্রয়াস পল্লীভিত্তিক হওয়া উচিত। একথাও তিনি বলেন যে, দর্শন ও আধ্যাত্মিক চিন্তায় ভারত একদিন বিশ্ববাদীকে আলোক প্রদর্শন করেছিল; সেই ভারতই আবার বিশ্বের দিশাহারা মান্ত্রমকে আলোকন্ত পথে নিয়ে যাবে।

মন্টেগু কমিশনের কাছে দেশের শাসন সংস্কার সম্পর্কে তিনি সম্পূর্ণ নতুন কয়েকটি প্রস্তাব রাথেন। তিনি চেয়েছিলেন অর্থ ও পরিশাসনে পরিপূর্ণ স্বায়ত্তাধিকার। রেলপথ এবং নৌ ও স্থলবাহিনীর ক্ষমতাই কেবল ছেড়ে দিতে রাজি ছিলেন।

অতঃপর তিনি দারা দেশ পরিক্রমা করে নিজ আদর্শের প্রচারে তৎপর হন।
দক্ষিণপন্থীদের তিনি তীত্র সমালোচনা করেন। তথনও এদেশের রাজনীতিতে

গান্ধীর নেতৃত্ব প্রতিষ্ঠিত হয় নি। বিশ্বমহাযুদ্ধের সমাপ্তির পরেও ইংবেজ সরকার রাজন্রোহীদের দমনের ব্যবস্থাস্থরপ ভারতরক্ষা আইনকে বজায় রাখতে চেয়ে-ছিলেন। চিত্তরঞ্জন সেই প্রচেষ্টার বিরুদ্ধে আন্দোলন শুরু করেন। সরকার রাজন্রোহের আন্ধর্পবিক গতিপ্রকৃতি নিরূপণের জন্ম জাষ্টিস রৌলাটকে নিযুক্ত করেছিলেন। তাঁরই স্থপারিশ অন্ধ্যায়ী পরে হৃটি বিল বিধিবদ্ধ হয়। একটির মাহায্যে প্রাদেশিক সরকারগুলিকে বিনা বিচারে আটক রাখার অধিকার দেওয়া হয় এবং অপরটির দ্বারা ভারতীয় ফোজদারি আইনকে আরও কঠোর করে তোলা হয়। ১৯১৮ সালের দ্বিতীয়ার্ধে রৌলাট বিলের বিরুদ্ধে দেশব্যাপী যে আন্দোলন পরিচালিত হয় তার পিছনে চিত্তরঞ্জন সক্রিয় নেতৃত্বের সঙ্গে অর্থবলও যুগিয়েছিলেন। সেই বছর ডিসেম্বরে মদনমোহন মালবা (১৮৬১-১৯৪৬)-এর সভাপতিত্বে অন্থর্মিত দিল্লী কংগ্রেসে চিত্তরঞ্জন নির্দিষ্ট একটি সময়ের মধ্যে স্বায়ত্ত-শাসন প্রবর্তনের দাবি উত্থাপন করেন।

১৯১৯ সালের প্রারম্ভে রৌলাট বিল আইনে পরিণত হলে দেশব্যাপী এক গণঅভ্যুত্থান দেখা দেয়। মার্চ মাদে গান্ধী তাঁর সত্যাগ্রহ নীতি ও আন্দোলন প্রবর্তন করেন। দক্ষিণ আফ্রিকায় তিনি ঐপদ্বা ইতিপূর্বে পরীক্ষা করেছিলেন। এপ্রিলে জ্বালিয়ানওয়ালাবাগের কুথ্যাত হত্যাকাণ্ড ঘটে। এ-বিষয়ে নিযুক্ত কংগ্রেসের এক তদন্ত কমিটিতে সদস্ত হিসাবে চিন্তরঞ্জনের বিশেষ ভূমিকা ছিল। ভিসেম্বরে মন্টফোর্ড শাসন সংস্কার বিল বিধিবদ্ধ হয়। সেই মাদেই মতিলাল নেহরুর (১৮৬১-১৯৩১) সভাপতিত্বে অমৃতসর কংগ্রেসে চিন্তরঞ্জন 'Total Obstruction'-এর পদ্বা স্থপারিশ করেন এবং কংগ্রেস অধিবেশনে চিরাচরিত প্রথা অনুযায়ী ভারত সচিবকে (মন্টেণ্ড) ধল্যবাদ প্রদান-প্রস্তাবের বিরোধিতা করেন। কিন্তু তাঁর বক্তব্য অগ্রাহ্য হয়।

রোলাট আইন, জালিয়ানওয়ালাবাগ হত্যা ও মন্টকোর্ড শাসন সংস্কারের আহম্পর্শে ভারতের প্রগতিবাদী শক্তি আবার নবোন্তমে দানা বাঁধতে শুরু করে। এই সময় থেকে চিত্তরঞ্জন রাজনীতিতে পুরোপুরিভাবে যোগদান করেন। চিত্তরঞ্জন ও গান্ধীর যুক্ত নেতৃত্বে দেশের উদীয়মান গণশক্তি সংগ্রামী চেতনায় উদীপিত হয়।

১৯২০ দালে গান্ধী থিলাকত আন্দোলন শুরু করেন। দেপ্টেম্বরে লাজপৎ বায়ের সভাপতিত্বে অভ্যষ্ঠিত কলকাতা কংগ্রেসে 'সহযোগিতা বর্জন নীতি' গৃহীত হয়। সেই অধিবেশনে গান্ধীর প্রস্থাবিত সিশ্ধাস্তগুলির মধ্যে জাতীয় বিভালয় হাপন, দালিনি আদালত প্রতিষ্ঠা ও কাউন্সিল বর্জননীতি চিত্তরঞ্জন পুরোপুরি মেনে নিতে পারেন নি; কিন্তু পরে দেই বছরেই নাগপুর কংগ্রেসে তিনি গান্ধীর কর্মপন্থা বহুলাংশে মেনে নেন। তথন থেকে তিনি তার আইন ব্যবসায়ে বিপুল অর্থাগমের পথ পরিত্যাগ করেন। কংগ্রেসের নাগপুর অধিবেশনের (১৯২০) পর অসহযোগ আন্দোলন ব্যাপক আকার ধারণ করে। কাউন্সিল বয়কটের সঙ্গেই আদালত ও স্কুলকলেজ বর্জন শুরু হয়। সারা ভারতে জাতীয় বিভালয় ও কলেজ প্রতিষ্ঠার পরিকল্পনা অন্থযায়ী 'কানী বিভাপীঠ', 'গুজরাট বিভাপীঠ', 'মহারাষ্ট্র বিভাপীঠ', 'আলিগড় ম্সলিম বিভাপীঠ' এবং কলকাতায় 'স্থাশন্থাল কলেজ' স্থাপিত হয়।

১৯২১ দালে দারা দেশ অসহযোগ আন্দোলনে উদ্ধাম হয়ে ওঠে। নেতৃস্থানীয় দকলের দক্ষে চিত্তরঞ্জনও ছ-মাদের জন্য কারাক্ষ হন। ঐ বছর আহমেদাবাদ কংগ্রেদে তাঁর সভাপতিত্ব করার কথা ছিল। তাঁর অনুপস্থিতিতে সরোজিনী নাইড় চিত্তরঞ্জনের ভাষণ পাঠ করেন। এর কিছুকাল পরে অসহযোগ আন্দোলন বিপথগামী হয়ে পড়ায় এবং বিশেষ করে চৌরীচৌরা হত্যাকাণ্ডের (১৯২২) ফলে গান্ধী সভ্যাগ্রহ আন্দোলন প্রভাগের করে নেন; তাতে তীব্র হতাশার স্পৃষ্টি হয়। চিত্তরঞ্জন গান্ধীর প্রভাগতিতে সায় দিতে পারেন নি।

১৯২২ সালে চট্টগ্রামে অন্তষ্ঠিত বঙ্গীয় প্রাদেশিক সম্মেলনে সভানেত্রী বাসস্তী দেবী 'কাউন্সিল-প্রবেশ প্রস্তাব' উত্থাপন করেন। লোকে বৃষতে পারে প্রকারান্তরে সেটা চিত্তরঞ্জন তথন কারাগারে। কারামুক্তির পর নিজ আদর্শ প্রচারের উদ্দেশ্যে তিনি দৈনিক 'ফরওয়ার্ড' পত্রিকার প্রকাশনা শুরু করেন (জান্ত্রয়ার্ত্তী ১৯২৩)। সেই বছরেই তিনি গয়া কংগ্রেসে সভাপতিত্ব করেছিলেন। কাউন্সিল প্রবেশনীতির পশ্চাতে তার মনোভাব তিনি স্পষ্টই ব্যক্ত করেন: 'Reformed Councils are really a mask which the bureaucracy has put on. I conceive it to be our clear duty to tear this mask from off their face'। গয়া কংগ্রেসে সভাপতি চিত্তরঞ্জনের কাউন্সিলে প্রবেশের প্রস্তাব গান্ধীর অনুগামীদের বিরোধিভায় নাকচ হয়ে য়য়। গান্ধী তথন কারাকন্ধ ছিলেন।

চিত্তরঞ্জনের কাউন্সিল প্রবেশপদ্বার উদ্দেশ্য ছিল বিম্থী। একটি ধ্বংসাত্মক, অর্থাৎ কাউন্সিলে প্রবেশ করে বাধা ('obstruction') দিয়ে তাকে বিকল করে দেওয়া; এবং অপর পদ্বাটি ছিল গঠনমূলক অর্থাৎ পন্নী সংগঠনের মাধ্যমে ভারতীয় সমাজের পুনর্বিক্যাস সাধন। আয়ার্ল্যাণ্ডের 'সিন ফিন' আন্দোলনের আদর্শে এই কর্মপন্থা অন্তস্ত হয়।

গয়াতে চিত্তরঞ্জনের এই কর্মপৃষ্টির রূপায়ণকল্লে কংগ্রেদেরই ভিতরে 'স্বরাজা দল' গঠিত হয় (ডিদেম্বর, ১৯২২)। মতিলাল নেহরু, লালা লাজপৎ রায় প্রম্থ অনেকেই তার সঙ্গে য়ুক্ত হন। চিত্তরঞ্জন এবং মতিলাল নেহরু য়থাক্রমে তার সভাপতি ও কর্মসচিব হন। কাউন্সিলে প্রবেশ করার বিষয়ে কংগ্রেদের নেতৃত্বে তীর মতপার্থকা দেখা দেয়। একদল পূর্ব অফ্রন্থত নীতির পরিবর্তন চাইলেন। রাজাগোপালাচারী ও রাজেক্রপ্রসাদ প্রম্থ নেতৃত্বল পূর্ণ অসহযোগ ও বয়কট নীতিতে অটল রইলেন। ১৯২৩ সালে স্বরাজ্য দল পরিষদের নির্বাচনে সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভ করেও নতুন শাসন ব্যবস্থায় বৈত শাসনের (diarchy) প্রতিবাদে মন্ত্রির গ্রহণ করে নি। কাউন্সিলে প্রাধান্ত লাভ করে চিত্তরঞ্জন বাংলার হিন্দু ও ম্সলমানদের মধ্যে স্থায়ী সম্প্রীতি সাধনকল্পে ম্সলমান নেতৃত্বলের সঙ্গে একটি কার্যকর চক্তিপত্র রচনা করেন। তার বিষয়গুলি ছিল নিয়রপ:

- 'বঙ্গীয় ব্যবস্থাপক সভায় হিন্দু-মুদলমান নির্বাচন লোকসংখ্যায়পাতে হইবে।
   কিছুকাল পর্যন্ত ভিন্ন ভিন্ন সম্প্রাদায় নিজ নিজ প্রতিনিধি নির্বাচন করিবেন।
- ২. ডিখ্রীক্ট বোর্ড, লোকাল বোর্ড ইত্যাদিতে ৬০ ও ৪০ অমুপাতে প্রতিনিধি
  নির্বাচিত হইবে, অর্থাৎ যেখানে মুদলমানের সংখ্যা বেশী সেখানে শতকরা
  ৬০ জন মুদলমান এবং হিন্দুর সংখ্যা বেশী হইলে শতকরা ৬০ জন হিন্দু
  নির্বাচিত হইবেন।
- ৩. বাঙ্গালার মুদলমানগণ লোকদংখ্যাত্মপাতে চাকুরী পাইবেন।
- 8. আইনের ছারা ধর্মসংক্রান্ত কোন বিষয় বন্ধ হইবে না। যে-সম্প্রাদায়ের ধর্ম-সংক্রান্ত বিষয়ে কোন কিছু নৃতন নিয়ম প্রবৃতিত হইবে, দে-সম্প্রাদায়ের শতকরা অন্ততঃ ৭৫ জন লোক অন্থ্যোদন করিলে তবে উহা হইতে গারিবে।
- ৫. (ক) ধর্মের জন্য যদি গোহত্যার প্রয়োজন হয়, তবে হিন্দুগণ উহাতে বাধা প্রদান করিতে পারিবেন না। আর মৃসলমানগণত হিন্দুর প্রাণে ব্যথা লাগে এমন ভাবে অথবা এমন স্থানে গোবধ করিবেন না।
- (থ) নামান্ত্র পড়িবার সময়ে মসজিদের সন্মুখে সঙ্গীত হইতে পারিবে না।'ও চিত্তরঞ্জনের এই চুজিপত্র ঐসময়ে হিন্দুদের মনে তীব্র অসম্ভোষের স্পষ্টি করে। বস্তুতঃ তিনি এই ব্যবস্থা সাময়িকভাবেই অবলম্বন করতে চেয়েছিলেন। তিনি

মনে করতেন যে মুসলমান সম্প্রদায় সর্বদিক থেকে হিন্দুদের মতো সমান যোগ্যতা অর্জন করলে এ ব্যবস্থার প্রয়োজন স্বতঃই চলে যাবে।

কোকনদ কংগ্রেসে (১৯২৬) শ্বরাজ্য দলের কর্মস্টী অন্থমোদন লাভ করে;
কিন্তু চিত্তরঞ্জনের উপযু্জি চুক্তিপত্র সম্পর্কে প্রচণ্ড বিভণ্ডার স্ত্রপাত হয়।
বিষয়টি দর্বভারতীয় ক্ষেত্রে কতদূর উপযোগী তা বিবেচনা ও সকলের অভিমত
জানার জন্ম একটি উপসমিতি গঠিত হয়।

চিত্তরঞ্জনের উক্ত কর্মপন্থা শেষাবিধি
অন্থমোদিত হয় নি। পরে বঙ্গীয় প্রাদেশিক সম্মেলনের কৃষ্ণনগর অধিবেশনে
(১৯২৬) চুক্তিটিকে বাতিল করে দেওয়া হয়।

বাংলাদেশে এবং অগুত্রও স্বরাজ্যদল কাউন্সিলে সরকারপক্ষের যাবতীয় প্রস্তাব প্রতিরোধনীতিম্বরূপ নাকচ করতে শুরু করে। ইতিমধ্যে সংশোধিত মিউনিদিপ্যাল আইন অন্ত্যায়ী নিবাচনে স্বরাজ্যদল কলকাতা কর্পোরেশন ও অন্তান্ত পৌরসভার ক্ষমতা দুখল করে। চিত্তরঞ্জন কলকাতার প্রথম মেয়র (১৯২৪) নির্বাচিত হন। স্থভাষচন্দ্র হন চীফ এক্জিকিউটিভ অফিসার। তার কয়েক মাস পরে কলকাতায় নিথিল ভারত স্বরাজ্য দলের অধিবেশন হয়। এই সময়ে বাংলাদেশে বিপ্লবীদের কর্মতৎপরতা বৃদ্ধি পাওয়ায় সরকার প্রথম বেঙ্গল অভিনাস জারি করে স্বরাজা দলের সত্তর জন নেতা ও ক্মীকে কারারুদ্ধ করেন। চিত্তরঞ্জন তথন সিমলায় ছিলেন। তিনি অবিলম্বে ফিরে আসেন। গান্ধী ও মতিলাল নৈহকও কলকাতায় উপনীত হন। স্বরাজাদলের শক্তি ও নৈপুণ্য এবং কর্মপদ্ধার সাফলো গান্ধী চমৎকৃত হন। কংগ্রেস ও স্বরাজ্যদলের নেতারা কলকাতায় একটি বৈঠকে মিলিত হয়ে দিদ্ধান্ত করেন যে অসহযোগ আন্দোলন তথনকার মত স্থগিত রেথে গঠনমূলক কর্মস্চীর উপর অধিক গুরুত্ব আরোপ ক্ষা হবে। অতঃপর বোশাইতে একটি সর্বদলীয় সম্মেলন অন্তর্ষ্ঠিত হয়। বেলগাঁও কংগ্রেসে (১৯২৪) গান্ধী ও চিত্তরঞ্জনের মধ্যে মতপার্থক্য অপস্ত হয়। অবিশ্রাম কর্মবাস্ততার ফলে চিত্তরঞ্জনের স্বাস্থ্য ক্রমেই ভেঙে পড়ছিল। তা সত্ত্বেও ফরিদপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯২৫) তিনি সভাপতিও করেন। ঐবছরেই জুন মাসে দার্জিলিঙে তাঁর জীবনাবসান হয়।

### ছই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

পৈতৃক স্বত্রে চিত্তরঞ্জন ব্রাহ্ম ছিলেন। কিন্তু ব্রাহ্মধর্মে মন ভরেনি বলে তিনি বৈক্ষব ভাবাদর্শে আরুষ্ট হন। বৈশ্বব চিন্তার প্রভাবে তিনি জগৎকে ঈশ্বরের লীলান্থান বলে মনে করতেন। তাঁর মতে সর্বব্যাপী ও সর্বশক্তিমান ঈশ্বর জীব ও জড়ের মধ্যেই প্রকাশমান এবং ইতিহাদ দেই প্রমেশ্বরেরই অভিব্যক্তি। স্বভাবতই জগতের সামগ্রিক অন্তিত্ব ঐ স্বরে অক্সরণিত; জগৎ ও জীবের সর্ববিধ বৈচিত্রা ও ঐক্যের মধ্যে ঈশ্বরের লীলা পরিদ্রামান। গয়া কংগ্রেসে (১৯২২) সভাপতির ভাগণে বলেছিলেন: 'the truth of all truth is that the outer Leela of God reveals itself in history. Individual, Society, Nation, Humanity are the different aspects of that very Leela'। প্র

বৈষ্ণব চিস্তাম্বদারে ইতিহাসে পরিবাপ্তে ঐশ সন্তাই চিত্তরঞ্জনের মৃক্তিতত্ত্বর উৎস; মান্ত্রষ নিবিশেষে সবাই এই ঐতিহাসিক প্রক্রিয়া বা ঐশ লীলার সঙ্গে যুক্ত। তাঁব স্বরাজ্ঞচিস্তাও পরোক্ষে এই তত্তের উপর রচিত।

তার দৃষ্টিতে কালাকাশ পরবাদ্ধেরই অভিব্যক্তি এবং জীব ও ঈশ্বর অভিন্ন, একটির পরিবর্তে অপরটির উপলন্ধি দম্ভব নয়। তিনি একথাও মনে করতেন যে, যুক্তির ছকে সতাকে যাচাই করা যায় না। একমাত্র উপলব্ধির মধ্যে দিয়েই সতাকে জানা যায়। সতাই ঈশ্বরের স্বরূপ, সেজ্লু ঈশ্বরও অনির্বচনীয়। ঈশ্বর যেমন মান্তবের মধ্যে প্রকাশমান, তেমনি ব্যক্তি জাতি ও মানবতা পরম্পরের পরিপ্রক রূপে অভিব্যক্তি লাভ করে। গয়া ভাষণে তিনি বলেছিলেন: 'I look upon the attainment of freedom and Swaraj the only way of fulfilling, oneself as individuals, as nations. I look upon all national activities as the real foundation of the service of that greater humanity which again is the revelation of God to man'।

বিষ্ক্ষিচন্দ্র ও অরবিন্দের প্রভাবে তিনিও ভারতীয় জাতীয়তায় দিব্য প্রভাব উপলব্ধি করেন। তার মতে জাতীয়তা এমন একটি ক্রমবিকশিত রূপ যাকে পরিবাপ্তি করে বরেছেন পরমেশ্ব। জাতির স্বার্থে আব্যোৎদর্গ প্রকারাস্তরে মানবতারই দেবা এবং মানবদেবাই ঈশ্বরের উপাদনা। মানবতার আদর্শকে চরিতার্থ করতে হলে চাই জাতির পূর্ণাঙ্গ বিকাশ। ব্যক্তি ও জাতির কল্যাণেই মানবতার সার্থক সমুষ্ঠি ঘটে।

# তিন : রাষ্ট্রদর্শন

রাষ্ট্রদর্শনের বিষয়ে চিত্তরঞ্জন স্থাংবদ্ধ কোনও তত্ত্ উদ্ভাবন করেন নি। বিভিন্ন বক্তৃতা ও প্রবন্ধে দে-সম্পর্কে তাঁর চিন্তার বিক্ষিপ্ত পরিচয় পাওয়া যায়। অরবিন্দ ও বিপিনচন্দ্রের আদর্শে তিনি প্রভাবিত হন। অবরোহী (deductive) প্রণালী ছিল তাঁর দার্শনিক দিদ্ধান্তের পদতি। তাঁর মতে সমাছ ও জীবনের প্রতিটি দিক সম্পূক্ত, এবং সেই বোধের অভাবকে তিনি পশ্চিমী প্রভাবের কুফল বলে মনে করতেন। ভবানীপুর প্রাদেশিক সম্পেলনে (১৯১৭) তিনি বলেন: 'To look upon life not as a comprehensive whole but as divided among many compartments was no part of our national culture and civilization... Will anyone tell me that this portion of our national life is the subject of Politics, that other portion is the subject of Economics, while a third portion is the subject of Sociology? Must we divide life bit by bit like this'?

চিক্তিশ পরগনা জেলা সম্মিলনীর বাৎসরিক অধিবেশনে তিনি এই কথারই পুনকক্তি করেন: 'ধর্ম, সমাজ ও রাজনীতি পরস্পরের উপর নির্ভরশীল। কোনটা যে আগে ও কোনটা যে পশ্চাতে তাহা বলা ত্রহ'।

আলোচনায় প্রবৃত্ত হ্বার সময়ে অনেক ক্ষেত্রে প্রথমে তিনি বিভিন্ন কথার সংজ্ঞা বিশ্লেষণ করতেন। আহমেদাবাদ কংগ্রেসে (১৯২১) সভাপতির ভাষণে স্বাধীনতা (freedom) শব্দটির তিনি অর্থ বিশ্লেষণ করে বলেন যে প্রথমতঃ, স্বাধীনতার অর্থ এই নয় যে তার কোনও বাধা থাকবে না; তার একটা নিয়ন্ত্রণ ব্যবস্থা চাই, এবং যে-নিয়ন্ত্রণ ব্যবস্থার পশ্চাতে জনসমর্থন থাকে তার সঙ্গে স্বাধীনতার কোনও বিরোধ নেই। দ্বিতীয়তঃ, স্বাধীনতার অর্থ একথাও নয় যে তাতে অধীনতা বলে কিছু থাকবে না। সমাজে বসবাস ও নিরাপত্তার স্বযোগ গ্রহণ মানেই অধীনতা। যে-অধীনতা মাত্রম্ব স্বেচ্ছায় মেনে নেয় তার সঙ্গে স্বাধীনতার কোনও অসংগতি নেই। উভয় ক্ষেত্রে জনসমর্থনই একমাত্র মাপকাঠি। বৃহত্তর ক্ষেত্রে স্বাধীনতার মর্ম হল: 'as that state, that condition, which makes it possible for a nation to realize its own individuality and to evolve its own destiny'।

ভারতের ক্ষেত্রে ঐ লক্ষ্যে পৌছনোর জন্ম চাই পশ্চিমী প্রভাবমূক্ত স্বাধীন

পদক্ষেপ। রবীন্দ্রনাথের পাশ্চান্তা সংস্কৃতিকে আহ্বান জানানোর তিনি বিরোধী ছিলেন, ১° কারণ ভারতীয় সংস্কৃতির ভিত স্থদ্দ না হলে অন্য সংস্কৃতিকে গ্রহণ করা যায় না। পাশ্চান্ত্যের রাজনৈতিক আধিপত্যের সঙ্গে সাংস্কৃতিক আধিপত্যকে তিনি সমান চোথে দেখতেন; কারণ দেশের নিজস্ব ধারায় তার বিকাশ স্থাধীনতা ব্যতিরেকে সন্তব নয়। স্বাধীনতা অর্জনের পথ তিনটি: ১. সশস্ত্র প্রতিরোধ; ২. আমলাতত্ত্বের সঙ্গে সহযোগিতা; ৩. অহিংস অসহযোগ পদ্বা। নীতিগতভাবে তিনি প্রথম্টিকে বর্জনীয় মনে করতেন।

গ্যা কংগ্রেসে সভাপতির ভাষণে তিনি ব্যক্তি, সমাজ ও রাষ্ট্রের প্রত্যয়গুলি বিশ্লেষণ করে বলেন যে, দমাজ ও রাষ্ট্রের মধ্যে ব্যক্তির্ই ক্রমবিকাশ ঘটে চলে; ব্যক্তি থেকেই স্থসংহত রাষ্ট্রের উৎপত্তি— তার নিরবচ্চিন্ন বিবর্তন-প্রক্রিয়ায় বাক্তির স্বাভাবিক বিকাশ অব্যাহত থাকে। দার্বভৌমতা কথাটিকে তিনি আপেক্ষিক বলে মনে করতেন। ব্যক্তির দাবভৌমতা তার নিজেরই উপর বর্তায় এবং স্বরাজ্পাধনায় ব্যক্তির নানাম্থী শক্তি ও স্জন্ধতা পরিপুট্ট হয়। ব্যক্তি হতেই স্বদংবদ্ধ প্রতিবেশিকতা গড়ে ওঠে— যার পরিণতি হল স্বদংহত রাষ্ট্র— তারপর আদে বিশ্বরাষ্ট্রের আদর্শ। এই স্থদংবদ্ধ প্রতিবেশিকত। কেবল এক পাড়ায় দৈহিক অবস্থান থেকেই উদ্ভুত হয় না— তার জন্ম চাই প্রতিবেশিস্থলভ চেতনা। প্রতিবেশী জীবনচেতনায় সঞ্জাত শক্তির সমন্বয়ে জাতীয়জীবন রূপ লাভ করে— সেথানেই শুরু হয় গণতন্ত্রের কাজ। সমাজ ও রাষ্ট্রের এই গভি ও প্রকৃতিকে তিনি যুথবদ্ধ চেতনার ('collective will') ফল বলে মনে করতেন। সেই দৃষ্টিতে বর্তমান গণতন্ত্রের প্রকৃতি হল জুড়ে জুড়ে একটা সর্বজনগ্রাহী চেতনার সৃষ্টি করা। তাতে ভিন্ন চেতনার সংঘাত ঘটে— সংখ্যা-গরিষ্ঠতায় তার নিশ্পত্তি হয়। চিত্তরঞ্জনের নব্যগণতদ্ধের আদর্শ হল এভাবে জোড়াতালি না দিয়ে, প্রতিবেশিক সম্পর্কের মধ্যে একটা মৌল স্থবের সন্ধান করা, যেটা পরিণামে যৌধ চেতনাকে দার্থক ও দফল করে তুলবে। এ প্রক্রিয়া গণিতের যোগবিলোগ নয়— এ-প্রক্রিয়ায় নবজাগ্রত প্রতিবেশিক চেতনার সন্তা ও সম্ভাবনা বিকশিত ও ঐক্যবদ্ধ হয়ে ওঠে। একই প্রণালাতে জাতীয় চেতনা স্বদংবদ্ধ রূপ পরিগ্রহ করে। এইভাবে বিশ্বরাষ্ট্র রূপায়িত হয়। এই দার্শনিক বিশ্লেষণের মর্ম হল— 'ব্যক্তির শক্তি ও সন্তার মৃক্তি দাধন'।

গয়া কংগ্রেসের ভাষণেই চিত্তরঞ্জন ইউরোপীয় উদারতন্ত্রের অবক্ষয় ও পার্লামেন্টারি গণভস্ত্রের অসারতার কথা উল্লেখ করেন। গণভন্তের আদর্শ রূপ সম্পর্কে বলেন: 'The foundation of real democracy must be laid in small centres—not gradual decentralisation which implies a previous centralisation—but a gradual integration of the practically autonomous small centres into one living harmonious whole. What is wanted is a human state, not a mechanical contrivance' () >>

চিত্তরজনের বিশ্বজনীন চিন্তা নিছক আদর্শপ্রবণ কবিকল্পনা ছিল না। অবশ্র তার আগে অনেকেই বিশ্বসভ্য বা পার্লামেণ্ট অব নেশনসইতাদির কথা ভেবেছেন। বস্তুত: পূর্বস্থীদের প্রভাবেই দারা ছনিয়ার মাহ্মবকে নিয়ে একটি সংগঠন গড়ে ভোলার চিন্তা তাঁর দেখা দেয়। ভবানীপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে তিনি বলেছিলেন: 'if at some dim and distant day, the Federation of Humanity is established in this world, that will be because the different nations of the earth will each have reached the full development of its distinctive peculiarities; and it is my firm and deliberate belief that when things have reached that state, kings and kingdoms will be no more necessary for the good of the world than nations and nationalities' । > 2

১৯১৭ সালে বরিশালে প্রদন্ত এক ভাষণে তিনি তাঁর Federation of Humanity চিস্তাকে আরও স্পষ্টভাবে বাক্ত করেন। চারটি পর্যায়ে বিহাস্ত ঐচিম্তার রূপরেথা হল: ১. প্রাদেশিক স্বয়ংসম্পূর্ণভা; ২. একটি নেশন হিসাবে
ভারতীয়দের স্বীকৃতি অর্জন; ৩. (ব্রিটিশ) সাম্রাজ্যের একটি কেন্দ্রীয় ফেডারাল
সরকার গঠন— যেথানে ভারত, অস্ট্রেলিয়া, আফ্রিকা, ব্রিটেন প্রভৃতি দেশ
প্রতিনিধি প্রেরণ করবেন; ৪. সকল নেশনকে নিয়ে একটি ফেডারেশন
গঠন।

বিশ্ব ফেডারেশনের পূর্ব পর্যায়ে একটি এশিয়াটিক ফেডারেশন স্থাপনের চিন্তা।
তার মনে দেখা দিয়েছিল। গয়া কংগ্রেসেই তিনি সেই ভাবনাটিকে ব্যক্ত করেন।
কিছুকাল যাবৎ 'প্যান ইদলাম' আদর্শে মুদলমান রাষ্ট্রগুলির যে জোটবন্ধতার
চেপ্তা চলেছিল তাই থেকেই তাঁর মনে দেই চিস্তা আদে। 'প্যান ইদলামে'র জিগির
ছিল দংকীর্ণ। তিনি তাকে বৃহত্তর আদর্শের ব্যঞ্জনায় এশিয়ার নিপীভিত মান্তবের
একটি সংগঠন রূপে গড়ে তোলার পক্ষপাতী ছিলেন। জানা যায় যে চিত্তরঞ্জন
তাঁর এক বন্ধুর মারফৎ ববীন্দ্রনাথকে ভারতে একটি এশিয়া সম্মেলন আহ্বানের

অহরোধ জানান। ১৫ কিন্তু রবীজনাথ ঐ ধরণের প্যান-এশিয়াটিক মিলনের বিরোধী ছিলেন।

দর্বেশ্ববাদী চিত্তবঞ্জন অধিকার (Rights) দম্পর্কিত প্রতায়ে গ্রীনের মতো ভাববাদী মত পোষণ করতেন। অধ্যাত্মম্থী মন তাঁর ভক্তিরদে আপুত ছিল। তিনি মনে করতেন যে ঈশ্বরই মান্ন্যকে অধিকার দিয়েছেন— অধিকারের প্রষ্টা মান্ন্য নয়। ঈশ্বদত্ত অধিকারগুলি নিয়েই সমাজসংস্থা (institution) সমূহ কাজ করে। আইনাত্নগ বিধিব্যবস্থা 'simply recognize rights which exist' বলে তিনি মনে করতেন।

চিত্তরপ্তনের জীবনীকার পৃথীশচন্দ্র রায় তাঁকে দোদালিপ্ত হিদাবে অভিহিত করেছন এবং মানবকলাণ চিন্তা ও তত্ত্বগত দিক থেকে চিত্তরপ্তন মার্কদবাদের প্রতি সহাস্থৃতিশীল ছিলেন বলে জীবনীকার অভিমত প্রকাশ করেছেন। ১৫ প্রদক্ষতঃ উল্লেখযোগ্য যে আহমেদাবাদ কংগ্রেসের প্রাক্ষালে কম্যানিপ্ত ইনটারন্থাশন্তালের কার্যনিবাহক সমিতির সদস্ত মানবেন্দ্রনাথ রায় মস্কোয় অবস্থান করছিলেন। তিনি সংবাদপত্রে দেখেন যে দেশবন্ধু ও গান্ধী একমত নন। দেশবন্ধুর সংগ্রামী চেতনা ও তৎপরতাকে সঠিক পথনির্দেশ দেবার উদ্দেশ্তে মানবেন্দ্রনাথ আহমেদাবাদ কংগ্রেসে একটি কার্যস্তী প্রেরণ করেন। লেনিন ও স্টালিন কার্যস্তীটি সংশোধন করে দেন। মানবেন্দ্রনাথের দোত্যকর্মে মস্কো থেকে নলিনী গুপ্তকে ভারতে পাঠানো হয়। হঙ্গরত মোহানি সেই কর্মস্থচী অন্থযায়ী আহমেদাবাদ কংগ্রেসে পর্বপ্রথম পূর্ণ স্বাধীনতার দাবি প্রস্তাবাকারে উত্থাপন করেন। গয়া কংগ্রেসের প্রাক্ষালেও মানবেন্দ্রনাথ দেশবন্ধুর নিকট এক দীর্ঘ পত্র প্রেরণ করেন। গত্রটি সরকার হস্তগত করেন। রয়টার সেই সময়ে ঐ পত্রটিকে কন্দ্রে করেন। ও দেশবন্ধুর গোপন বড়যন্ত্র হিসাবে সারা বিশ্বে তা ফলাও করে প্রচার করে। ১৫

মার্কদবাদী কার্যপ্রণালীতে চিত্তরঞ্জনের দমর্থন ছিল না। তিনি ক্রশ বিপ্লবের চরমপদ্বী হিংদাত্মক কার্যকলাপে দায় দিতে পারেন নি। তিনি অন্তত্তব করেন যে ভলস্তম, পুস্কিন, ক্রপটকিন জীবিত থাকলে হয়তো বৈপ্লবিক শক্তির দাপটে দেশে মার্কদবাদকে চাপিয়ে দেবার তাঁরা বিরোধিতা করতেন। চিত্তরঞ্জনের কথায়:

'The recent revolution in Russia is very interesting study. The shape which it has now assumed is due to the attempt to force Marxian doctrines and dogmas on the unwilling genius of Russia. Violence will again fail. If I have read the situation accurately I expect a counter-revolution. The soul of Russia must struggle to free herself from the Socialism of Karl Marx.' > 6

জাতীয়তাবাদকে চিন্তবঞ্চন আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে দেখতেন। জাতীয়তা মানবাত্মারই এক ক্রমবিবর্তিত রূপ, যাকে পরিব্যাপ্ত করে রয়েছেন স্বয়ং ঈশ্বর। জাতির কল্যাণে আত্মোৎসর্গ মানবতার মঙ্গলবিধানে পরিণতি লাভ করে এবং মানুষের সেবাই হল ঈশ্বরোপাসনা। তাঁর আবেগময় অন্তরে সদাই যেন 'আত্মোপলির, আত্মবিকাশ ও আত্মপরিপূর্তির' স্বর ধ্বনিত হত। তাই তিনি জাতীয় আন্দোলনের প্রতিটি পর্যায়ে চাইতেন মানুষের আত্মিক ও আধ্যাত্মিক বিকাশের স্থযোগ। গয়া কংগ্রেস ভাষণে তিনি জাতীয় আন্দোলনের এক দার্শনিক চিত্রপট তুলে ধরেন:

'From the national point of view the method of Non-co-operation means the attempt of the nation to concentrate upon its own energy and to stand on its own strength. From the ethical point of view, Non-co-operation means the method of self purification, the withdrawal from that which is injurious to the development of the nation, and therefore to the good of humanity. From the spiritual point of view, Swaraj means that isolation which in the language of sadhana is called 'pratyahara'—an isolation and withdrawal which is necessary in order to bring out from our hidden depths the soul of the nation in all her glory'. '

জাতীয়তাবাদের এই বৈদান্তিক ব্যাখ্যায় পূর্বসূরী বিবেকানন্দ, অরবিন্দ ও বিপিনচন্দ্রের প্রতাব লক্ষণীয়। অসহযোগ আন্দোলনের প্রবর্তক গান্ধীরও দৃষ্টি তথন এত গভীর ও অন্তর্ম্থী ছিল না। দেশবন্ধুর জাতীয়তা চিন্তায় আক্রামক মনোভাব ও আধিপত্যের আকাজ্ঞা ছিল না। আহমেদাবাদ ভাষণে তিনি বলেন যে, কাননে প্রফাৃটিত ফুলের মতো প্রতিটি নেশন নিন্ধ প্রকৃতি অমুযায়ী অভীষ্ট লক্ষ্যপথ রচনা করে— পরিণামে যাতে স্বাই একটি পূর্ণাক্ষ মানবজীবন ও সংস্কৃতির পরিপূরক হয়; মানবতার সেবায় উদ্বৃদ্ধ হয়ে ঐক্যবদ্ধ প্রতিটি নেশনের যে-বৈশিষ্টা বিরাজ করবে তা হল তার শৃদ্ধালম্ক্ত স্বাধীন বিকাশ। তাঁর মতে:

'The essence of the doctrine of nationalism...is not an aggressive assertion of its individuality, distinct and separate

from the other nations, but it is a yearning for self fulfilment, self determination and self realization as a part of the scheme of universal humanity.

ইউরোপের বেনিয়া মনোভাবাপর জঙ্গি জাতীয়তাবাদকে তিনি সভ্যতার

পরিপদ্বী বলে মনে করতেন। তিনি যে-জাতীয়তাবাদের কল্পনা করেন তা বিশ্বশাস্তির সহায়ক; তার মূলস্ত্র হল প্রতিটি নেশনের স্বীয় বিকাশ, আত্মপ্রকাশ
ও আত্মোপলন্ধির নিরঙ্গুশ স্বাধীনতা। ভারতের সমকালীন রাষ্ট্রনায়কদের মতো
চিত্রবঞ্জনও মাৎদিনির জাতীয়তাবাদী চিস্তায় প্রভাবিত হন।

#### হরাজ ও হাধীনতা

১৯০৬ সালে অন্নষ্টিত কলকাতা কংগ্রেমে সভাপতি দাদাভাই নৌরজি 'স্বরাজ' শব্দটি ব্যবহার করেন। তারপর শব্দটি দেশবাদীর কাছে অতি পরিচিত ও প্রিয় হয়ে দাঁড়ায়। বিপিনচন্দ্র, টিলক, গান্ধী প্রম্থ অনেক নেতাই শব্দটির ভিন্ন সংজ্ঞানিরপন করেছেন— দেকথা আগেই এ-প্রস্থে আলোচিত হয়েছে। স্বরাজ বলতে সাধারণত: Self Government বলে মনে করা হত এবং স্বাধীনতা অর্থে বিদেশী শাসন থেকে সম্পূর্ণ মৃক্তি বলে মনে করা হত। চিত্তরঞ্জন শব্দটির একটি ব্যাপক ও গভীর তাৎপর্য দর্শিয়েছেন। গয়া ভাষণে তিনি বলেন:

ঐ-ভাষণেই তিনি স্বরাজসন্মত আদর্শ সরকারের একটি চিত্র তুলে ধরেন। জনসাধারণের অবগতি ও সমর্থনের জন্ম আদর্শ রাষ্ট্রকাঠামোর চিত্র দর্শানোর প্রয়োজন তিনি অক্তব করতেন। অন্তরূপ চিস্তা ও প্রচেষ্টা পরবর্তীকালে একমাত্র মানবেন্দ্রনাথের মধ্যেই দেখা যায়; তিনিও স্বাধীন ভারতের একটি থসড়া সংবিধান (১৯৪৪) প্রচার করেছিলেন। চিত্তরঞ্জন পরিকল্পিত রাষ্ট্রবাবস্থার সর্বনিম্নে ভারতের প্রামীণ সংগঠনের মতো স্থানীয় সংস্থার কথা বলা হয়, যেগুলির সমন্বয়ে পিরামিভাকারে একটি সর্বভারতীয় রাষ্ট্রবাবস্থা গঠিত হবে; ক্ষমতা কেন্দ্রীভূত

থাকবে না। প্রচলিত পার্লামেন্টারি গণতন্ত্রের সঙ্গেও তার বিস্তর পার্থক্য ছিল। তিনি বলেন:

'No system of Government which is not for the people and by the people can ever be regarded as the true foundation of Swaraj. I am firmly convinced that a parliamentary government is not a government by the people and for the people. Many of us believe that the middle class must win Swaraj for the masses. I do not believe in the possibility of any class movement being ever converted into a movement for Swaraj...How will it profit India, if in place of the white bureaucracy that now rules over her, there is substituted an Indian bureaucracy of the middle classes?'\*

চিত্ররঞ্জন এ-কথাই মনে করেছিলেন যে শ্রেণী-বিশেষের নেভূত্বে পরিচালিত আন্দোলন পরিণামে দেই শ্রেণীরই কুন্ফিগত হয়ে দাঁড়ায়। বুর্জোয়া সরকার এইভাবেই যে গড়ে ওঠে দেকথা তিনি অন্বার্থ ভাষায় প্রকাশ করেন।

প্রাধীনতার অবসানেই যে স্বরাজ আদবে তা তিনি মনে করতেন না। তিনি স্বরাজের সংজ্ঞায় নতুন তাংপর্য দান করেন। গ্রা কংগ্রেসের পর স্বরাজা দলের কলকাতায় অন্তর্মিত (আগন্ত, ১৯২৪) প্রথম সাধারণ সভায় তিনি দেই অভিমতই ব্যক্ত করেন এবং ফ্রিদপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯২৫) তিনি তাঁর মনোভাবকে আরও স্পষ্টভাবে প্রকাশ করেন:

'কেবল স্বাধীন তায়ই স্বরাজ লাভ হইবে না। স্বরাজের আদর্শ আরও মহত্তর। ইংরাজ চলিয়া গোলে অধীনতা পাশ হইতে মৃক্ত হইতেও বা পারি, তথাপি কেবল তাহাতেই স্বরাজ অর্থে আমি যাহা বুঝি তাহার প্রতিষ্ঠা হয় না। পক্ষাস্তরে ইংরাজ থাকিয়াও য়ি জাতির স্বাস্থান বিকাশলাতে কোন বাধানা জয়ে, তবে ইংরাজ থাকুক, তাহাতে আপতি কি? স্বরাজ আর স্বায়ত-শাদন এক নহে। আমার স্বরাজের আদর্শের সহিত শাদন প্রণালী— তাহা ঘরেরই হউক অথবা পরেরই হউক— কোন রূপেই সংশ্লিষ্ট নয়। তবে মে স্বায়তশাদন আত্মকলাগের জল্য বিধিবিবান, তাহা কতকটা স্বরাজের আদর্শের নিকটবতী। জাতীয় স্বাস্থান বিকাশলাভের অবাধ প্রয়াসই থাটি স্বরাজ্যাধনা।'২°

চিত্রয়নের ফরিদপুর ভাষণকে লোকে ভুল ব্ঝেছিল। মানবেন্দ্রনাথ তাঁর

Future of Indian Politics (1926) গ্রন্থে তার তীর সমালোচনা করেন। ২২ বন্ধতঃ চিন্তরঞ্জন চেয়েছিলেন দেশবাদীর আত্মোপলন্ধি, আত্মবিকাশ ও আত্মনপরিপূর্তি। যদি এই পক্ষাবিষয়গুলি রিটিশ সাম্রাজ্যের মধ্যে থেকেই অর্জন করা যায় তাহলে ভারত সাম্রাজ্যের মধ্যে অবস্থান করেবে; কিন্তু যদি ইংরেজ ভারতের বিনাশ সাধনে তৎপর থাকে তাহলে ভারত সাম্রাজ্যের বাইরে থাকবে। এ-ধরণের প্রস্থাব বহুপুরে বিপিনচক্রের কণ্ঠেও ধ্বনিত হয়েছিল। চিত্তরঞ্জন আমলাভন্থের সদয়ের পরিবতন ও শাদনরীতির সংশোধন কামনা করেছিলেন। তিনি রিটিশ সরকারকে পূর্ণ স্বরাজ্যানে সম্মত হতে অন্তরোধ জ্ঞানান। কিন্তু ইংরেজ তাতে সম্মত লা হওয়ায় তিনি দেশবাদীকে দ্বিগুণ উদ্দীপনায় সংগ্রামে অবতীর্ণ হতে আহ্বনে জানান। তিনি 'টাক্মবন্ধ কর' আন্দোলনের কথাও চিস্তা করেন। মোটের উপর করিদপুর সম্মেলনে তিনি সরকারের সঙ্গে যে-সহযোগিতার প্রস্তাব করেছিলেন ভাতে দেশের আত্মর্যাদার প্রশ্ন আদি উপেক্ষিত হয় নি।

স্বাধীনতা অজনকল্পে হিংদাত্মক বৈপ্লবিক পদ্ধতি বা দম্বাদবাদী পথকে তিনি অফুমোদন করেন নি । ১৯০৪ সালে দেশে যথন হিংদার বহি প্রজ্ঞানিত হয় তথন তিনি তার নিদুঠ নিন্দা করেন। তবে বিবেক ও বাস্তববোধ পাকায় তিনি আদশনিষ্ঠ উদ্দাম তারুণোর হিংদায়ক কার্যকলাপের পিছনে দেশপ্রেম ও শ্রদমাবেগের প্রতি শ্রদা জানাতে ভোলেন নি । স্বরাজ্য দল অক্তম্বত রাজনৈতিক কর্মপৃদ্ধা ও আধ্যাত্মিক মূলাবোধ বিশ্লেষণ করে সংবাদপত্তে (মার্চ, ১৯২৫) বিবৃত্তি দিয়ে রাজনৈতিক হত্যা ও হিংদাত্মক কার্যকলাপের বিরোধিতা করেন। দেইসক্ষেদরকারকেও তিনি হু শিয়ার করে দেন এই বলে যে দরকারের চন্তনীতির ফলেই দ্যানবাদ বিতার লাভ করছে।

### চার: আর্থনীতিক চিন্তা

চিত্তরঞ্জনের চিস্তা শুধু যে সাংবিধানিক ও রাজনৈতিক বিষয়েই আবদ্ধ ছিল তা নয়। অর্থ নৈতিক বিষয়েও তিনি সমধিক সজাগ ছিলেন। জাতীয়তাবাদীবা তাকে সমাজতন্ত্রী আথাা দেয়; অন্তদিকে সমাজতন্ত্রীরা তাঁকে বুর্জোয়া শ্রেণীর প্রবক্তা বলে মনে করত। তাঁর স্বরাজ সাধনার মধ্যে শুধু রাজনৈতিক গণতন্ত্র নয়, অর্থনৈতিক সাম্যের আদর্শও নিহিত। মার্কদবাদী দোসালিজমের প্রয়োগ-পদ্ধতি তার ঐ মতবাদের প্রতি আস্থা তঞ্চন করে দেয়। প্রায় সকল বকুতাতেই তিনি দেশের আর্থিক হুগতির প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করেছেন। প্রতিযোগিতামূলক ইউরোপীয় অর্থনীতির 'Industrialism'-এর তিনি তীব্র সমালোচনা করেন। ২৩ ভারতের নিজস্ব মৌলিক ধারায় দেশের গ্রামীণ ও কৃষিনিত্র জীবনের পুনর্গঠনের উপর তিনি শুকুত্ব আরোপ করেন। বিদেশী পণা বর্জনের জন্ম তিনি দেশবাসীকে আহ্বান জানান।

তিনি যে বিকেন্দ্রিক রাষ্ট্রব্যবস্থার কর্ন। করেছিলেন তার প্রাথমিক ভিত্তি স্বসংগঠিত পল্লীসমাজ; গ্রামীণ অধিবাদীদের শিক্ষা ও চেতনার দক্ষে তিনি চাইতেন আর্থিক নিরাপত্তা ও স্বয়ংসম্পূর্ণতা, পঞ্চায়েতী পরিশাসন ও সমবায়ী প্রণালীতে পল্লীসমাজে সাম্যের প্রতিষ্ঠা। কৃষির উন্নয়ন ও কুটিরশিল্পের বিস্তারে তিনি বিশেষ উৎসাহী ছিলেন। দেশের অর্থনৈতিক ব্যবস্থাকে তিনি ভারতের প্রাচীন ধাঁচে গড়ে তোলার পক্ষপাতী ছিলেন— দেছতে চাইতেন কিছুটা বিলাগিতা বর্জন ও আ্রাসংঘ্যের প্রয়াস: বিদেশী বস্তু ঘণাসাধা ব্যবহার না করাই ছিল তাঁর অভিমত্ত— সেজতে তিনি নিজে স্বদেশী শিল্পবাণিজ্যের প্রতিষ্ঠা ও বিস্তারে তৎপর হয়েছিলেন। শ্রেণীস্বার্থে পরিচালিত রাইকাসামোকে তিনি সমর্থন করতেন না। শিক্ষা ও স্বাস্থা ভিন্ন অ্যান্থ বিষয়ে রাষ্ট্রায়ত্ত ব্যবস্থার পরিবর্তে তিনি 'Co-operation and Integration'-এর ভিত্তিতে দেশের বৈষয়িক উন্নয়নের কথা চিন্তা করেন।

পশ্চিমী ধারায় দেশের শিল্পােরয়ন পছল না করলেও স্থানেলী বাবসায়ে তিনি আবৃনিক যন্ত্রশিল্পকে একেবারে বর্জন করেন নি। লাভজনক বাবসায়ে স্থালত মৃশ্ধন বিনিয়ােগে তিনি সকলকে উৎসাহিত করতেন। দেশের রুষক অভ্যাথান ও শ্রেমিক আন্দোলনেও তিনি নেতৃত্ব দান করেন। লাহােরে অন্তর্জিত ট্রেড ইউনিয়ন কংগ্রেদের (১৯২৩) অধিবেশনে সভাপতির ভাষণে তিনি কারথানা শ্রমিকদের জন্তে আইনাল্প বিধিবাবস্থা ও তাদের ইউনিয়ন গঠন প্রচেষ্টার প্রতি যথেষ্ট শুকুত্ব আরোপ করেন। দেই অধিবেশনেই তিনি বলেছিলেন যে স্বরাজের স্থাল যদি মধ্যবিত্ররা একচেটিয়া করে নেয় তাহলে তিনি চাধীমজ্রের সার্থেই লড়বেন। গ্রা ভাষণেও তিনি চাধীমজ্রের সংগঠন প্রস্তুতির বিষয়কে যথোচিত গুরুত্ব দান করেছিলেন।

### পাঁচ: উপসংহার

মৌলানা আজাদ তাঁর আত্মজীবনীতে লিপেছেন যে চিত্তরঞ্জনের অকালমৃত্যু না হলে এদেশের রূপ হয়তো অন্তর্গকম হত; হয়তো দেশবিভাগের প্রয়োজন দেখা দিত না। বাজবিকই চিত্তরঞ্জন দম্পর্কে এরূপ মন্তব্য আদৌ অতিশয়োজিনয়। তদানীস্তন ভারতীয় রাজনীতির উগ্র বাম ও অতি দক্ষিণ কোনও দলেই না ভিড়ে চিত্তরঞ্জন স্বতন্থ এক তৃতীয় পথ রচনা করেছিলেন। রাজনীতির মধ্যে তিনি অলৌকিকত্ব ও সাম্প্রদায়িকতাকে যেমন টেনে আনেন নি, অন্তদিকে তেমনি নির্বিবেক রাজনৈতিক হত্যাকাণ্ডে সায় দেন নি, রক্তন্মরা বিপ্লবের পথও অন্তস্বন করেন নি। ইংরেজ শাদনের বিক্লজাচারণকেও জাতিবিদ্বেষে পরিণত করার তিনি বিরোধী ছিলেন। অন্ধবিশাদে কোনও কিছুকে যেমন তিনি আঁকড়ে থাকতেন না, তেমনি স্বভাবস্থলত ভাবাবেগের বশে তিনি বিনা বিচারে কোনও কিছু গ্রহণ বা বর্জন করতেন না। রাজনীতির অলিগলি সম্পর্কে তিনি যথেইই সচেতন ছিলেন; কার্যকারিতার তাড়নায় কর্মপন্থা রচনা করলেও নীতিবোধকে তিনি কোনও দিন বিদর্জন দেন নি। বৈক্ষবিচম্বার প্রভাবে তিনি মূলতঃ মানব-গ্রেমিক ছিলেন; মান্থবের কল্যাণচিস্তায় তিনি তাই নিজেকে অকাতরে বিলিয়ে দিয়েছেন।

রাইচিস্তায় তিনি ম্লতঃ বিশ্বনচন্দ্র, অরবিন্দ ও বিপিনচন্দ্রের অন্থবর্তী ছিলেন।
সক্রিয় রাজনৈতিক জাবনে অসহযোগ আন্দোলন, কাউন্সিল-বয়কটনীতি প্রভৃতি
বিষয়ে তাঁর গান্ধীর সঙ্গে মতবিরোধ ঘটে; কিন্তু পরিশেষে তিনি গান্ধীর আদর্শ ও কর্মপন্থা বহুলাংশে মেনে নেন।

চিত্তরঞ্জনের বাজনৈতিক সন্তায় তৃটি ধারার স্থলর সমন্বয় দেখা যায়। একটি হল নিপুণ আইনজ্ঞ এক আধুনিক রাজনীতিকের এবং অন্তটি হল একনিষ্ঠ স্বরাজনাধক এক রোমান্টিক অধিনায়কের। তাঁর উচ্ছাসপ্রবন মনের পশ্চাতে সদাই যেন 'আযোপলন্ধি, আত্মবিকাশ ও আত্মপরিপৃতির' স্বর অন্তর্বনিত হত। স্বরাজ সম্পর্কে তাঁর দৃষ্টি ভিন্ন হলেও স্বচ্ছ ও স্পষ্ট ছিল। স্বরাজকে তিনি কেবল রাজনৈতিক দৃষ্টিতেই দেখেন নি। মননশীল ও আত্মিক বিকাশের প্রেক্ষাপটে তিনি স্বরাজের চিত্র কল্পনা করেন।

গয়া কংগ্রেদে প্রদত্ত তাঁর সভাপতির অভিভাষণ ভারতীয় রাষ্ট্রচিম্বার ইতিহাসে বিশেষ মূলাবান। সেই ভাষণে তিনি এক অভিনব রাষ্ট্রদর্শনের ইঙ্গিত করেন. যাতে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্তা চিন্তার বিভিন্ন ধারার সংমিশ্রণ দেখা যায়। বৈষ্ণব চিন্তার প্রভাবে তিনি জগৎকে ঈশ্বরের লীলাস্থান মনে করতেন; ঐ প্রভাবকে হেগেলীয় প্রভাবে এই বলে প্রদারিত করেন যে ইতিহাদ ঈশ্বরেরই অভিব্যক্তি। অন্তনিহিত নিগৃচ সন্তায় ইতিহাদ তার কাছে ছিল বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। এই ইতিহাদচিন্তায় তিনি মাৎদিনির আধ্যাত্মিক জাতীয়তাবাদী-দর্শনের সংমিশ্রণ ঘটান; মাৎদিনির দৃষ্টিতে মানবতার আদর্শকে চরিতার্থ করতে হলে স্বাত্রে প্রয়োজন জাতির পূর্ণ বিকাশ, নাগরিক চেতনার পুনক্জীবনকল্পে প্রয়োজন স্বস্থ প্রতিবেশিল্পভ মনোভাবের উন্নয়ন। রাষ্ট্রণরিচালনায় নাগরিকদের অংশ গ্রহণের প্রাথমিক ক্ষেত্র হল ক্ষুত্র গোষ্ঠা ও তার পরিবেশ। মানবগোষ্ঠার সমাক মঙ্গল বিধান জাতির মৌল উপাদান বাষ্টির উপর বর্তায়। সমকালীন বিশ্ব-পরিস্থিতি সম্পর্কে অবহিত থেকেই তিনি তার ক্রমবিক্তম্ব বিশ্ব-মহাজাতি সংঘের পরিকল্পনা রচনা করেন। একটি স্বন্দপ্ত ও ঝজু দৃষ্টিভঙ্গীতে তিনি 'এশিয়াটিক ক্ষেত্রবেশন' এবং 'ক্ষেডারেশন অব হিউমাানিটিজ'-এর তত্ব উদ্ভাবন করেছিলেন; সে-ভাবনা দেদিন নিঃসন্দেহে দ্রদশিতার পরিচয় দিয়েছিল।

ভারতের রাষ্ট্রীয় পুনর্গঠনকল্পে গণভান্ত্রিক তৃণমূলস্বরূপ দেশব্যাপী প্রাম্ম পঞ্চায়েত গড়ে তোলার প্রস্থাব তাঁর অহুরূপ দূরদৃষ্টি ও চিস্তার গভীরতা প্রমাণ করে। কেন্দ্রাভিগ রাষ্ট্রকাঠামো তার মতে যান্ত্রিক নিম্প্রাণভায় পরিণত হয়। ভিত থেকে অট্রালিকা নির্মাণের মতো বিকেন্দ্রিক প্রশাসন-ব্যবস্থাও অহুরূপ পদ্ধতিতে গঠিত হওয়া উচিত বলে ভিনি মনে করতেন। দেশময় ছড়িয়ে থাকা ছোট ছোট প্রশাসনিক অধিকারগুলির সমন্বয়ে একটি প্রাণবস্ত কেন্দ্রীয় সংস্থা গড়ে উঠবে— এই ছিল তাঁর পরিকল্পনা। গয়া কংগ্রেসে চিত্রঞ্জন প্রস্তাবতিকে স্বিস্থারে উপস্থাপিত করেছিলেন। ভাতে গ্রাম ও জ্বেলাভিত্তিক প্রতিনিধি দ্রুলার এক পূর্ণাঙ্গ চিত্র পাওয়া যায়। প্রশাসনিক বিকেন্দ্রিকরণে তিনি গুরুত্বশাসন ব্যবস্থাকে সক্রিয় ও স্বয়্যসম্পূর্ণ করাই ছিল তাঁর অভিমত। সম্প্রতিকালে দেশে যে গণভান্ত্রিক বিকেন্দ্রিকরণের প্রচেষ্টা চলেছে তার ভাবনা চিত্তরপ্রনের ঐতিহাসিক গয়া ভাষণে পাওয়া যায়। ভার আগে অবশ্র বিপিনচন্দ্র পালই এবিষয়ে চিন্তার প্রথম স্ক্রপাত করেছিলেন।

চিত্তরঞ্জনের চিস্তাভাবনা শুধু যে সাংবিধানিক ও রাজনৈতিক বিষয়েই আবদ্ধ ছিল তা নয়। অর্থনৈতিক বিষয়েও তিনিসমধিক সজাগ ছিলেন। গয়া কংগ্রেসেই তিনি বোষণা করেছিলেন যে স্বরাজ সর্বজনের, মৃষ্টিমেয় মাতৃষ্বের জন্ম।
দেশের সর্বায়ক অর্থ নৈতিক উন্নয়নের চিস্তাও তার মধ্যে যথেষ্ট দেখা যায়।
অবহেলিত অসুন্নত মাতৃষ্বের নিজ অধিকার অর্জনের জন্ম তিনি তাদের ঐক্যবদ্ধ
করে তুলতে চেষ্টা করেন। সমাজতন্ত্রের আদর্শে তিনি বিশাসী ছিলেন। কিন্তু
সেজন্তে ব্যক্তিশাধীনতা ও অহিংদ নীতিকে বর্জন করেন নি।

হিন্দুমূদলমানের সম্প্রীতি ছিল তাঁর অহোরাত্রের চিন্তা। সাম্প্রাদায়িক ক্রক্যের জন্ম তিনি প্রাণপাত পরিশ্রম করেছেন। ক্রকা ও সহযোগিতার তাগিদে রচিত তাঁর কর্মপন্থা 'Das Formula' নামে পরিচিত। ক্রক্যপন্থার জন্ম তাঁকে যথেষ্ট অপ্রিয়ভান্তন হতে হয়।

বাঙালীব নি:স্ব মনন ও দৈয়াজীবনদশার জন্ম তিনি পশ্চিমী নকলনবিশিকে অভিযুক্ত করেন। তিনি চাইতেন ভারতের প্রাচীন আদর্শের নবরপায়ণ এবং সেই অমুযায়ী রাষ্ট্রক, অর্থতিত্ব ও সমাজতত্ত্বের বিশ্লেষণ ও প্রয়োগ।

ভারতের স্বাধীনতা আন্দোলনের অবিসংবাদিত নেতা নিংস্বার্থ হৃদ্য় চিন্তবঞ্চনের চিন্ত ছিল অদম্য। প্রাক্ত রাজনীতিকের দূরদৃষ্টি ও মৌলিক চিন্থাশক্তি তাঁকে বৈশিষ্ট্য দান করে। তাঁর বিভিন্ন রচনা ওভাষণে দেশনিদেশের রাজনৈতিক সমস্থার ব্যাথ্যাবিশ্লেষণ পেকে চিন্তরঞ্জনের যুক্তিনিষ্ঠ রাষ্ট্রচিন্তার এবং তীক্ষ মনন-শীলভার পরিচয় পাওয়া যায়।

#### नि र्फ नि का

- ১- স্বকুমাররন্ধন দাশ। 'দেশবন্ধ চিত্তরঞ্জন'। ১৯৩৬, ৩০ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- 3. H. N. Mitra, ed. The Indian Annual Register, 1923, p. 835.
- ৩. অকুমাররঞ্জন দাশ। 'দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জন'। ১৯৩৬, পু ২০২-২০৩।
- Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle: 1920-42. 1964,
   p. 92.
- e. H. N. Mitra, ed. The Indian Annual Register. 1923, p. 833.
- . Ibid. p. 839.
- 1. Deshbandhu Chittaranjan: Brief Survey of Life and Work,

Provincial Speeches, Congress Speeches. Published by Rajen Sen and B. K. Sen, Vol. 1, 1926, p. 3.

- ৮. স্থধারুফ বাগচী। 'দেশবন্ধ চিত্রঞ্জন'। ১৯৩৩, ১০১-১০২ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- Appendix)
- so. Ibid. p. 28.
- 55. Ibid. 1923, p. 831.
- Deshbandhu Chittaranjan...Published by Sen and Sen, Vol. 1, 1926, p. 23.
- Prithwis Chandra Ray. Life and Times of C. R. Das. London,
   U. P., 1927, p. 230.
- 38. Ibid.
- 30. M. N. Roy. Memoirs. 1964, p. 545.
- 39, H. N. Mitra, ed. The Indian Annual Register. 1923, p. 825.
- 59, Ibid. p. 823.
- 55. Ibid. 1922, p. 39. (Appendix)
- 55. Ibid. 1923, p 823.
- ₹. Ibid. p. 830.
- ২১. স্ত্কুমাররঞ্জন দাশ। 'দেশবর্ চিত্ররঞ্জন'। ১৯৩৬, পৃ ২৩০-২৩১।
- 22. M. N. Roy. The Future of Indian Politics. London, 1926, p. 72.
- ২৩. Deshbandhu Chittaranjan...Published by Sen and Sen, Vol. 1, 1926, pp. 1-83. (ভবানীপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯১৭) প্রদন্ত ভাষণ)
- 88. Maulana Abul Kalam Azad. India Wins Freedom. 1959, p. 21.

# এক: ভূমিকা

উনিশ শতকের ভারতায় নবজাগরণ ধর্ম ও রাজনীতির দিম্থী ধারায় দেখা
দিয়েছিল। রাজনৈতিক চিতার ক্ষেত্রে নরমপ্রী ও চরমপ্রী নামে অভিহিত কৃটি
উপধারার কথা পূর্বের অধ্যায়গুলিতে আলোচিত হয়েছে। ধর্মের ক্ষেত্রে শতাকীর
শেষদিকে তিনটি উপধারা দেখা দেয়: বৈদিক, পৌরানিক ও উপনিষদ। বৈদিক
স্বর্গম য়পোর পুনরাবর্তনে উৎসাহিত হয়েছিলেন আর্মসমাজ-আন্দোলনের প্রবৃত্ত ক
দয়ানন্দ সরস্বতী। পৌরানিক আদর্শের অগ্রামী ছিলেন বিজ্মচন্দ্র ও অর্বিশ।
শতাকীর সোড়ার দিকে যে-উপনিষদ বা বৈদান্তিক ধারার পুনঃপ্রতিষ্ঠা হয়েছিল
রামমোহনের প্রচেষ্টায়— সেই আদর্শেই অক্যপ্রাণিত হন বিবেকানন্দ ও রবীন্দ্রনাণ।
চিন্তা ও সাধনায় বিবেকানন্দ পরবর্তাকালে পৌরানিক ধারায় আরুই হন।
বিবেকানন্দ ও রবীন্দ্রনাণ রামমোহনের মৃক্তিবাদী দৃষ্টিভঙ্গী অপেক্ষা অতীন্দিয়
ভাবাদর্শেই অধিক প্রভাবিত হয়েছিলেন।

রামমোহন, অক্ষয়কুমার, বিভাসাগর, কেশবচন্দ্র, হ্বেন্দ্রনাথ প্রম্থ চিন্তানায়কদের প্রেরণার প্রধান উৎস ছিল ইউরোপের রেনেসাঁস। বিবেকানণ বিপরীত চিন্তা পোষণ করতেন। তার মতে ভারতই বিশ্বকে প্রেরণার সন্ধান দিতে পারে। রবীন্দ্রনাথও কতকটা দেই মতে বিশ্বাসা ছিলেন; অবশ্য সেইস্কে একথাও মনে করতেন যে পশ্চিমের কাছে ভারতের যেমন এক 'মিশন' আছে ভারতেও পশ্চিমের অক্যরূপ 'মিশন' আছে।

রামনোহন, কেশবচন্দ্র, বিবেকানন্দ্র, রবীন্দ্রনাথ সকলেই প্রায় একই 'মিশনে' বিদেশ পর্যটনে যান। পশ্চিমী সমাজ রামমোহনের প্রথর ব্যক্তিই ও মননশালতা প্রত্যক্ষ করেছিল; কিন্তু তাঁর স্বাদেশিক চিন্তার কোনও বৈশিষ্ঠা উপলব্ধি করে নি। ইংলত্তে কেশবচন্দ্রের ভারতীয় আদর্শ অপেক্ষা পাশ্চান্তা চিন্তার প্রভাবই অধিক লক্ষিত হয় বিবেকানন্দই স্বপ্রথম নিজ দেশের ঐতিহ্য ও সংস্কৃতিব প্রাধান্তা দৃপ্তকর্ম্বে ঘোষণা করেন। তবে পাশ্চান্তো বিবেকানন্দের সেই বিজয় অভিযান সেথানকার জনচিত্তে ঘতটা না প্রতিফলিত হয় তার চেয়ে বহুলাংশে

অধিক কার্যকর হয় ভারতীয় জনমানদের হিপ্তিভঙ্গে; দেশবাদীর আত্মবিশ্বাদ ও আত্মশক্তির উল্লেখনাধনে তিনি দফল হন। কিন্তু ভারতীয় ও পশ্চিমী চিন্তার মিলনদাবনে তাঁর ভূমিকা তেমন উল্লেখযোগ্য নয়। হিন্দুধর্মের প্রচারই ছিল তাঁর লক্ষা। তাই পশ্চিমের কিছুদংখাক মাতৃষকেই কেবল তিনি প্রভাবিত করতে পেরেছিলেন। পক্ষান্তরে রবীন্দ্রনাথ কোনও ধর্মমতের বাহক হিদাবে অন্ত দেশের মাতৃষের মনে সংখাত কৃষ্টি করেন নি। তার আবেদন ছিল মাতৃষের হৃদয়ে—দেশ, কাল, ধর্মের উর্দের সভজাত শাশ্বত মূল্যবোধে। ভারতের দঙ্গে পাশ্চাত্য তথা বিশ্বমানদের নৈতিক ও সাংস্কৃতিক মিলনদাধনের প্রয়াদ রবীন্দ্রনাথকে বিশ্ব-

সাধারণতঃ তৃটি দিক থেকে স্বাদেশিকতা দানা বেঁধে এঠে। একটি স্বদেশ ও স্বজাতির অতীত আদর্শে প্রেরণার সন্ধান করে এবং স্বভাবতই এই পশ্চাৎ-মুখী দৃষ্টি কিছ্টা রক্ষণশাল ও প্রথাসদারী হয়ে থাকে। দিতীয় দৃষ্টিতে মাল্লম সামনের দিকে তাকায়; মন তথন জার ইতিহাস-ভূগোলের সীমানা মানে না; একই সঙ্গে স্বদেশ ও বিদেশের ভাবাদেশ সমন্তিত হয়। প্রথালসারিতার বিশ্রীত এই দিতীয় দৃষ্টিভঙ্গী নিঃশন্দেহে প্রগতির পরিচায়ক। বস্তুতঃ চৃষ্টির সমন্বয়ে স্কৃষ্ট সমাজ ও জীবনবাধ গড়ে ওঠে। অতীতের গ্রহণযোগ্য চিন্তা ও বর্তমান জীবনাদর্শ, দেশ ও বিদেশের যা-কিছু যুক্তিবহ তার সংমিশ্রণে সঠিক জীবনবাধ দেখা দেয়। মানসিক বিবর্তনের গ্রথম দিকে রুণীক্রমানসে প্রথমোক্ত চিন্তারই প্রাধান্ত ছিল। পরের দিকে দ্বিতীয় মনোভাবের মধ্য দিয়ে উল্লিখিত জীবনবাধ প্রথণ হয়।

আধ্যাত্মিক, সামাত্মিক এবং স্বাদেশিক চিন্তায় প্রত্যক্ষভাবে পিতার ও পারিবারিক পরিবেশের প্রভাবে তার মন গড়ে হঠে। কৈশোরে অগ্রাজনের সঙ্গে হিন্দুমেলায় থেতেন। চোদ বছর ব্য়নের লেখা কবিতা 'হিন্দুমেলার উপহাব' হিন্দুমেলায় পঠিত হয় (১৮৭৫)। আধা রাজনৈতিক উপলক্ষে প্রকাশি হ এই কবিতাটি
স্থনামে ছাপার অক্ষরে তার প্রথম রচনা। 'তখনও জাতীয় কংগ্রেস প্রতিষ্ঠিত হয়
নি। জ্যোতিরিক্রনাণ ঠাকুরের উল্লোগে ও রাজনারায়ন বহন সভাপতিতে গঠিত
স্থাননী-সভার ক্ষরার ওপ্র জানিবেশনগুলি কিশোর রবিশ্রনাপের মনে উল্লেজনার
সঞ্চার করত। 'ভার নী' পরিকার প্রকাশিত কবির বিভিন্ন রচনা সমসাময়িক
বিদ্ধং সমাজের সপ্রশংস দ্ধি আক্ষণ করে। ক্রমে তিনি দেশের রাজনৈতিক ও
সামাজিক আন্দোলনের শার্ষস্তানীয় নেতৃর্কের ঘনিষ্ঠ সান্ধিয়া আসেন। সে-সময়ে
দেশে যে নিয়মতান্ত্রিক আন্দোলন চলেছিল তাতে তার বিশেষ কচি ছিল না।

তৎপরিবর্তে তিনি তার কবিতায়, গানে, প্রবন্ধে ওবক্তৃতার মধ্যে দিয়ে আত্মশক্তির উদ্বোধনে ও স্বাধীনতার আদর্শ প্রচারে বৃত হন। এ-বিষয়ে তাঁর প্রেরণার উৎস ছিলেন বঙ্কিমচন্দ্র।

আদি রাক্ষমমাজের সম্পাদক পদে নিযুক্ত হয়ে (১২৯১ বঙ্গাব্দ) তিনি রাক্ষ
ধর্মান্দোলনের ধারাকে নিষ্ঠার সঙ্গে বহন করে চলেন সে-সময়ে তিনি রাক্ষণাধর্ম
ও হিন্দু বর্ণাশ্রম আদর্শের একনিষ্ঠ অন্তরাগা ছিলেন। তাই দয়ানল সরস্বতীর
আর্যসমাজ আন্দোলনেও 'মহং আশার কারণ' প্রতাক্ষ করেন। প্রাচীন বৈদিক
ভারতের আদর্শেই তিনি শান্তিনিকেতনে বক্ষচর্যাশ্রমের প্রতিষ্ঠা করেছিলেন
(১৩০৮ বঙ্গাব্দ)। হিন্দু রক্ষণনালতার উগ্র সমর্থক ব্রস্কবান্ধন উপাধাায় (১৮৬১-১৯০৭) এ ব্যাপারে তাঁর বিশেষ সহায়ক হয়েছিলেন। 'নববর্ষ' 'হিন্দুহ' 'ব্রান্ধণ'
'সমাজভেদ' প্রভৃতি প্রবন্ধে তার তথনকার রক্ষণনাল মনের পরিচয় পাওয়া যায়।
প্রথম যৌবনে রবীন্দ্রনাথ ত্বার বিলাতভ্রমণ (১৭৭৮ ও ১৮৯০) করেছিলেন। কিন্দু
ইউরোপের তথনকার জীবনসমস্থা ও সাধনা তার মনকে স্পর্শ করে নি।
সেথানকার ধনভান্ত্রিক যন্ত্রসভাতা কবিমনের হৃদ্যাবেগ, গভীর অন্তভৃতি ও
কাব্যসাধনার অন্তক্ল নয় বলেই তাঁর মনে হয়েছিল।

১৮৮৬ দালে কলকাতায় জাতীয় কংগ্রেদের বিতীয় অধিবেশনে কবি স্বর্বিত 'আমরা মিলেছি আজ মায়ের ডাকে' গানটি গেয়ে শোনান। ১৮৯৬ দালের কলকাতা কংগ্রেদে তিনি 'বন্দেমাতরম্' গানটি স্বয়ং-যোজিত স্তরে গেয়ে শোনান। তথন থেকে তারই দেওয়া স্বরে গানটি গাওয়া হয়ে আদছে। ই সংবাদপত্রে স্বাধীন মতামত প্রকাশের বিকদ্ধে ভারত সরকার দিউশন বিল বিধিবন্ধ করেছিলেন (১৮৯৮)। দেইসময়ে টাউন হলে অফুষ্টিত এক প্রতিবাদ-সভায় কবি 'কণ্ঠরোধ' প্রবন্ধটি পাঠ করেন।

বঙ্গীয় প্রাদেশিক সংখলনের নাটোর অধিবেশনে (১৮৯৭) সভাপতিত্ব করে-ছিলেন সভ্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর। সভাপতির ভাষণ বাংলায় দেবার জক্ত কবি সে-সময়ে প্রথম দাবি ভোলেন। সেই বছরে রাজদ্রোহের দায়ে টিলক কারাক্তম হন। রবীন্দ্রনাথ টিলকের মামলা পরিচালনার জন্ম একটি অর্থভাণ্ডার খোলেন।

উনবিংশ শতকের শেষভাগে দারা বিশ্বে দামাজাবাদের নিপীড়ন চরম আকার ধারণ করে। ভারতেও অর্থনৈতিক সংকট, তুর্ভিক্ষ, মহামারী, ভূমিকম্প প্রভৃতি কারণে মাকুষের অশেষ তুর্গতি দেখা দেয়। শাসকদের ওদাদীক্ত ও উৎপীড়নে দেশের এক শ্রেণীর লোকের মধ্যে তীব্র প্রতিক্রিয়া শুরু হয়। রবীক্রনাথের মনেও তথন চলেছিল ছটি ভিন্ন ধারার দ্বন্দংঘাত: একদিকে কোলাহলমূক পরিবেশে সাহিত্যসাধনার আবেগ, অপরদিকে নতুন সমাজবোধ ও স্বদেশের কলাণ বাসনা। রবীক্রনাথের সম্পাদনায় নবপর্যায়ে 'বঙ্গদর্শন' (১৯০১) আর 'সাধনা' পত্রিকায় (১৮৯১-৯৫) 'রাষ্ট্রনীতি ও ধর্মনীতি' 'রাজকুটুম' 'ঘ্যাঘ্ষি' 'ধর্মবোধের দৃষ্টান্ত' প্রভৃতি প্রবন্ধে কবির যুগচেতনা ফুটে ওঠে।

ফরাসি রাষ্ট্রবিদ্ ও ঐতিহাসিক ফ্রাঁসোয়া গিজো (১৭৮৭-১৮৭৪) নিখিত পাশ্চান্তা সভাতার ইতিহাস বিষয়ক গ্রন্থের আলোচনা প্রসঙ্গে কবি 'প্রাচা ও পাশ্চান্তা সভাতা' নামে এক প্রথমে উভয় সভাতার মৌল পার্থক্য তুলে ধরেন। 'নেশন কী' এই প্রবম্ধে তিনি ফরাসি ঐতিহাসিক এর্নেস্ত রেনা (১৮২৩-১২)-র নেশন-তত্ত্বের আলোচনা প্রসঙ্গে বলেন সামাজ্যবাদ নেশনবাদেরই পরিণাম এবং রাষ্ট্রধর্মে মানবধর্মের স্থান নগণা।

'নৈবেছ' (১৯০১) কাব্যগ্রন্থের প্রকাশ রবীক্রমানদের ধারা পরিবর্তনের ফচনা করে। তার আগে 'এবার ফিরাও মোরে' (১৮৯৪) কবিভাটি যেন তারই পূর্বঘোষণা। বিশ শতকের প্রাঞ্জানেই কবি জাতীয়তাবাদ ও সাম্রাজ্যবাদের বিশ্ববাদী তাওবলীলা প্রতাক্ষ করেছিলেন। ফলে ইউরোপীয় উদারতত্ত্বে আস্বাহারিয়ে কেলেন। তথন থেকেই তার মনে বিশ্বজনীন চেতনা ঘন হতে শুরু করে। 'ইংরেজ ও ভারতবাদী' 'রাজনীতির দ্বিধা' 'সফলতার সত্নপায়' প্রভৃতি নানা রচনায় তাঁর এই নব্যচেতনা ক্রমশং প্রকাশ পায়।

কার্জনের ইউনিভার্দিটি বিল ও বঙ্গব্যবচ্ছেদ প্রস্তাবকে (১৯০০) উপলক্ষ করে বাংলাদেশে এক অভূতপূর্ব আন্দোলন হাই হয়। সেই আন্দোলনে ববান্দ্রনাথের ভূমিকা ছিল বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। কবির দেশাগ্রনাধক বিখ্যাত গানগুলির অধিকাংশই সেইসময়ে রচিত হয়। 'ইম্পিরিয়ালিজম' প্রবন্ধে কবি সাম্রাজ্ঞানদর স্বরূপ উদ্ঘটিত করেন।

১৯০৪ সালে কলকাতায় 'শিবাজী উৎসব' একটি শ্বরণায় ঘটনা। উৎসবের প্রধান অঙ্গ ছিল শক্তিরূপিণী ভবানীর পূজা। মোগল আধিপতা থেকে দেশকে স্থাধীন করার যে ব্রত শিবাজী গ্রহণ করেছিলেন দেই সাদর্শেরই পুনক্জজীবন ছিল উৎসবের লক্ষা। দেই উপলক্ষে আয়োজিত এক জনসভায় কবি তার 'শিবাজী উৎসব' প্রস্কৃতি পাঠ করেন। উৎসবে তার সংযোগ ও সমর্থন ছিল আংশিক; কারণ শক্তিপূজা ও রাষ্ট্রীয় সাধনায় সাম্প্রদায়িকতার অভুপ্রবেশ ঘটানোর তিনি বিরোধী ছিলেন। ১৯০৫ সালের ১৬ অক্টোবর বঙ্গভাগের বিক্লাক তিনি রামেল্রস্কার ত্রিবেদীর সহমোগিলার 'রাগীবন্ধন' উৎসবের আয়োজন করেন এবং 'কেডারেশন হল' প্রাইণ্ডে (মিলন-মন্দির) আনন্দমোহন বস্তব সভাগতিত্বে এক জনসভায় কবি প্রতিজ্ঞাণত পাঠ করেন। সেইদিন বাগবাজারে পশুপতি বস্তব গৃহপ্রাঙ্গণে এক বিশাল জনসমাবেশে কবির আবেগময় ভাষণের কলে জাতায় ভাঙারে পঞ্চাশ হাজার টাকা সংগৃহীত হয়েছিল। এইসময়ে স্বদেশা শিল্পবানিজ্যের প্রসারকল্পে কবির সম্পাদনায় 'ভাঙার' নামে একটি প্রিকা প্রকাশিত হয়ত্ব

খনেশা আলোলনের সময়ে বক্তা, গান ও প্রবন্ধ রচনার মধ্যে দিয়ে ছনেচেনা ফটির সঙ্গেই তিনি ছাতীয় শিকার প্রবংগনও পত্রিয় হন; বিশেষ করে মখন বক্তক্ষের সপাহখানেক পর বাংলা সরকারের চাক সেত্রেটারী কালাইল ছুলকলেছের অধ্যক্ষদের কাছে চাত্রদের খদেশা আলোলনে যোগদান নিধিছ করেন। রবীমূলার সে-সময়ে ছাতীয় বিভালয় স্থাপনের জন্ম দেশবানীকে উদাস আহ্বান জানান।

ভারতীয় রাজনতির ভংকালীন চর্মণন্ধী ও নর্মণন্ধী কোনও দলেরই মতে তিনি সায় দিতে গারেন নি । নর্মণন্ধাদের সঙ্গে সাধারণ মান্ত্রের সম্পর্ক ছিল কালে। অপরাদকে চর্মণন্ধীরা রাজনৈতিক ভংপরতাকেই অতি বেশি প্রাধান্ত দেওবার পরত দেশগণনে তারা অবকাশ পেতেন না । ব্লীজনার রাজনৈতিক ভংকাতি ওপত লা প্রতাভ সন্তামবাদী কিলাকলাপের বিরোধী তিলেন। 'পথ ও গালেয়' প্রবন্ধে বিপ্রবাদের ব'রবেরর প্রশাসন করেন, কিন্তু হিংসাম্মক গোপন ক্রতংপরতা সমর্থন করেন নি । পর্বতীকালে 'ছরে বাইরে' (১৯১৬) উপন্তামে স্থাসবাদী আদর্শের প্রতি তার প্রজন্ম বাত্রাক্ষ মনোভাব শ্বাই হয়ে ওঠে। করি অভ্নান করেন স্থাজতিকের বিরোধী ও প্রতি করি করেন করেন স্থাজতিকের বিরোধী ও প্রতি করি করেন করেন স্থাজতিক ব্যাস্থাসবাতিরেকে দেশের প্রক্রন্ত উন্নিভ সন্থন নয়, দেশবাসীর চেতনা ও নৈতিক নবজ্বর ভিন্ন নিছক ব্যাস্থ্য মান্ত্রেলে ভ্রাহিত বাহ্ন স্থাজতিক ক্রেলাভ ঘচ্বেনা।

এই সময়ে রবাজনাথের বিখাত 'স্বদেশী সমাজ' প্রবন্ধটি (১৯০৪) রচিত হয়। এই প্রকটিকেই তার রাষ্ট্রদর্শনের পূর্বাভাষ বলা যায়। তাতে তার দেশগ্যনের এক ওক্ষপ্ত ও মৌলিক পরিকল্পনার রেথাচিত্র পান্তয়া যায়। কবি রাষ্ট্র অপেলা ১৯ছিগ্যনের উপর অধিক গুরুত আরোপ করেন। বিদেশী শাসক পরিচালিত রাষ্ট্রনবন্ধবি বিকল্প সামাজিক ও অর্থনৈতিক পুন্পঠনের একটি কাঠামোরইক্ষিত তিনি সেই পরিকল্পনাটিতে দিয়েছিলেন। কবির মতে নিজেদের শিল্প-বাণিজ্ঞা নিজেরাই গড়ব; শালিদি প্রথার সাহায়ে নিজেদের বিবাদবিসং-বাদের নিজানি করব; শান্তিরক্ষার জন্ম স্বেচ্ছাদেরক দল থাকরে; শিক্ষাবারত্বা হবে সরকারি প্রভাব থেকে মুক্ত; বিদেশী শাসকদের সঙ্গে এই সমাজের কোনও সহন্ধ যেমন থাকরে না, ভেমনি ভার সঙ্গে সংঘর্ণরও প্রয়োজন দেখা দেবে না। আয়ার্লাণ্ডের প্রাণীয়তাবাদীরা ইংরেজ সরকারের পাশাপাশি অঞ্জ্ঞপ সমান্তরাল এক শাসনকাসামো গড়ে ভোলার প্রয়ামী হয়েছিল। রবীজ্ঞনাপও ঠিক ভেমনি একটি সমান্তরাল পূর্ণাক্ষ সমাজবারত্বা গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন-- যার শক্তিক্রমে ইংরেজ শাসকদের নিংসহায় ও নিজিয় করে তুলতে চেয়েছিলেন-- যার শক্তিক্রমে ইংরেজ শাসকদের নিংসহায় ও নিজিয় করে তুলতে। ভাতে এই কথা বলা হয় যে ক্যেকটি গ্রামের সমন্ত্রেয় গঠিত এক একটি মন্তল ভাকের মন্তর্পে বসে গ্রামীণ উন্নয়ন ও হিতকর্ম পরিচালনা করবে। ছেলা ও গ্রামীণ প্রায়ে ক্যাবিজ্ঞস্ক সংস্থান্তলির স্বাক্রির থাকরে প্রাক্রি প্রতিনিধি সভা। এ বিস্তুর্গে বিপিনচন্ত্র ও চিত্তরপ্রনের সঙ্গে ভাবে যিল দেখা যায়। পরবভীকালে মানবেজনাথ দেশবাণী পিরামিত-আকারে যে-গণপরিষদ গঠনের প্রস্তাব করেছিলেন ভারও প্রস্তুর্গি দেশবাণী পিরামিত-আকারে মুলোচ্ছেদ ঘটানো। কবি কর্তক কল্পিভ উক্ত সমাজ্বের রূপায়ণকল্পে স্বন্ধত্ব ও প্রভিজ্ঞাপ্তর রচিত হণ্ডাছল।

ববীস্থনাথের সমান্তবাল সমাজ ও শাসনবাবস্থা গড়ার পরিকল্পনা দেশবাসী গ্রহণ করে নি। সদেশা আন্দোলনের উপাপ গঠনমূলক পথে অগ্রসর না হয়ে জালাময়ী বঞ্জা, উত্তেজনা ও সন্থাসবাদী বিক্ষোভের রূপ নেয়। রাজনৈতিক ডাকাতি, গুপ্রহত্যা প্রভৃতি ক্রিয়াকলাপে তার সমর্থন চিল না। তবে ঐপথে যেতে গিয়ে দেশের জন্ম যেসব মৃত্যুবরণ করেন ইাদের দেশভক্তির প্রতি শ্রাজালানতে তিনি কৃতিত হন নি।

নৌবলির সভাপতিত্ব কলকাতা কংগ্রেমের (১৯০৬) পর দেশের জাতীয় আন্দোলনে নবম ও চরমল্ফাদের বিভেদ প্রকট হয়ে উঠলে রবীন্ধনাথ ও দলের মিলনসাধনে তৎপর হন। কিন্তু তার প্রাস নিম্পুল হয়। তোম্পনী রে সম্প্রন না করলেও জাতীয় ঐকোর স্থার্থে দিনি দেশবাসাকে স্থ্রেক্তনাপের নেতৃহ মেনে নেবার আহ্বান জানান। স্থাট কংগ্রেম।১৯০৭) পও হয়ে যাবার পর প্রকাশ্ত রাজনীতি থেকে তিনি কিচ্চা সবে দাঁডান। ১৯০৮ সালে পাবনাম ব্লায় প্রাদেশিক সম্মেলনে উভ্যাপকের মিলনসাধনের জ্লা রবীন্ধনাথকে সভাপতি করা হয়। পাবনা সম্মেলনের ভাষণত ভার রাইচিন্তার নতুন দৃষ্টিভলীর প্রিচ্ছ বহন করে। রাজনৈতিক বিভ্রার প্রিবর্থে আগামী দিনের গঠনমূলক দেশপেবার

নতুন পথের ইঙ্গিত তাঁর দেই ভাষণে পাওয়া যায়। এরপর কবির জীবনে নতুন অধ্যায়ের স্টনা দেখা দেয়; সাহিত্যসাধনায় তিনি সম্পূর্ণ আত্মনিয়োগ করেন।

খদেশ আন্দোলনের সময়ে হিন্ধুধর্মের সঙ্গে জাতীয় আন্দোলন অচ্ছেগভাবে যুক্ত হয়ে পড়েছিল। এজন্তে দেশের অন্তান্ত বিশেষ করে চরমণ্স্থী রাষ্ট্রনায়কদের সঙ্গে ববীক্সনাগও কিছ্টা দায়ী ছিলেন। আন্দোলনের শেষভাগে তাঁর নতুন চেতনা দেখা দেয়। কবি এই সময় থেকে বিশেষভাবে অন্নভব করেন যে শংকী- ধর্মবোধ ও অন্ধ দেশাহাচিত্বা থেকে মুক্ত বিশ্বমানবভার আদর্শ প্রচারিত হওয়া প্রয়োজন , তার এই নতুন চেতনা স্থম্পট হয়ে ওঠে 'গোরা' উপন্যাদটিতে (১৯১০)। রাষ্ট্র সংক্রান্ত দকল বিধয়কেই তিনি নতুন দৃষ্টিতে দেখতে শুরু করেন। 'গীতাঞ্লি' (১৯১০) কাবাগ্রন্থের অন্তর্গত 'ভারতভীর্থ' 'দীনের সংগীত' 'গ্ৰুমানিত' প্ৰভৃতি ক্বিভায় তাঁর ন্বা-দেশাগুবোধ ও বিখ-মান্বতন্ত্ৰী মনোভাব দেখা দেয়। বয়কট ও বদেশী আন্দোলন যে দেশকে অনভিপ্রেত পথে নিয়ে চলেছিল দে সম্পর্কে তিনি স্থিবনিশ্চিত হন। সামান্ত্রিক ও আধ্যাব্যিক বিষয়েও তার নতুন চিন্তা দেখা যায়। এ সময়কার একটি উল্লেখযোগা ঘটনা পুত্র রথীন্দ্র-নাথের বিধবাবিবাহ দেওয়া (১৩১৬ বঙ্গাব্দ)। 'অচলাম্নতন' (১৯১২) নাটকে কবি কুসংস্কারাচ্ছার চিন্দু ঐতিহের বিরুদ্ধে অস্পুখদের অনড় সমাজকে ভাঙার ইঞ্চিত করেন শান্তিনিকেজনের মন্দিরে এতকাল প্রধানতঃ ঔপনিষদ প্রাথনারই স্থান ছিল। অতঃপর বৌদ্ধ, ইদলাম ও গ্রীষ্টধর্মের আলোচনাও অন্তর্ভুক্ত হল। 'শাস্তিনিকেতন' গ্রন্থের উপদেশমালায় (১-৮ খণ্ড, ১৩১৫-১৬ বঙ্গাব্দ) তিনি সনাতন হিন্দুয়ানি বা আদি এক্সিদ্মাজের সংকীর্ণ আধ্যাত্মিক গণ্ডি অভিক্রমের সঙ্গেই পাশ্যান্তোর উগ্র জাভীয়ভাবাদের বিপরীতে নিথিল বিশ্বমানবের বাণী প্রচার ক্রপ্রেন।

সক্রিয় রাজনীতি থেকে সরে গিয়ে কবি 'তববোধিনী পত্রিকা'র সম্পাদনা (১৯১১-১৪) ও পল্লীসংগঠনকর্মে আত্মনিয়োগ করেন। তৃতীয়বার তিনি ইউরোপ পর্যনেন যান। নোবেল প্রস্নারপ্রাপ্তি তার পরের ঘটনা (১৯১৩)। তার সভাপতিই গঠিত 'বঙ্গায় হিতসাধনমণ্ডলী' সমাজোন্নয়নের এক বিস্তৃত কর্মস্থাটী গ্রহণ করে (১৯১৫)। প্রাক্তন বিপ্লবা অতুল সেন ও তার সঙ্গীদের সহযোগিতায় ররীন্দ্রনার তার সমাজোন্নয়ন পরিকল্পনাকে প্রামাঞ্চলে রূপায়ণের প্রয়ামী হন। অতুল সেন অক্সাং গ্রেপ্তার ও অন্তর্নাণ হয়ে পড়ায় কবির সে-প্রচেষ্টা অসমাপ্ত থেকে যায়।

ইতিমধ্যে প্রথম বিশ্বমহানৃদ্ধ (১৯১৪) শুক হয়ে যাওয়ায় রবীন্তনাথ খুবই বিচলিত হয়ে পড়েন। বিভিন্ন লেখায় ভার প্রতিক্রিয়া ফুটে ৬৫০। 'লডাইয়ের মূল' প্রবদ্ধে তিনি মৃদ্ধের কারণ ও পরিণতি বিশ্রেষণ করেন। বিশ্বমহানৃদ্ধের পর ইউরোপে রোমাঁ রোলাঁ, আরি বারবৃদ্ধ, বাটাণ্ড রাদেল প্রমূথ বিহুৎবল বিশ্বের আদীন বিবেকদম্পন্ন বৃদ্ধিজীবীদের এক সংঘরদ্ধ আন্দোলনের স্তর্পাত করেন। তারা 'Declaration of Independence of Spirit' নামে একটি পাচারপত্র কবির স্বাক্ষরের জন্ম পাঠান। কবি তাতে সাক্ষর করে নিজেকে দেই আন্দোলনের সঙ্কে করেন।

বিশ্বশান্তি ও সংস্কৃতির মিলনকেক্সম্বরূপ 'বিশ্বভারতী' প্রতিষ্ঠা (১৯২২) কবির নবজীবনবাধের এক উল্লেখযোগ্য নিদ্শন। দেশ ও বিদেশের বহু গুণার সাংহাযোকবির নিখিলমানব চিন্তা যেন মৃত হয়ে ওঠে। সেই সময়ে দেশে সরকার নিমন্ত্রিভ বিশ্ববিত্যালয়গুলির শিক্ষাব্যবস্থায় লোকে ক্রমেই বীতশ্রেদ্ধ হয়ে উঠিছিল। রবীক্সনাথ শিক্ষাপ্মস্থার উপর 'অসংস্থায়ের কারণ' 'বিতার ঘাচাই' 'বিত্যাপ্মবায়' নামে তিনটি প্রবৃদ্ধে এক নতুন আলোকপাত করেন।

১৯১৭ সালে কলকাতা কংগ্রেসে আানি বেশাণ্টকে সভানেত্রী করার প্রস্তাব নিয়ে যথন তুমূল মতবিরোধ দেখা দেয় তথন রবীন্দ্রনাপের মধ্যস্থায় প্রস্তাবি গৃহীত হয় ও বিবাদের নিম্পত্রি ঘটে। এক্ষেত্রে রবীন্দ্রনাপ যেমন চরমণস্থীদের সমর্থন করেছিলেন অক্সদিকে তেমনি অভাগনা সমিতির সভাপতির পদে বৈকুণ্ঠনাপ দেনের নাম প্রস্তাব করে নরমপন্থীদের তুই করেন। ফলে উভয় পঞ্চের মধ্যে একটা ঐক্য সাধিত হয়। এই সময় থেকে ভারতীয় রাজনীতিতে গান্ধীর প্রভাব বৃদ্ধি পেতে থাকে। ১৯১৯ সালে রাউনাট আইলের বিক্রে গান্ধীর সভাগ্রেছ আন্দোলন তাঁর আকার ধারণ করলে ঐ বছর ১০ এপ্রিল জালিয়ান প্র্যালাবাগ্য হত্যাকাণ্ড ঘটে। প্রতিবাদে রবীন্দ্রনাথের নাইট উপাধি পরিভাগ্রের কথা স্থিবিদিত। এই প্রসঙ্গে উল্লেখ্য যে উক্ত হত্যাকাণ্ডের প্রতিবাদে প্রথমদিকে একমার রবীন্দ্রনাথই অপ্রথা হয়েছিলেন।

১৯২২ সালে শান্তিনিকে ভনের অদৃরে জ্রীনিকেন্ডনে Rural Reconstruction বা পল্লী সংগঠন প্রভিষ্ঠানের উদ্বোধন হয়। তার প্রথম পরিচালক ভিলেন লেনান্ড কে. এলমহান্টা বায়নিবাহের জন্ম আমেরিকা থেকে অর্থ সংগৃহীত হয়।

রবীন্দ্রনাথের কবিমন একদিকে যেমন চাইত কোলাংলমুক্ত নিভ্ত পরিবেশে শিল্পদাধনায় আয়ুসমাহিত হয়ে গাকতে, অপর্দিকে একঘেঁয়ে গৃহজীবন থেকে মৃত্য হয়ে দেশ ও বিদেশের মাটি ও মাঞ্চকে প্রভাকতারে জানতে। তার মধ্যে অবজ্ঞ বিশ্বভাব তার জন্ম আর্থ সংগ্রহের উদ্দেশ্য ও থাকত। বারো বার বিশ্ব পরি কমায় একমাত্র অস্ট্রেলিয়া ভাঙা বাকি পাঁচটি মহাদেশের অধিকাংশই তিনি সকর করেন। সে-সব দেশের বহু জননেতা ও মনীধীর সংস্পর্শে আসেন, লাভ করেন বিপুল সংবর্ধনা। রাশিয়ায় স্টালিনের সঙ্গে সাক্ষাং ঘটে নি; ই শালিতে মুগোলিনির আতিগাগ্রহণ পরে অনেক বিভাতির স্পৃষ্টি করে। প্রথম বিশ্ব-সহাস্থ্যের পর কবি ফান্সে বলক্ষন পরিদর্শন করেছিলেন। বিশ্বপ্রটনকালে প্রদর্শ, চিঠিপত্র ও দিনলিপিগুলি Religion of Man, Sadhana, Personality, Nationalism, 'রাশিয়ার চিঠি' প্রভৃতি গ্রন্থে সংকলিত হয়েছে।

হ্মাপান ও যুক্তরাই পরিভ্রমণকালে নানাম্বানে কবি যেদ্ব বক্তভা দিয়ে-ছিলেন (১৯১৮-১৭) পারই ক্ষেক্টি একত্রে 'রাশন্তালিছ্ম' গ্রন্থে সংকলিত হয়। তার প্রথম রচনাটিতে তিনি পশ্চিমী সভাতার অন্তবিরোধ তলে ধরে দেখিয়েছেন, পশ্চিমা সভাতায় একদিকে চলেছে মুক্ত মানদের অবাধ বিকাশ ও জ্ঞানের অভিযান, যার ফলে ইউরোপ দাবা বিশ্বের ভীর্ণস্থানে পরিনত হয়েছে: অতাদিকে পশ্চিমী সভাতা আশীমভাবাদের বেদীমূলে বাক্তিকে উৎসর্গ করে নিবিবেক क्यशालालन भाषाकानामी मिलिककार भन्न १८४ भरताह । कनित्र भरत জাপীয় শ্বাদ একটি মহামারী, যাব ক্মবিস্তারী আক্মণে মানবসভাতঃ বিশেল ; পশ্চিমে উদ্বৰ জাতীয় শ্ৰাদ দেখানকাৰই সভাতাকে গ্ৰাস কৰতে উভত্ত হয়েছে। ৰিতীয় রচনাটতে ববান্দ্রনাথ আত্মঘাতী পশ্চিমী সভাতার অঞ্গামী জাপানে আর্থিয়ভাবাদের উদ্ধব ও সম্প্রদারণে শক্ষা প্রকাশ করেছেন। পারস্পরিক মহযোগি হার মধ্যে দিয়ে ব্যক্তিমাতুষকে চিন্তা ও আল্লেপ্রকাশের স্বাধীন হা দান करत य-हें छेरवान मछ। शत छैरकर्य भाषन करत्रह, भिशादन हरलएह तारहेत युपकार्ष्म वाष्टित निकान, क्याडांत लालभाग जावनी हित विभक्त। हे हेर्वाशीय শভাতার অমৃতধারার আলাদ না নিয়ে তার হলাগল লানে জালানকে উল্ভ দেখে ব্ৰীন্দ্ৰনাথ জাবানের চিন্তানীলদের সভক করে দেন। তৃতীয় বুচনায় তিনি দেখিয়েছেন যে পশ্চিমী সভ্যতা একদিকে ভারতের তমসাচ্চন্ন জভতা দুর করে भक्तांतात्वत प्रविश्वं करत्रह ; किन अप्तिमित एष्टि कर्रह छ। नेप्र श-বাদের বিয়াক পরিবেশ। ব্রীশ্রনাথের মতে ভারতের ঐতিহা হল নিভিন্ন গোষ্টা, मण्यभाग । भर्दत देविष्ठा दर्भाग द्वारा महत्याति । त मण्यक गर्म दहाला। শহিষ্টার পথ ভাগে করে আত্মাতী জানীয় গ্রাদের প্রতি ভারতের আরুষ্ট হওয়ার অর্থ পণ্যাতকে অনিবার্থ করা ছাড়া আর কিছু নয়। জাণিবিবেশের পরিবর্তে ভারত দারা বিশ্বকে এমন এক পথ দেখাতে পারে যা ব্যক্তির বিকাশ ও দার্বজনীন ঐকোর দাদনায় সমগ্র মানব সমাজকে উঘুজ করে তুলবে। বলা বাজ্লা রবীন্দ্রনাণের এই বিশ্বজনীন মনোভাব তীব নিন্দা ও সমালোচনার বিশয় হয়। প্রথম মহামুজের (১৯১৪-১৮) ভয়াবহ অভিজ্ঞাতা থেকেই মামুধ নেশনতিরে সচেতন হয়ে বিশ্বরাপী অবক্ষয়ের পর পরিভাগে করেব বলেই তিনি আশা করেবিতান। ১৯১২ থেকে ১৯৩২ সাল পশস্ত তিনি বিশ্বের বিভিন্ন দেশ পরিভ্রমণ করে তার বিশ্বজনীন আদর্শ প্রচার করেন।

রবান্দ্রনাথ গান্ধীর অন্তংযাগ আন্দোলনে নীতিগতভাবে সায় দিছে পারেন নি। লালা লাজপতের সভাপতিত্বে কলকাতা কংগ্রেসে (১৯২০) অসহযোগ আন্দোলনের প্রস্তাব গৃহীত হয়েছিল। ঐ-নীতি রবীন্দ্রনাথের কাচে নগুল্পকরূপে প্রতিভাত হয়। তিনি বিদেশী পদা বয়কটের পরিবর্ধে অদেশী শিল্পবাণিকা ও বিদেশী শিলার পরিবর্ধে দেশীয় ঐতিহাবং শিলার প্রবাদন চেয়েছিলেন। চরকাত্রে ও অহিংস রাজনীতির ফাকাবুলি তার কাচে প্রকাশাগ হয় নি। চৌরি-চৌরায় (১৯২২) দেশের নামে জনতার উন্মন্তা ও চৌকিদারদের হ শাকাভের পর অসহযোগ আন্দোলন বার্থভায় প্রবর্ধিত হবার প্রেই ববীন্দ্রনাথ একটি খোলা চিটিতে তথকালীন নেতাদের সত্রক করে বলেছিলেন যে অহিশা মধ্যের প্রয়োগে বিপদ অনেক; লোকের মনকে প্রস্তুত্ব না করে আন্দোলনে নামানো আর রণপ্রস্তুত্বির প্রেই মৃদ্ধে সৈল পাসানে। একই। জোধকে উত্তেজিত করে অহিংসার মন্দ্রভাবে বশ করা যায় না। জোধ তার ইন্ধন থোঁছে।

১৯৩১ সালে হিজলী বন্দালায় রাজবন্দীদের উপর গুলিবরণ ও হতার প্রতিবাদে কলকা গায় বিভিন্ন জনসভাগ তিনি সরকারি আচবণের নিলা করেন। রবীজ্ঞনাথ গান্ধীর অসহযোগ আন্দোলন সমর্থন করেন নি বটে, ওরে ১৯৩২ সালে গান্ধীর আমরণ অনশন প্রচেপ্তায় তিনি আত্তপ্ত বিচলিত হয়ে গান্ধীকে অনশন থেকে প্রতিনিত্র করেন ১৯৩২ সালের ভারতীয় শাসন বাবস্থার বিকল্পে অসন্তোম প্রকাশ করে তিনি বলেছিলেন যে হত্রের যতিনি রাদেশকে ভারের মুসের মধ্যে রাখতে চাইবে তিনিন কলিন তাদের প্রক্রে তিনিন রাম্পত্র প্রদান করা নিজল। কলানে যথন বলেছিলেন তথন ছিতীয় বিশ্বমাহাদ্দ প্রক্র হত্তে বছর চারেক ব্যক্তি, চীনের বিকল্পে সেইসময়ে জালানের অভিযানকেও ভিনি নিল্যা করেন।

১৯৩৬ সালে সাম্প্রদায়িক বাঁটোয়ারার ভিত্তিতে ভারত শাসন আইন সংস্কারের বিরুদ্ধে আহুত জনসভায় ববীন্দ্রনাথ সভাপতিত্ব করেন। দেশের সাম্প্রদায়িক নমস্থা সম্বন্ধে তাঁর ধর্মনিরপেক্ষ, যুক্তিপূর্ণ ও আধুনিক মনের পরিচয় পাওয়া যায়। 'কালাস্তর' গ্রন্থের বিভিন্ন প্রবন্ধ ও 'কালের যাত্রা' নাটিকায় তিনি ধর্মমূঢতাকে ধিকার জানান এবং হিন্দুম্পল্মানের দামাজিক বৈধ্যোর কঠোর স্মালোচনা করেন। তাঁর মতে হিন্মুদলমানের মিলনের ফাঁকাবুলি আওড়ালে চলবেন।— চাই উভয়ের সর্বাঙ্গীণ সমকক্ষতা। থিলাফং আন্দোলনের মধ্যে দিয়ে মধ্য-যগোচিত ধর্মবিশাসকে সমর্থন করে গান্ধীপন্থী নেতারা মুদলমানদের দলে ভেড়ানোর যে পদ্ধতি গ্রহণ করেছিলেন তাতে রবীন্দ্রনাথের সমর্থন ছিল না। প্রিণামে সেই ধর্মচেতনা ধর্মান্ধতায় রূপান্তরিত হয়— দেখা দেয় নানা বিষয়ে সাম্প্রদায়িক মতবিরোধ। ধর্ম ও রাজনীতির মধ্যে জট পাকানোর সমালোচনা করে তিনি 'দমস্তা' ও 'দমাধান' প্রবন্ধ ছটি লেখেন। স্বামী প্রদানন্দকে হত্যার পর তিনি লিখেছিলেন: 'ভারতবর্ষের অধিবাদীদের ছটি মোটা ভাগ, হিন্দু ও মদলমান। যদি ভাবি মুদলমানদের অস্বীকার করে এক পাশে দরিয়ে দিলেই দেশের সকল মঙ্গল প্রচেষ্টা সফল হবে, তা হলে বডই ভুল করব। ছাদের পাচটা কডিকে মানব, বাকি তিনটে কড়িকে মানবই না, এটা বিরক্তির কথা হতে পারে, कि इ ज्ञान-वकात भरक छन्छित कथा नय। यांगारनत नवरहरत्र वर्षा प्रमञ्ज বড়ো তুর্গতি ঘটে যথন মান্তব মান্তবের পাশে রয়েছে, অথচ পরস্পরের মধ্যে সুসন্ধ নেই, অথবা সে সমন্ধ বিকৃত'।°

ববীন্দ্রনাথ ধর্মকে মানতেন, ধর্মতন্থকে নয়। ধর্মীয় সহিষ্ণৃতা, সমতাবোধ ও সম্প্রীতির বিষয়ে তার উপর রামমোহন ও কেশবচন্দ্রের প্রভাব লক্ষণীয়। দেশের রাজনৈতিক কর্মতংপরতায় প্রত্যক্ষ সংযোগ নাথাকলেও দেশ ও বিদেশের রাজনৈতিক নেতারা আলাপআলোচনা ও পরামর্শের জন্ম কবির কাছে অহরহ যাতায়াত করতেন। ত্রিপুরী কংগ্রেসের (১৯৩৯) পর স্থভাষচন্দ্রের উপর যে শান্তিবিধান হয় তা প্রত্যাহার করে নেবার জন্মে রবীন্দ্রনাথ গান্ধীকে অন্ধরোধ জানিয়েছিলেন। গান্ধী জানান যে তা সম্ভব নয়। তৎকালীন কংগ্রেসের কর্মধারা সম্পর্কে অমিয় চক্রবর্তাকে কবি এক পত্রে লিখেছিলেন: 'কংগ্রেসনামধারী যে প্রতিষ্ঠান ভারতবর্ষে আন্দোলন জাগিয়েছিল তার কথা তো জানা আছে। তার আন্দোলন ছিল বাইরের দিকে। দেশের জনগণের অন্ধবের দিকে সে তাকায় নি, তাকে জাগায় নি; স্বদেশের পরিত্রাণের জন্যে সে করুণ দৃষ্টিতে পথ তাকিয়ে ছিল

বাইরেকার উপর ওয়ালার দিকে · · কংগ্রেদের অন্তঃসঞ্চিত ক্ষমতার তাপ হয়তো তার অন্ধান্ত্যের কারণ হয়ে উঠেছে বলে সন্দেহ করি। যাঁরা এর কেন্দ্রন্থলে এই শক্তিকে বিশিষ্ট ভাবে অধিকার করে আছেন, সংকটের সময় তাঁদের ধৈর্যচ্যুতি হয়েছে, বিচারবৃদ্ধি সোজা পথে চলে নি। পরস্পরের প্রতি যে শ্রন্ধা ও সৌজন্ত — যে বৈধতা রক্ষা করলে যথার্থভাবে কংগ্রেদের বল ও সম্মান রক্ষা হত তার ব্যভিচার ঘটতে দেখা গেছে; এই ব্যবহারবিক্নতির যুলে আছে শক্তিস্পর্ধার প্রভাব'।

এরপর রাজনৈতিক দলাদলি ও সংঘর্ষে বাংলাদেশের ক্রন্ত অবনতি দেখে রবীন্দ্রনাথ বাথা প্রকাশ করেন। একদিকে দেশে দলাদলি, রেষারেষি, সাম্প্রদায়িকতা ইত্যাদির প্রাবল্য, ওদিকে দেশের বাইরে বিশ্বমহাযুদ্ধ লেগে গেছে। রবীন্দ্রনাথ মার্কিন রাষ্ট্রপতি রুক্তভেন্টকে শাস্তি স্থাপনে উত্যোগী হবার জন্ত এক তারবার্তা পাঠান। রাজনীতি ও স্বাধীনতার সংগ্রাম সম্পর্কে রবীন্দ্রনাথের সর্বশেষ লেথা হল (৫ জুন, ১৯৪১) ব্রিটিশ পার্লামেন্টের সদস্যা শ্রীমতী রাধবোর্নের ভারতীয় নেতাদের বিশেষ করে জগুহরলাল সম্পর্কে লিখিত এক প্রবন্ধের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জ্ঞাপন। অধিকাংশ দেশনেতা ও জওহরলাল তথন কারারুদ্ধ ছিলেন বলেই রবীন্দ্রনাথের মনে বিশেষ ব্যথা লাগে।

জীবনের শেষ জন্মদিনে রবীজ্ঞনাথ 'দভ্যতার সংকট' প্রবন্ধে দারা বিশ্বে প্রদার্থমাণ মৃদ্ধের প্রেক্ষাপটে মানব সংস্কৃতির চরম বিনাশের আশক্ষা প্রকাশ করেন এবং সমগ্র মানবসমাজকে শোনান তাঁর শেষ দাবধানবাণী।

## তুই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

রবীক্রদর্শনে মানবসভাতার ত্টি বিরাট ঐতিহ্বের মিলন দেখা যায়। একটি হচ্ছে ভারতের উপনিষদ ঐতিহ্য— যার প্রভাবে প্রাচীন ম্নিঞ্চিদ্রের মতো তিনিও মনে করতেন যে বিশ্বচরাচর বিশেষ এক কলাাণকর সত্তার অভিব্যক্তি— সর্ববিধ বিষয়ের পিছনে এমন এক চৈতক্তময় পুরুষ বিরাজ করেন যিনি বছ ও বিচিত্র স্বকিছুকে সদাই সামজক্তময় ও সংগতিপূর্ণ করে তোলেন। পিতীয়টি হচ্ছে পাশ্চাক্তোর রেনেসাঁসধর্মী মানবভর্গী ঐতিহ্য— যার মৃথ্য উপাদান যে স্বয়ং মালুষ তা ক্রকণাটিতেই স্থপরিক্ট। প্রোটাগোরাদের 'মালুষ স্বকিছুর মাপকাঠি' কিংবা

চণ্ডীদাদের 'সবার উপর মান্ন্রষ সত্য'— মানবতন্ত্রের মূলকথা। মানবতন্ত্রে বৃদ্ধির চর্চা ও মৃক্তির সাধনা অঙ্গাঙ্গীভাবে যুক্ত। মানবতন্ত্রীর দৃষ্টিতে মান্ন্রষ কেবল সব-কিছুর মাপকাঠি নয়, মান্ন্রষ্ট মন্ত্রমুগ্রের একমাত্র উৎস; মান্ন্র্রের সবকিছু অর্থাৎ তার উৎপত্তি, অবস্থান ও পরিণতির পশ্চাতে কল্পিত কোনও শক্তি বা সত্তা নেই। তাবলে এ-সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়াঠিক নয় যে মানবতন্ত্রের পূর্বস্থারীরা সবাই নান্তিক ছিলেন। তাঁদের মধ্যে অনেকেই ইশ্বরে আগক্তি ও ধর্মবিশাস থেকে বিচ্যুত হন নি। সেইসঙ্গে অবস্থা একথাও মানতে হবে যে তাঁদের চিন্তাভাবনা মূলতঃ পার্থিব বিষয়েই আবন্ধ থাকত এবং তাঁদের চেত্তনা ও কর্মতৎপরতা যতই দৃঢ় ও স্থাপট্ট হয়ে ওঠে ততই তাঁদের মধ্যে মঠমন্দির ও চার্চের প্রভাব ক্ষীণ হয়ে আদে। রবীক্তনাথ ছিলেন এমনি একজন আধ্যান্থিক মানবতন্ত্রী।

পৈতৃকস্ত্রে প্রাপ্ত একেশ্বর্বাদী চিন্তায় তিনি সর্বেশ্বর্বাদী ব্যক্ষনা প্রদান করেছিলেন। একেশ্বরের প্রতি ভক্তি ও শ্রন্ধা হেতৃ তাঁকে জগতের সংস্পর্শ থেকে পৃথকরপে কর্মনা করা হয়। সর্বেশ্বর্বাদীর দৃষ্টিতে স্বৃষ্টি ও শ্রন্থা অতির ও এক ; স্বৃষ্টির মাঝেই শ্রন্থা বিরাজ করেন। বিরাজমান স্বকিছুই পরব্রহ্মের অস্তর্গত—জন্মতৃত্য সেই ব্রহ্মেই ঘটে থাকে—সমগ্র কালাকাশ ব্রহ্মেরই অক। তাঁর কথায়: 'দেবতা দ্বে নাই, গির্জায় নাই, তিনি আমাদের মধ্যেই আছেন। তিনি জন্ম-মৃত্যু, স্বথ-তৃঃখ, পাপ-পূণ্য, মিলন-বিচ্ছেদের মাঝথানে স্তর্কভাবে বিরাজমান। এই সংসারই তাঁহার চিরন্তন মন্দির। এই সজীব সচেতন বিপুল দেবালয় অহরহ বিচিত্র হইয়া বচিত হইয়া উঠিতেছে। ইহা কোন কালে নৃতন নহে, কোন কালে পুরাতন হয় না। ইহার কিছুই দ্বির নহে, সমস্তই নিয়ত পরিবর্তমান অথচ ইহার মধ্য এক নিত্য প্রকাশ পাইতেছেন'।

পরম সত্তা মান্থবের মধ্যেই সর্বাপেক্ষা অধিক বিরাজমান। রবীক্রনাথের দৃষ্টিতে মান্থবের কাছে দেই পরম সন্তার শ্রেষ্ঠ রূপ হল বিশ্বমানবের রূপ। নিথিল মানবাত্মার মধ্যেই পরমাত্মা সবচেয়ে নিকট। বিশ্বমানবরূপী দেবতার সেবা এবং কর্মক্ষেত্রেই মান্থব পরমাত্মার মিলন ও উপাসনার অ্যোগ পায়। সকল কাজের লক্ষ্য বৈশ্বিক কল্যাণ— সেই নীতিনির্দিষ্ট কর্ম এবং সেই পথেই একদিকে বৈশ্বিক মঙ্গল সাধন ও অন্তাদিকে পরম সন্তার উপাসনা বাঞ্চনীয়। রবীক্রদর্শনে পরম সন্তার সর্বব্যাপিত্র যেমন স্বীকৃত, তেমনি প্রেমের পাত্ররূপে ঈশ্বরের বিশ্বনিরপেক্ষ স্বাতন্ত্রাপ্ত স্বীকৃত। এথানে তাই একটা দ্বৈত্তাব লক্ষ্ণীয়। সর্বব্যাপী ঈশ্বর ত্তাবে প্রকাশমান—

একদিকে বাক্তিমান্ত্ৰষ, অন্তদিকে সমগ্র বিশ্ব। ব্যক্তি ও বিশ্বকে নিয়ে পরম সন্তার লীলা— তারই মাঝে রূপ রূপ গন্ধ ও বৈচিত্র্যেভরা এই জ্পৎপ্রবাহ। যে-শক্তি বিশ্বলীলার কারণ তিনি দর্বত্র বিরাজ্ঞমান। তিনি দেশ ও কাল, জীব ও জড়কে পরিবাপ্তি করে আছেন। বৈচিত্র্যময় বছর মধ্যে সেই একই সতা বিরাজ করেন। বাহতঃ যিনি লীলাময়, অন্তরে তিনি প্রাণের মান্ত্রষ। এক্ষেত্রে রবীক্রনাথ প্রীচৈতন্ত্রের আদর্শ অনুসরণ করেছেন। উভয়েই প্রেমের বন্ধনে পরম সন্তাকে আবদ্ধ করতে চেয়েছেন। তাই শংকরের মায়াবাদী অবিমিশ্র অন্ধ্য় দৃষ্টিভঙ্গী উভয়েই গ্রহণ করেন নি।

বিশ্ব বছ বিশ্লিষ্ট বস্তুর উপাদানে গঠিত নয়, বিশ্ব একই বিরাট সন্তার বিচিত্র প্রকাশ এবং সেই একক সন্তা ব্যক্তিত্ব বিশিষ্ট; আবার ব্যক্তিত্বমণ্ডিত। সন্তায় এরূপ ব্যক্তিত্বের প্রত্যয় তাঁর চিন্তার একটি অভিনবতা। পারমার্থিক সন্তার স্বরূপ নির্ণয়ে ববীক্রনাথ জ্ঞানমার্গ অপেক্ষা প্রেমধর্মী অন্তভ্তিমার্গের অধিক অন্তর্গাগী ছিলেন। প্রজ্ঞার অতীত অতীক্রিয় অন্তভ্তির ছারা পরমের উপলব্ধি সম্ভব। তাঁর কাছে পরম সন্তা নিরাকার, নির্বর্ণ ও নিগৃত্ বিষয়, যা কেবল প্রেমেরই আধার। চূড়ান্ত সভারপে তিনি মান্তব ও তার মনকেই দেখেছেন— শুধু নিয়মনিগড় ও নৈর্বাক্তিক সন্তাই নয়। তাই তাঁর দর্শনে একেশ্বরবাদের দঙ্গেই স্বব্যাপী সর্বেশ্বরবাদের মৃগপৎ অবস্থান দেখা যায়। শাশ্বত পরম সন্তার অনন্ত ক্ষনীশৈলীর প্রকাশ এবং সত্য ও স্কর্বের অভিব্যক্তিরূপেই তিনি ইতিহাস ও প্রকৃতিকে দেথেছেন। কবির দৃষ্টিতে অতীন্দ্রিয় পরম সন্তার সঙ্গেন প্রক্রিয়ার সম্পর্ক অন্তেগ্ত । ১০

রবীস্ত্রনাথের দিবাপ্রেম ধরাটোয়ার অভীত নয়; তিনি দর্ববাপী প্রেমময়তার জয়গান করেছেন এবং বিশ্বজ্ঞনকে দেই প্রেমদাগরে অবগাহনের আহ্বান জানিয়েছেন। প্রেম ও প্রজ্ঞার মধ্যে কোনও ত্বন্থ নেই। প্রেমই বরং জ্ঞান ও চেতনার পরিণতি। প্রেমের দারাই দর্বজ্ঞ পরব্রহ্মকে উপপদ্ধি করা যায়। দান্তের মতো তিনিও বিশ্বাদ করতেন যে ত্নিয়ার যত পাপ ও পদ্ধিতার কারণ হল এই দিব্য প্রেমান্থভূতির অভাব। আশ্বার দক্ষল জালায়র্মণার নির্দ্রন ঘটে প্রেমের শ্রেষ্ঠির স্বীকারে। প্রেমেই মৃক্তি।

বিশ্বহাদয়চ্যত আত্মাভিমানেই সন্তভের উদ্ভব হয়। তাই তিনি মাঞ্চমকে দর্প, ছেম, লোভ ও রোষমূক্ত হয়ে সর্ববাাপী দিবা প্রেমের ধারায় মগ্ন হতে বলেন। সেইসঙ্গে একথাও বলেছেন যে জালাযন্ত্রণা, পাপ ও তাপের উৎপত্তিও ঐশ ক্রিয়াকান্থনে ঘটে। মানবাত্মাকে পবিত্রীকরণের প্রক্রিয়াস্বরূপ দেগুলি বিধিরই বিধান। এথানে রবীক্রচিস্তায় কিছুটা যেন খ্রীষ্টায় প্রভাব দেখা যায়।

রবীন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে বিশ্বচরাচর ঈশ্বরের লীলাক্ষেত্র এবং জগতের সঙ্গে মানবজীবনের বাঁধন অচ্ছেন্ত। সেই কারণেই জাগতিক বিধিব্যবস্থার লজ্যন ক্ষতিকর। বৃক্ষলতার মর্যারধ্বনি, নদীর নিরস্তর প্রবাহ, আকাশভরা স্থাতারা, নিদাঘের দ্বিপ্রহর বিধাতারই অন্তিত্ব ঘোষণা করে। নিয়মনির্দেশের নিগড়ে বাঁধা প্রকৃতির অন্তর্নালে দিরা ইচ্ছাই ক্রিয়াশীল থাকে। কালাকাশ ক্রমাগতি বা তাপগতিবিজ্ঞানও যেন নিরস্তর ক্ষজনশীল শাশত সত্রার নিয়মনির্দিষ্ট সমন্বয় ও মৌল জাগতিক ঐক্যের স্থরে স্থর মেলাচ্ছে। জগতের যা কিছু বৈচিত্রা, ঐশ্বর্য ও মাধুর্য তা বিধাতার অসীম ক্ষজনমন্ন প্রাচুর্যের পরিচয় বহন করে চলেছে। স্থাইই পরম সত্তার নিরস্তর অভিবাক্তি। স্থাচন্দ্র, নদীপর্যত, ঝড়বাদলা সবই ঐশ আনন্দের প্রকাশ। রবীক্রনাথের কাছে প্রকৃতি নিছক জড় ও শক্তির যান্ত্রিক একটা যোগফল নয়।

বিখের অন্তর্নিহিত নিগৃত বহস্তের উদঘাটন একা বিজ্ঞানের কাজ নয়। জগৎ একটা আত্মাবিশেষ— শাশ্বত সর্বব্যাপী ঐকতানে তা সদাই মৃৎরিত— তারই মধ্যে পরম সন্তা বিরাজমান। জগৎচরাচরের গভীরে আত্মার অবস্থান-কল্পনা সভ্যতার ভাণ্ডারে ভারতের একটি অনন্ত অবদান বলে রবীন্দ্রনাথ মনে করতেন। সকল বস্তুতে আত্মার এই অবস্থান প্রতায় তাঁকে উপনিষদ চিস্তা থেকে আধুনিক জড়বিজ্ঞানের প্রভাবে নিয়ে গেছে। প্রকৃতিকে তিনি জীবনসঙ্গী করেছিলেন—তাই বৃক্ষের মর্মরশ্বর, নদীর কল্তান, পাহাড়ের গুপ্তনম্বনি ও বিহঙ্গের সংগীত তাঁর মনে স্পদ্দন জাগাত। রবীন্দ্রচিস্থায় প্রকৃতির এই অত্যীন্দ্রিয় তাৎপর্য তাঁকে জন্থপম বৈশিষ্ট্য দান করেছে। ১১

বৈসাদৃত্য, বিশৃষ্কালা ও শ্রীহীনতার বিরুদ্ধে তাঁর কবিমন বিদ্রোহ করে।
সমন্বয়ই ছিল তাঁর ধ্যানের বিষয়। তিনি চাইতেন এক দিবা ঐকতান— সমহয়কারী পরম সন্তার উপলব্ধিতে পরস্পরবিরোধী ছদ্ধবিধুর মানবশক্তির মিলন।
স্ক্রনশীল অতিমাননের অমুধ্যায়ী দৃষ্টিতেই প্রতিভাত হয় বিশ্বচরাচরের অর্থপূর্ণ,
আনন্দময়, স্বসদৃশ নিগ্চতা। গুণগত বিচারে শিল্পীর দৃষ্টি নৈয়ায়িক বিজ্ঞানীর
দৃষ্টি থেকে স্বতম্ব। রবীন্দ্রনাথের ব্যক্তিত্ব প্রত্যায়ের মূলে এই ঐকতানের স্বর্পরাজ্ত— সেই স্বরই তিনি শুনিয়েছেন আজীবনকাল। বিধাতার বিশ্বাতীত স্বর্গপুরের সঙ্গে মাম্বরের ধরাছোঁয়ার এই মর্ত্যলোকের মধ্যেও তিনি সমহয়

উপলব্ধি করতেন। বহিঃপ্রকৃতি ও অন্তলোকের সর্বত্র বিরাজমান ও প্রকাশমান পরম সন্তাকে প্রত্যক্ষ করা যায়; বাহিরের ও অন্তরের মিলনদৃশ্য ছিল তার কাছে পরম শ্রেয় বিষয়। প্রকৃতিকে নির্দয়ভাবে থব করার তিনি বিরোধী ছিলেন। তিনি চাইতেন মান্তবের স্কুনশীলতার অনাবিল স্থাথের সঙ্গে পার্থিব জগতের সাযুজা সাধন। শাখত অতিমানস একদিকে প্রকৃতি ও অন্তদিকে মনুষ্যচেতনার মধ্যে দিয়ে প্রকাশমান; দিব্যমিলনের পথনির্দেশ প্রকৃতিই দিতে পারে। ১২

মার্কসবাদী শ্রেণী সংগ্রামের সঙ্গে ররীন্দ্রনাথের সমন্বয়কারী চিন্তার প্রভেদ স্থপরিন্দ্র্ট। ইতিহাসের বিচারবিশ্লেষণে তিনি সংঘাত বিরোধ ও অন্তিবের সংগ্রাম প্রত্যয়ে বিশ্লাসী ছিলেন না। সামাজিক মৃল্যায়নে তিনি মানবিক হৃদয়ন্ত্রাকে গুরুত্ব দিয়েছেন; কল্পনা করেছেন সম্দয় সমাজ ও গোণ্ঠার স্বাধীন স্বয়ংসম্পূর্ণ স্থমংবদ্ধতা; নগর ও গ্রামের সমবায়ী সম্পর্ক। বর্তমান সমাজ-সংঘর্ষ ও নিরন্তর জ্যাভিযানের পরিবর্তে চাই শান্তি, মৈত্রী, সম্প্রীতিম্পক সমন্বয় তথা আধ্যান্থিক দামপ্রস্থা। সমন্বয়ের পথেই জড়তা, নৈরাশ্রা, ভরমনোবল ও সংশ্যের অবসান ঘটে। সমন্বয়ের পথেই জড়তা, নৈরাশ্র, ভরমনোবল ও সংশ্যের অবসান ঘটে। সমন্বয়ের পথেই আন্তর্তা, সম্পূর্ণ এই পৃথিবীকে, মেথানে সকল হন্দ্র ও সংঘাতের অন্তির অবর্তমান। তার মতে নিছক বাস্তবেই সত্য বর্তায় না— বাস্তবের স্থম সামপ্রস্থেই সত্য বিরাজ করে। প্রেম ও স্কুন্দুরই হল সমন্বয়ের একমাত্র ক্রপ। ১৬

মান্তবের সদাচার বিশ্বব্যাপী মহাজাগতিক নিয়মনীতির অঙ্গ বলে তিনি মনে করতেন; জীব ও জগতের প্রতি হানিকর যে-কোনও আচরণ মঙ্গলমন্ত দিব্যবিধানের পরিপন্থী। সাম্রাজ্যবাদ, স্বেচ্ছাতন্ত্র, অত্যাচার, উৎপীড়ন নির্দর্গতা প্রভৃতি অনাচারের ক্ষতিপ্রণ মান্ত্যকে একদিন করতে হবে— সেটাই নিধির অমোঘ বিধান; দর্প, উদ্ধৃত্য ও গালসার শাস্তি অনিবার্য। ১৪

## মান ব ভাবাদ

ইতিহাদে মানবতন্ত্রী চিন্তার যে-তৃটি ধারার কণা ইতিপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে, তার একটি আধ্যাজ্মিক এবং অপরটি বস্তুবাদী। মার্কদ ও মানবেন্দ্রনাথের মানবতন্ত্র শেষোক্ত পর্যায়ের। পক্ষান্তরে রবান্দ্রনাথের মানবতন্ত্রী সংগীতের হুর ছিল আধ্যান্ত্রিক। মধ্যযুগের রেনেসাঁসধর্মী মানবতন্ত্রীদের মতো তিনি মান্ত্র্যকে দিবাদৃষ্টিতে বিচার করেছেন; যেখানে ব্যক্তিমান্ত্র্য ক্ষনশীল পরম সন্তার প্রতিবিশ্ব মাত্র; মান্ত্রই ঈশ্বরের মূর্ত প্রতীক; মানবদেহ ঈশ্বরের ক্ষনশীল পরীক্ষা-

নিরাক্ষার আধার; বিধাতা তাঁর নিরন্তর স্প্টিকর্মকে বাহ্ন জ্ঞাং ও মান্তবের মধ্যে দিয়ে মৃক্তি দেন। ১৫ চিরন্তনের পরিপ্রেশণিকায় রবীন্দ্রনাথ মান্তবের মৃল্যায়ন করেন; ব্যক্তিত্বের অন্তর্মের অন্তর্মামী পরম পুরুষ অধিষ্ঠিত। গুণগত বিচারে বহিলোক অপেকা মান্ত্র্যের অন্তর্মিহিত আয়াই অস্ট্রমের প্রেষ্ঠ প্রকাশ; সীমার মধ্যেই অস্ট্রমের বিচিত্র রূপ বিধৃত। কবি মান্তবের আত্মিক শক্তির উন্মেষ ও মৃক্তি চাইতেন; তিনি প্রত্যক্ষ করেন যে আয়াকে দেশ ও বিদেশের রাষ্ট্রশক্তি অনিরাম অবদ্যতি করে চলেছে, নানারূপ শক্তিমক্ত সংস্থা নিশেষণ করছে। শুভ ও স্থলরের উপলব্ধি আয়াকে মৃক্তি দিতে পারে। ব্যক্তিত্ব প্রত্যায়ের সমাক ধারণা ও চেতনাই মান্তব্যকে তার নিত্যদহনকারী আইন ও শৃদ্যালার বিজ্ঞান্তি এবং সামান্ত্রিক অনাচার ও অবক্ষয় থেকে অব্যাহতির নিশানা জ্ঞানায়। জাতি, ধর্ম, ভাষাগত দৈনন্দিন মনোমান্ত্রির ও সংঘাত থেকে পরিত্রাণের একমাত্র পথ হল মানবভন্ত্রী মনোভাব। মান্তবের ভিতরে অনাবিকৃত বছ গুণ ও সম্ভ্রাবনা ল্কিয়ে আছে— পারম্পরিক বিরোধ ও সংঘর্মে সেগুলি নিক্ষল হয়, অনাদ্রাত কুস্থমের মতো। ১০

বাবিহারিক দৃষ্টিতে রবীক্রনাথ মানবিক ম্লাবতা নিরূপণ করেছেন; তাঁর মানব' প্রতায় ও প্রীক্ষরবিন্দের 'অতিমানব' এক নয়। অতীক্রিয় দৌলর্য ও আধাান্মিক সমন্বয়ের মধ্যে তিনি প্রেম, শান্তি ও প্রকার সন্ধান করেন। পক্ষান্থরে প্রীক্ষরবিন্দ মান্তবের বিশাতীত ও দিবা ম্লাবোধ অর্জনে গুরুত্ব আরোপ করেছেন। কবির মানবতন্ত্র ধরাছোঁয়ার অতীত নয়, অসীম সত্তা নিরন্তর ফ্রনশীল এবং সেই সত্তা মান্তবের মধ্যে দীমারূপে বর্তমান; অসীমকে নিজ কর্মশক্তি ও ফ্রনশীনতা ছারা প্রকাশ করা ব্যক্তিমান্তবের কাল। আধাান্মিক সত্তার স্পন্দন ও গতির মধ্যেই জগতের যাবতীয় গুত ও স্ক্লরের জন্ম। স্ক্রনপ্রক্রিয়ায় নিহিত পরম সত্তা শিল্পদাহিত্যে পরিণতি লাভ করে; সেই রসান্ধান্টে মান্তবের তৃপ্তি ও সার্থকতা। ১৭

সত্তার আদিতত্ব বিশ্লেষণকল্পে নিথাদ দার্শনিক বাক্বিতপ্তায় তাঁর বিশেষ ক্ষিচি ছিল না; সাধারণ মাত্র্যকে ঈশবের মহাত্রত্বতা উপলব্ধি করানোই ছিল তাঁর লক্ষ্য। তাঁর মতে নিক্তাপ নৈয়ায়িক যুক্তিতর্কের কুজ্বাচিকায় প্রবেশবিম্থ ঈশব নির্ভিয়ান সাধারণ মাত্র্যের হৃদয়েই প্রবেশ করেন; অতি সাধারণ জীবিকাকর্মেও স্ষ্টেশক্তিধরের প্রাণোচ্ছ্যুদ দেখা যায়। মাধার ঘাম পায়ে ফেলে উদয়ান্ত পরিশ্রম থেকে শিল্পকলার সাধনা অবধি যাবতীয় কাজ ঈশবেরাণাদনার

মতো পবিত্র। তাঁর কাছে কী রাজপ্রাদাদ কী পর্ণকুটির দবই সমান। ঈশ্বরের আরাধনা মন্দির, মসজিদ, গিজায় সীমিত রাথা অর্থহীন; ক্ষেত্থামার ও কল-কার্থানার কাজও তাঁর উপাদনাবিশেষ। ১৮

ব্যক্তিষের উপলব্ধি মান্ন্যকে উচ্চস্তরে উন্নীত করে; স্বন্ধনাল আত্মোৎকর্যই অদীম পরম দত্তার প্রকাশ। মান্ন্য বছবিধ গুণ ও শক্তির আধার; তার সহজাত প্রকৃতি হল অন্তনিহিত দিব্য স্বন্ধনার বিকাশ সাধন। মান্ন্যের অন্তন্তি পবিত্র ও মহান— রাষ্ট্রশক্তির দেখানে কোনও অধিকার নেই; রাজা ও রাজশক্তির নিজেকে ঈশরের প্রতিভূবলে দাবি করাটা সঙ্গত নয়।

কবির সভাের প্রতায় ছিল মানবতন্ত্রী; সতাপ্রিয়তা মান্নবের একটি সহজাত গুণ। সেই দৃষ্টিতে তিনি বিবেকের নির্মলতা কামনা করতেন; বিবেকই স্থায়-পরায়ণতার উৎস আর নীতিবাধ স্বজায় (Intuition) নির্ভরশীল। এবিষয়ে বজ্ববাদী মানবেক্রনাথের বিশ্বাস যে সহজাত যুক্তিপ্রবণতা থেকে মান্নব নীতিনির্চ হয়। লোকাচার বা শাস্ত্রীয় অনুশাসন নৈতিক আদর্শের একমাত্র উৎস যে নয় সেকথা রবীক্রনাথও মনে করতেন। ১৯

ভারতীয় জনমনে আবহমানকাল যাবৎ বৈরাগ্য ও জীবনবিম্থিতার যেধারা বয়ে এসেছে রবীন্দ্রনাথ তাকে সমর্থন করেন নি। মাসুষের সহজাত শুভ ও
ফুল্ব প্রবণতাগুলিকে অনুশাসনের নিম্পেষণে নিশ্চিফ্ করার তিনি বিরোধী
ছিলেন; মাসুষের স্বাঙ্গীণ ও পরিপূর্ণ বিকাশই ছিল তার কাম্য। পাহাড়ের
গুহায় অথবা অরণ্যের গভীরে গিয়ে ভগবৎ মহিমা অন্বেষণের কোনও প্রয়োজন
নেই; হাদিকারা ও আশানিরাশার মধ্যেই তিনি জীবনকে গ্রহণ করেন। সমাজসংসার ছেড়ে নিভ্তম্বানে প্রমার্থের সাধ্যায় তার আস্থা ছিল না। ত্যাগ ও
কঠোর ক্র্দ্রণাধন স্বাভাবিক জীবনের অন্তরায়। ভগবান মঠমন্দিরে যেমন বিরাজ
করেন, তেমনি ভগ্গতে ও অবস্থান করেন। ২°

কবির দৃষ্টিতে পারস্পরিক সংযোগ ও বিনিময়েই সমাজের সার্থকতা নির্ভর করে। তাই দরকার সংবেদনশীল, অভভূতিপ্রবণ মনোতাব। অবহেলিত ও অসহায় মাহুষের প্রতি দরদ ও সাহচর্য মানবতন্ত্রী নীতির অভতম মূলকথা। মান্তবের প্রতি ভালবাসা ও ইহম্থীন কর্মের মাধ্যমেই অসীম পরমার্থকে পাওয়া যায়। মানবতন্ত্রী রবীক্রনাথ জলট্দির ঘরে বদে, পারিপার্শ্বিক থেকে মূথ ফিরিয়ে তুঃখী প্রতিবেশীর প্রতি উদাসিভা প্রদর্শন করেন নি।

## তিন : ইতিহাসচিন্তা

ইতিহাসকে কবি প্রচলিত প্রতায় থেকে স্বতর দৃষ্টিতে দেখেছেন; সে-দৃষ্টিতে ইতিহাস নিছক রাজারাজড়ার যুদ্ধবিগ্রহ ও বিজয়-অভিযান অথবা রাষ্ট্র ও সামাজ্যের উত্থানপতন নয়। তাঁর মতে বাক্তিমান্থরের মৃক্তির আবেগ ও নিরন্তর ফিষ্টির প্রয়াস তথা জীবন ও মননের পরিপুর্তির সঙ্গে মানুষ্যে-মানুষ্য ঐক্য ও সমন্বয়ের ভিত্তিতে যাবতীয় নৈস্গিক বাধাবিপত্তির ল্জান ও গতিশীলতাই ইতিহাস ও মানবসভ্যতার ক্ষণ। ২০

মান্থ্যকে নিয়েই ইতিহাস রচিত—সে-ইতিহাসে বিভিন্ন জাতির ইতির্বত্ত এক একটি থপ্ডচিত্র। ইতিহাস হল আয়োগলন্ধিকল্লে অজানা যাত্রাপথে মান্থ্যের পদচারণা। রাষ্ট্রের উত্থানপতন, ধনৈশ্ব্য আহরণ ও তার নির্বিবেক অপচয়, স্বপ্ন ও আকান্দ্রার বস্তু গড়া ও ভাঙার থেলা, স্পষ্টির রহস্থালোক উদ্যাটনের নানাপণ আবিষ্কার, নতুনের নেশায় বহুশ্রমলন্ধ পুরাতনের পরিহার প্রভৃতি যাবতীয় ক্রিয়াকলাপের মধ্যে দিয়ে মান্ত্রম মুগ যুগ ধরে এগিয়ে চলেছে—নিজের উপলব্ধি ও পরিপূর্তির তাগিদে; যাবতীয় সঞ্চয় ও চিন্তাভাবনার মূলে থাকে আয়ার ক্র্যা—তাই সে সকল বাধাবিপত্তিকে তুচ্ছ জ্ঞান করে— অনন্ত যাত্রাপথে মান্ত্যের ভুলভান্তি ও জালাযন্ত্রণা পর্বতপ্রমাণ— প্রস্ববেদনার মতোই তা হুঃসহ; পরিবর্তে মান্ত্র্য যে পরিপূতি লাভ করে তার প্রয়োজন ও সন্তাবনা অপরিমেয়। অন্তর্যার এই ভূপ্তি ও পূর্তির তাগিদ না থাকলে মান্ত্র্যের অন্তর্যার ক্রিকলাপ অর্থহান ও অসম্ভ্ প্রতিপন হত। ইতিহাদে মান্ত্রম পুরুষাত্রজনে সন্ত্রের সন্ধানপ্রের কেমবিভৃতি সাধন করেছে এবং উচ্চতর পর্যায়ে সর্বাত্রক ক্রিয়া ও মহাসতোর নিকট্নতর হয়েছে। ২২

স্থান ও কালের পশ্চাৎপটে রবীজ্ঞনাথ ইতিহাসকে পূর্ণাঙ্গরূপে দেখেছেন, যার মর্ম হল বহু ও বিচিত্রের মিলন। নানা দেশ ও কালের ইতিবৃত্ত বিচিত্র হওয়াই শাভাবিক। তাই ইতিহাস বিশ্লেষণ করতে গিয়ে তিনি অতীতের পটভূমিকায় মানবসভাতার বিচার, বর্তমানের পর্যালোচনা এবং অনাগত ভবিশ্বতের প্রতি দৃষ্টি প্রসারিত করে মানবাত্মার উন্নয়নকামী বিবর্তনের দিকে মনোযোগ আকর্ষণ করেছেন।

তিনি দেখিয়েছেন বিবর্তন প্রক্রিয়ায় জীবাত্মা একের পর এক জড়প্রকৃতির নানা বিত্ন অভিক্রম করে নতুন বিত্নের সমুখীন হয়েছে। সেই বিদ্লগুলি কর্ম- কুশলতার ফলে যথারীতি অভিক্রান্ত হয়েছে, বলপ্রয়োগের প্রয়োজন ঘটে নি। প্রকৃতির নিয়মনির্দিষ্ট গতিপথে জীবাত্মার গঠন ও বিকাশ রহস্যারত। অন্তিছের সংগ্রামে জয়ী হয়ে জীবাত্মা ক্রমে মান্তবের মধ্যে চরিতার্থ হয়েছে মননের উদ্ভবে। মানবজীবনে মননের প্রকৃতি শ্বতস্ত্র। জীবন ও মননের প্রকৃতি এক নয়। পশুরও সীমিত মানসিক ক্রিয়া থাকে। কিন্তু মান্তবের ক্ষেত্রে মননশীলতা নিরক্তৃশ বিকাশের স্থযোগ পায়— সেথানে তা সর্ববিধ বন্ধন থেকে ম্ক্রির আবেগ ও শক্তি সঞ্চার করে। জৈব বিবর্তন ধারায় উৎপন্ন মননশীল মান্তবের মধ্যে স্থান ও কালাতীত এক চিরক্তন ম্লাবন্তা আছে যার উপলব্ধি অধুনা কালে সদাই ব্যাহত হচ্ছে। ২৩

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ্য রবীন্দ্রনাথের চিন্তায় হারবার্ট স্পেন্সার (১৮২০-১৯০৩), টমাস হেনরি হাক্সলি (১৮২৫-৯৫) ও জারি বের্ণস্-র (১৮৫৯-১৯৪১) প্রভাব লক্ষিত হয়। স্পেনসার জাগতিক স্বকিছুকে তাঁর অভিব্যক্তিবাদের (evolution) প্রতায়ে ব্যাখ্যা করেছেন। জীবতত্ত্ব, নৃতত্ত্ব, মনোবিজ্ঞান ও সমাজ-বিজ্ঞানের সাহায্যে মান্নবের চিন্তাধারাকে তিনি প্রচলিত আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী থেকে মুক্ত করেন। কবি মেই অভিব্যক্তিবাদকে সাহিত্যভৱে প্রয়োগ করেছেন। 'বাল্মীকি প্রতিভা' (১৮৮১) গীতিনাট্যের প্রেরণা সেই আদর্শেই তিনি পেয়ে-ছিলেন, কিন্তু স্পেনসারের অজাবাদী আদর্শ গ্রহণ করেন নি। ইতিহাসের বিবর্তনকে তিনি বিধাতার মঙ্গল ইচ্ছার সার্থকতা ও অমোঘ শক্তির লীলারূপে দেখেছেন। হাক্সলির বৈজ্ঞানিক তত্তগুলিও কবির রচনায় প্রতিফলিত হয়। বের্গ্স-র স্জনশীল বিবর্তনবাদ (Creative Evolution) কবিমান্দে কিছুটা প্রভাব বিস্তার করে। বেগসঁ-র মতে জগতের সবকিছুই পরিবর্তনশাল; সবেরই রূপান্তর ঘটে ও ঘটবে; তাকে তিনি becoming বা হওয়া বলে উল্লেখ করেছেন। বস্তুর অন্তরালেও গতি ছাড়া আর কিছু নেই। অনাদি অনন্ত ধারায় পরম শক্তিম্বরূপ এই গতি চিরস্তন। চলার পথে বাধাপ্রাপ্ত দে শক্তির বিপরীত গতি হল বস্তু। বস্তু গতিরই এক অবস্থান। বস্তুর গতিধারা খণ্ডরূপে মান্তুষের দৃষ্টিতে প্রতীয়মান হয়। অভীত ও ভবিশ্বতের মাঝে বর্তমান ক্ষণিকের এক কালবিন্দু। ব্ৰবীক্রনাথ বেগদাঁ-র গভিবাদকে আপনার স্বভাবস্থলভ কবিদৃষ্টিতে গ্রহণ করেছেন। অবশ্র তত্তগতভাবে নয়। 'রূপ ও অরূপ' প্রবন্ধে কবি বলেছেন যে যা অনস্ত সতা ও স্থিতি তা অনস্ত গতির মধ্যেই প্রকাশিত হয়।

মামুষের উজ্জ্বল ভবিষ্যতে কবি আস্থাবান ছিলেন। ভবিষ্যতের পথ যতই

সংকটময় হোক না কেন মান্ত্য নিজ শক্তিবলে তার সঠিক লক্ষ্যপথ রচনা করে।
তিনি অক্তব করেছিলেন যে, মান্ত্যের মধ্যে মননশাল শক্তির প্রাচূর্য থাকা
সত্ত্বেও বিভিন্ন জাতি পারস্পরিক সহযোগিতার ভিত্তিতে সমগ্র মানবসমাজের
কল্যাণে দেই শক্তির ব্যবহারে যথোচিত তৎপর নয়। এটিকে তিনি মানবসভ্যতার
কাছে এক মন্ত চ্যালেঞ্জ বলে মনে করেছেন। সেই চ্যালেঞ্জের সম্মুখীন হ্বার
জন্ম তিনি ভারতীয় চিন্তার শাশত ধারার অক্ষধানে বিশ্বাদী ছিলেন।

ভারতীয় ইতিহাসকে তিনি ভাবের ইতিহাস বলে মনে করতেন। নানা সংঘর্ষ ও বাধাবিপত্তি অভিক্রম করে ভারতীয় ভাব ও ঐতিহ্ন নানা জাতির সঙ্গে দেওয়ানেওয়ার মধ্যে দিয়ে পরিপুষ্ট হয়েছে এবং রচনা করেছে সমন্বয়ের পথ। অন্ত দেশকে অন্তকরণ না করে ভারতের নিজম্ব ভাবেতিহাসের ধারা অন্তসরণ করার জন্ম তিনি দেশবাসীকে আহ্বান জানান। ২ °

তাঁর মতে মান্নবের মধ্যে প্রেমই সভ্যতার মাপকাঠি— ধনৈশ্বর্য নয়।
তিনি যে সাংস্কৃতিক সমন্বয়ের স্বপ্ন দেখতেন তা বিশ্বের দক্ত জাতি ও ধর্মের
নিম্নর্যে গঠিত এক বিশ্বজনীন মানবভন্নী সংস্কৃতিরূপে কল্পিত। প্রকৃতির রহস্ত
উদ্ঘাটন ও বৈজ্ঞানিক বিজয়ে পশ্চিমী সভ্যতার অবদান ও প্রচেষ্টাকে তিনি
অস্বীকার করেন নি। মন তাঁর প্রকৃতই উদার ও গুণগ্রাহী ছিল। তাই পশ্চিমী
সভ্যতায় বিভিন্ন জাতির সমবায়ে রচিত যুক্তিবাদ মানবতাবাদ ও জ্ঞানের আশীয়ে
লক্ষ স্পষ্টিশক্তির মৃক্তি তথা সংস্কৃতির বিকাশ তাঁকে আকৃষ্ট করে। কিন্তু পশ্চিমের
সাম্রাজ্যবাদী বর্বরতা তাঁর ঐ সভ্যতার প্রতি অন্ত্রাগ ভেঙে দেয়। পশ্চিমী
সাম্রাজ্যবাদের নিরঙ্গশ প্রসার ও উৎপীড়ন তাঁর কবিমনে তীর আঘাত হানে।
জীবনের অন্তিমকালে 'সভ্যতার সংকট' প্রবন্ধে সেকথাই যেন ব্যক্ত করেছেন।

প্রতীচ্যের হাতে প্রাচ্যের অবদমন ও লাঞ্চনা এবং বিজিতদের হীনবীর্য ও হতবৃদ্ধি করে তোলার ফলে সমন্বয়ধমী মন্বয়ত্ত্বেই অবমাননা ঘটে। গভীর বেদনায় তিনি প্রাচ্যের মৃনিক্ষয়িদের প্রদশিত শাস্তি মৃক্তি ও আলোর পথকেই বেছে নেন; উপলব্ধি করেন যে প্রেম প্রীতি শুভ স্থলর সত্য ও ঐক্যের কথা একমাত্র ভারতই শোনাতে পারে। অভ্যন্ত করেন যে আফ্রোএশিয়ার দেশগুলিকে ক্রমান্বরে পদানত করে রাখার ফলে একদিন ইউরোপের বিনাশ ঘটবে। তার মতে প্রাচ্যই মৃক্ত আকাশের সন্ধান দিতে পারে যেখানে প্রতীচ্য স্থথে তার পাথা মেলবে। তাই উভয়ের চাই ঐক্য ও সমন্বয়। ২০ এখানে বিবেকানলের সঙ্গে তার বিশেষ মিল দেখা যায়।

কবির দৃষ্টিতে সামাজিক সমন্বয়ের মধ্যে দিয়েই ভারতের সংস্কৃতি বিকশিত হয়েছে; সমাজজীবনে রাজনীতির প্রাধান্ত ছিল না। মান্তবের প্রাতাহিক জীবনে রহন্তর সামাজিক প্রশ্নগুলিই ছিল বড়। এর ঠিক বিপরীত চিত্র দেখা যায় প্রাচীন গ্রীক সভ্যতায়; সেখানে এক একটা রাজ্য প্রাচীরবেষ্টিত সংকীর্ণ পরিবেশে গড়ে ওঠে, রাজশক্তির দাপটই ছিল বেশি। পক্ষান্তরে ভারতীয় সভ্যতা ও সংস্কৃতি বহুর সমন্বয়ে বা বিবিধ ধারার সংমিশ্রণে গড়ে ওঠে। আর্যরা এদেশের মাটিতে ধর্ম ও কাব্যের বীজ বপন করে। দ্রাবিড়রা তাতে ভাব ও আবেগের বারি সিঞ্চন করে। বৌদ্ধরা নৈতিক আদর্শে ভারতীয় জীবনতক্রকে মহামহীক্তহে পরিণত করে। এমনিভাবে ভারতের মাটিতে আবহমানকাল ধরে বিভিন্ন জাতি ও সংস্কৃতির সমন্বয় ঘটেছে। ভারতভূমিতে অতিমানসের অভিবাক্তিশ্বরূপ এই সমন্বয়ের সাধনাই প্রাচীনকাল থেকে চলে আসছে— বিবিধের মাঝে মহান মিলনের সাক্ষ্য বহন করে। ২৩

# চার : রাষ্ট্রদর্শন

ববীন্দ্রনাথ মান্তয়কে কল্পনাপ্রবণ, ভাবুক ও সামাজিক জীব হিসাবে দেখেছেন।
সমাজেরই একটি আংশিক ও পেশাগত বিষয় হল রাজনীতি। রাষ্ট্রের চেয়ে
সমাজকেই তিনি অধিক প্রাধান্ত দিয়েছেন এবং আধ্যাত্মিক ব্যপ্তনায় সমাজকে
জৈব (organic) প্রতায়ে বিচার করেছেন। মান্ত্রের তৃটি প্রবণতা তার চোথে
ছিল বড়; একটি আত্মতৃপ্তি এবং অপরটি আত্মোন্ধতি। মান্ত্র্য বিষয়আশায়ে
অথের সন্ধান করে আত্মকেন্দ্রিক জৈব প্রবৃত্তির তাড়নায়। তাছাড়াও মান্ত্রের
মধ্যে আর একটি বৃত্তি নিহিত থাকে— সেটা হল সকলের শুভকামনা তথা
সমাজের মঙ্গলচিস্তা। বংশ ও জাতি বক্ষার্থে এই পরার্থপরতার উৎস হল সহজাত
জৈব প্রবৃত্তি। মন্ত্রন্থ প্রকৃতির এ-তৃধারা প্রসঙ্গে তিনি বলেছেন: 'We have a
greater body which is the social body. Society is the organism,
of which we as parts have our individual wishes. We want our
own pleasure and licence. We want to pay less and gain more
than anybody else. This causes scramblings and fights. But there

is that other wish in us which does its work in the depths of the social being. It is the wish for the welfare of the society' | ? ?

সামাজিক কাঠামোয় মাত্বৰ বৃদ্ধি ও বিবেক সংযোগ করে এবং সেই কাঠামোটা পারশারিক চিস্তা ও অফুভূতির সামৃজ্য বজায় রাখে। মাত্বের শুভ ও অ্লর বোধের উৎস হল সমাজ; সমাজের প্রয়োজন তার কাছে স্থভাবগত। মাত্বের অহং ভাবকে সমাজই অভিক্রম করে এবং তার প্রবৃত্তিগুলিকে চরিতার্থ করে। সমাজের মধ্যে দিয়েই সকল মাত্বের মিলন ঘটে। তাই রবীশ্রনাথ বলেছেন: 'Society as such has no ulterior purpose. It is an end itself. It is a spontaneous self-expression of man as a social being. It is a natural regulation of human relationships, so that men can develop ideals of life in co-operation with one another. It has also a political side, but this is only for a special purpose. It is for self-preservation. It is merely the side of power, not of human ideals. And in the early days it had its separate place in society, restricted to the professionals'। \*\*

সমাজ একটি পূর্ণাঙ্গ প্রাণীস্থরপ— সমষ্টিগতভাবে মানবিক মূল্যবন্তা একদিন সমাজের আত্মারণে প্রতিভাত হয়। সমাজ দিব্যমানসের অভিব্যক্তি। মানুষের অবণ রাথা উচিত যে তার অন্তনিহিত সন্তার সাহায্যে সে বিকশিত হয়ে মহান্ত্রতা প্রদর্শন করতে পারে। সমাজের মধ্যে নিজেকে সম্প্রদারণের ফলস্বরূপ মানুষ এক নিগৃঢ় ঐক্যের প্রাবল্য অন্তন্ত করে। তিনি বলেছেন: 'For man, the best opportunity for such a realisation has been in men's society. It is a collective creation of his, through which his social being tries to find itself in its truth and beauty....In this large life of social communion man feels the mystery of unity, as he does in music' ।২৯

কার্যকারিতার দৃষ্টিতেও রবীন্দ্রনাথ সমাজের মূল্যবিচার করেছেন। সমাজের করিম শ্রেণীবিত্যাদই দামাজিক উৎপীড়নের কারণ। আদিমকালে দামাজিক ঐক্য অন্দ্র্য রেখে কাজের বিভাগ-প্রয়োজনে জাতিবিত্যাদের উৎপত্তি ঘটে। আর্য ও দাংহতি দাধনে দেই প্রথা কার্যকর হয়েছিল। সময়ের পরিবর্তনে ঐ প্রথায় ভাঙন ধরেছে। রাক্ষাণদের কাজ।ছিল

মননের পৃষ্টি দাধন, তারা দেকাজে মৌরদিস্বর ভোগ ছাড়া ও অরান্ধানের জনগতভাবে পদানত করে রেথেছিলেন। তাতে মন্থয়ুরের অবমাননা ঘটিয়ে ক্ষিঞ্চ শ্রেণীবিশেষের উপর দেবর আরোপের নিজন চেষ্টা করা হয়; বর্ণাশ্রম তাই ক্রমে হৃদ্যহীন ও হানিকর হয়ে দাড়িয়েছে। গোড়ামির যুপকাষ্টে মাঞ্চযের স্বতঃকৃত্ত উৎসাহ, অন্তভ্তি ও কর্মক্ষমতাকে বলি দেওয়া হয়েছে। রবীন্দ্রনাথ তাই মনে করতেন মৃক্তির আস্বাদ গ্রহণে মাঞ্য তথনই দক্ষম হবে যথন দামাজিক ভেদাভেদ ও সংকীর্ণতার মোচন ঘটবে। দেজন্মে তিনি বলেছেন: 'It is evident that the caste-idea is not creative; it is merely institutional. It adjusts human beings according to some mechanical arrangement. It emphasises the negative side of the individual – his separateness. It hurts the complete truth in man' । '' '

বংশাসূক্রমিক মানমর্যাদার অধিকারের পরিবর্তে মান্ত্রম নিবিশেষে সর্বন্ধনের সামাজিক সকল স্থযোগতাবিধায় সমানাধিকার থাকা বাস্থনীয়। আবহমানকালের এই অপ্রতিরোধনীয় নিয়মনিগড়ে সমাজ শ্রোতহীন জলাশয়ের ছায় আবদ্ধ হয়ে পড়েছে— হারিয়ে ফেলেছে তার স্থিতিস্থাপকতা। জাতিভেদ শুধু পুরুষাস্ক্রমকেই বজার রাথে এবং সমাজের স্বাভাবিক গতি.ও পরিবর্তনশীলতাকে বোধ করে। জাতিভেদ-প্রথার বিরোধিতায় তিনি লিথেছেন: 'হে মোর ছর্তাগা দেশ, যাদের করেছ অপ্যান, অপ্যানে হতে হবে তাহাদের স্বার স্থান'।

বিচিত্রকে ঐকাবদ্ধ করার শক্তিকেই ববীন্দ্রনাথ সভ্যতার অক্সতম মানদণ্ড বলে মনে করতেন। ইউরোপে ঐকা অর্জিত হয়েছে রাষ্ট্রের মাধামে। সেজকে ইউরোপে রাষ্ট্রতান্ত্রিক ঐকাই শ্রেম। ভারত বিচিত্রকে গ্রেথিত করেছে সমাজের হেত্রে। নেশনের মধ্যে দিয়ে ইউরোপ যাদের ঐকাবদ্ধ করেছে ভারা সবর্ণ, ভারত যাদের একত্র করেছে ভারা অসবর্ণ। রাষ্ট্রতান্ত্রিক ঐকা অক্যায় নয়, তবে ভারতের কাছে তা গৌণ। ইউরোপে রাষ্ট্রই প্রধান, ভারতে প্রাধান্ত পেয়েছে সমাজ। ইউরোপে চরমন্ত্রক লানার ফলে নেশনকে মানতে হয়েছে। ভৌগোলিক সীমারেথার ভিতর নেশন রূপ পরিগ্রহ করে এবং নানা ভাগিদেই নেশন-স্টেট গড়ে ওঠে। রাষ্ট্রের অস্তির শক্তির উপর নির্ভর করে, সহযোগিতার উপর নয়। রাষ্ট্র জাতিকে বলবান করে; আর মান্ত্রত্বকে পরিপূর্ণভার দিকে এগিয়ে নিয়ে যায় সমাজ। নেশনবাদের পরিপোদ্ধ করে নেশন-স্টেট। ভারতের জীবন সমাজ-কেন্দ্রিক; সেক্ষেত্রে ইউরোপের জাবন নেশন-স্টেটকেন্দ্রিক . রবীন্দ্রনাথ মনে

করতেন মান্ত্র সার্থক হতে চায় নিজেকে স্বার স্বার্থে বিনিয়ে দিয়ে, মান্ত্র্য কল্যাণকামী, দে চায় স্বার সঙ্গে আত্মীয়তার বন্ধন, মান্ত্র্যের স্মাজবোধের সার্থক পরিণতি বিশ্বমানবতায়। সেথানে সকল জাতি হয় একার্যবোধে আবদ্ধ। কবি সেই মঙ্গলদায়ক সমাজ গড়তে চেয়েছেন; এ-চাহিদা নেশন-স্টেট মেটাতে অক্ষম। বিরোধিতাকে ভারত অপাঙ্জেয় করে নি, পরকে শক্র মনে করে নি, বহুমুখী পথ ও বিচিত্র মতকে সমাজে ঐক্যবদ্ধ করেছে; সমাজকে প্রাধান্ত দিয়ে সকলকে স্বীকৃতি দিয়েছে। নেশন-স্টেট তারতীয় তাবধারার পরিপন্থী এবং শক্তির দন্তে মত্ত্র; মিলনের পরিবর্তে নিরঙ্গণ জবরদ্বংগেই তার তৃষ্টি; সেথানে প্রেমের স্থান নেই। রবীক্রনাথ যে-স্বদেশী সমাজের চিত্র তৃলে ধরেন সেথানে ব্যক্তিমান্ত্রকের স্বতাকে সকলের সমবায়ে শক্তিশালী করার কথাই বলা হয়েছে। তাঁর মতে সমাজদেহের মধ্যে দিয়েই ব্যক্তির সন্তা বিচ্ছুরিত হয়। সমাজবন্ধনের শিথিল ব্যক্তিকেন্দ্রিকতার পরিবর্তে চাই স্বষ্ঠ্ স্থশংবন্ধ রূপ। সমাজজীবন প্রকৃতই প্রাণবন্ধ ও সার্থক হয়ে উঠবে যদি তার অধিবাদীরা নিজেদের কর্তব্য নিষ্ঠাণসহলারে পালনের সঙ্গে পারশেরর সমতারোধ পোষণ করে। ত্র

ববীন্দ্রনাথের ভাববাদী রাষ্ট্রদর্শনে মাস্থাহের নীতিপ্রবণ দমবায়ী দম্পর্কের উপর গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে। হেগেল ইতিহাসকে march of the absolute এবং রাষ্ট্রকে Divine Idea রূপে দেখেছিলেন। তদন্তপারে যাবতীয় কলাগিপ্রয়াদ ও নৈতিকভার ধারক ও পরিপোষক হল রাষ্ট্র; মান্থাহের ভূমিকা কেবল রাষ্ট্রের কাছে অফুগত থাকা। উচ্চাসনে আসীন মৃষ্টিমেয় মঙ্গলকামী ব্যক্তি দেখানে ইতরজনের শিক্ষক ও গুরুরপে কাজ করেন। তারাই রাষ্ট্রের দণ্ডমৃত্ত-বিধাতা এবং দমাজের প্রণমা। হেগেলের উত্তরসাধক মার্কদ উৎপাদনাশ্রমী শ্রেণী সম্পর্কের পটভূমিতে রাষ্ট্রের চরিত্র ভিন্নভাবে বিশ্লেষণ করেছেন। রাষ্ট্রকে মার্কদ উৎপীত্নকারী (coercive) বলে মনে করতেন। শ্রেণীদংগ্রামের মাধ্যমে রাষ্ট্রে সর্বহারা শ্রমিক শ্রেণীর একনায়কত্ব এবং ক্রমে রাষ্ট্রের বিলোপ দাধিত হবে বলে তিনি ভবিশ্বঘণী করেন। রবীক্রনাথ রাষ্ট্রের বিল্প্রি না চাইলেও দমাজ ও রাষ্ট্রের কর্মক্ষেত্র পৃথকরূপে চিহ্নিত করেছেন। ত্ব

## অ ধি কারত ছ

মাস্বধের অধিকারকে রবীন্দ্রনাথ যথোচিত মূল্য দিয়েছেন। তবে অধিকার কেবল নিঃশর্ত ভোগের জন্ম নয়— উচ্চতর মূল্যবন্তায় নিঃস্বার্থ অবদানেই অধিকারের সার্থকতা নির্ভর করে বলে তিনি মনে করতেন। তিনি বলেছেন: 'In fact, the only true human progress is coincident with this widening of the range of feeling. All our poetry, philosophy, science, art and religion are serving to extend the scope of our consciousness towards higher and larger spheres. Man does not acquire rights through occupation of larger space, nor through external conduct, but his rights extend only so far as he is real, and his reality is measured by the scope of his consciousness'। ""

প্রতিবেশীদের দক্ষে ঐকাবদ্ধ জীবনের আম্বাদ পেলে মান্ন্থকে কতকগুলি অধিকারের জন্মে অনর্থক যুঝতে হয় না— তার অধিকারগুলি অন্তরায়ার অমর অধিকারশ্বরূপ দৃঢ়তা ও স্বীকৃতি অর্জন করে। জাতাভিমান ও শক্তিমত্তায় মন্ত্যাগ্রের যে-অব্যাননা ঘটে কবি তার প্রতিকারশ্বরূপ ঐশ বিধানকে স্থবিচার ও স্বাধিকারের রক্ষকরূপে দেখার নির্দেশ দেন। ভোগের লাল্সা ও ত্নিবার শক্তিনিক্সা প্রবল হলে ঐশ শান্তিও বিদ্নিত হয়।

বিবেকানন্দের মতো তিনিও বাক্তিও গোষ্ঠীগতভাবে অধিকার অর্জনের জক্ত শক্তি দঞ্চয়ের প্রয়োছন অক্তভব করেন। পরাধীনতার গ্লানি অস্তরের ঐশ প্রভাকে নিল্পত করে তোলে— দেটা অসতা ও অবিচারের কাছে মাথা নত করার দামিল। রনীন্দ্রনাথ মনে করতেন বিদেশী শাসকদের উৎপীড়ন ও অত্যাচারকে কৃথতে হলে প্রথমে নিজেদের নৈতিক শক্তিকে জাগিয়ে তোলা দরকার।

তার মতে পরাধীনতা মান্নষের নৈতিক অধংপতন শুধু ঘটায় না, মান্নষের আত্মাকেও অবমানিত ও অবদমিত করে। বস্তুতঃ আত্মনিয়ন্ত্রণের অধিকারেই মানবিক অধিকার নির্ভর করে। ভারতের আত্মনিয়ন্ত্রণের দাবি তাই রবীন্দ্রনাথের কঠে ধ্বনিত হয়।

## মৃ ক্তির প্র তার

মান্তবের মৃক্তির প্রদক্ষে রবীক্ষনাথ মানবচরিত্রকে মাপকাঠি করেছেন। তাঁর মতে মান্তবের মধ্যে তটি দিক আছে। একদিকে দে স্বতন্ত্র, আর একদিকে দে সকলের সঙ্গে যুক্ত। ত এর একটিকে বাদ দিলে যেটা বাকি থাকে তা অবাস্তব। তিনি উভ্যের সমন্বয় প্রেছেলেন। পশ্চিমী রাষ্ট্রদর্শনে যাকে 'ফ্রিডম' বলা হয় রবীক্রনাথ তাকে চঞ্চল, ভীক্র স্পর্ধিত ও নিষ্ঠুর আথাা দিয়েছেন। ত ভারতীয় ভাবাহাসারে

'ফ্রিডম' বা মৃক্তির তিনি ভিন্ন রূপ নির্দেশ করেন — তার মর্ম হল আত্মার বিকাশ ও তার চরম উপলব্ধি; কোনও শংকীর্ণ মতবাদে তা আবদ্ধ নয়। পূর্ণাক্ষ মানবদর্শনের পরিপ্রেক্ষিতে কল্লিত এই মৃক্তির উৎস মৃলতঃ উপনিষদ দৃষ্টিভঙ্গী; পাশ্চান্তা রাষ্ট্রদর্শনের পরিধি অপেক্ষা তা বহুলাংশে বৃহত্তর। পাশ্চান্তা বাক্তিস্বাতস্ত্রোর চিন্তায় মাত্রুষ কিছুটা স্বার্থায়েষী ও আ্য়রেক্সিক। দেখানে কথনো দৃষ্টবাদ এবং কথনো বা বস্থবাদের প্রাবল্য — আত্মার স্থান দেখানে গৌণ। আবার সমষ্টিবাদী চিন্তায় মৃক্তির কোনও স্থান নেই। রবীক্রনাথের মৃক্তমান্ত্র্য অহংবাদী নয়—বিরাটবিশ্বের সঙ্গে তার আধ্যাত্মিক সংযোগ ঘনিষ্ঠ। মৃক্তির জন্ত মাত্রুষের চেতনা ও সংগ্রামের প্রয়োজন যেমন তিনি ঘোষণা করেছেন, তেমনি লব্ধ মৃক্তিকে মানবিক কল্যাণার্থে দায়িও ও কর্তব্যে যুক্ত করতে চেয়েছেন। ১৯

প্রকৃতি ও ইতিহাসের নির্দেশনায় তিনি বিশ্বাদী ছিলেন। তার মতে জৈব তাগিদে মামুষের ক্রিয়াকলাপ নিয়ন্ত্রিত হয়। বাহুজগতের বন্ধন থেকে মৃক্তি যদি পাওয়া না যায় তাহলে মামুষের আধ্যাত্মিক জগতে বাধাহীন বিচরণ অসম্ভব। একমাত্র মৃক্ত আধ্যাত্মিক জগৎ স্কল্পনার অমুক্ল। অতিমানদ-শক্তির অপরিদীম স্কল-প্রবাহ আর্টের উৎকর্ষ সাধন করে। স্কল্পনায় আধ্যাত্মিকতার বীজ্ব নিহিত থাকে— মৃক্তি সেই বীজোদগমেরই কল। কবির মতে জৈব তাগিদের বন্ধন থেকে মানুষ ক্রমে মৃক্তির পথে অগ্রদর হয়। ত্

মান্থ্যের কর্মতৎপরতার অবাধ অধিকার যেমন তার কাম্য ছিল, তেমনি মননেরও তিনি নিরশ্বশ স্বাধীনতা কাম্যা করেছেন। কেন্দ্রীভূত শক্তিকে তাই তিনি নিন্দা জানিয়েছেন; সংকীর্ণ সামাজিক বিধিব্যবস্থা ও যান্ত্রিক আচারবিচারও মৃক্তির পরিপন্থী বলে মনে করতেন। তি মানবাত্মার অনাবিল স্বাধীনতাই ছিল তার আদর্শ। তার মতে প্রেমই হল মৃক্তির পথ। আত্মোপলন্ধির দ্বারা উদ্ধাসিত অন্তরই মৃক্তির বাণী বহন করে। সন্তন্ম সাহচর্য, হৃদয়গভীর সমবেদনা ও পারস্পরিক বিশাসের মধ্যে দিয়ে আত্মশক্তির উন্মেষ ঘটে ও মৃক্তির আকাজ্রা দেখা দেয়। অহংবোধ মান্থধের জীবনকে নিরানন্দ ও বৈচিত্রাহীনতায় আচ্ছন্ন করে তোলে এবং মৃক্তির পথে বিশ্ব স্বাধী করে। সমবেদনা ও সমন্বয়ের পথে মান্থবের অন্তর্নিহিত আত্মশক্তি মৃক্তি ও মিলনের দিকে অগ্রসর হয়। সর্বব্যাপী অসীম হজনীশক্তির আধার ঈশ্বরের নিস্কাম উপলন্ধিতেই মৃক্তির পথ স্বগ্ম হয়ে ওঠে।ত

কবির নিগৃত্ মৃক্তির প্রভায় ভারতীয় রাষ্ট্রদর্শনে একটি বিশেষ অবদান। তাঁব কাছে স্বাধীনভার অর্থ বিচ্ছিন্ন স্বাভয়্য নয়। স্বাধীনভার হারা আনন্দময় সামাজিক সমধ্য প্রতিষ্ঠিত হবে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন। সর্ববিধ যান্ত্রিক নিয়ম্পণিবিধি ও নিমেধাজ্ঞার পরিবর্তে তিনি মৃক্ত, ক্ষমনীল জীবনের জয়গান করেছেন। বে-যৃথবাদী সভ্যতায় ব্যষ্টিকে গোষ্ঠীর বেদীমূলে বলি দেওয়া হয় এবং সমাজ ও রাষ্ট্রের নামে ব্যক্তিস্কাকে দমন করা হয় তার তিনি তীর নিন্দা করেন। 8°

সকল দেশেরই রাজনৈতিক মৃক্তির দাবি তার কণ্ঠে শোনা যায়। তার মতে ভারতের স্বাধীনতা একদিকে যেমন এদেশকে উজ্জীবিত করবে অক্সদিকে তেমনি হংলণ্ডের রাজনৈতিক আদর্শের ক্রমবিকাশকে পূর্ণ করে তুলবে। ১৯৩২ দালে গান্ধীর আইন অমান্ত আন্দোলনকালে রবীক্রনাথ ভারতের মৌলিক অধিকারম্বন্ধপ পূর্ণ স্বাধীনতার দাবি সমর্থন করেন এইজন্ত যে, রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা ভারতের নিশ্চল জীবনে গতি সঞ্চার করবে, দেশবাসীর মনে গণতান্থিক চেতনার সহায়ক হবে। পূর্বে তিনি স্বরাজ্য দলের কাউন্সিল প্রবেশ নীতিকেও সমর্থন করেছিলেন; কিন্ধ শাদন সংস্কার বানচাল করে দেবার যে-পদ্ধা ঐদল অবলম্বন করে তাতে তিনি দায় দিতে পারেন নি। গান্ধীর রাউণ্ড টেবল কনকারেন্সে যোগদানকে তিনি শুভেছ্যে জানিয়েছিলেন। ভারত ও ইংলণ্ডের মধ্যে রবীক্রনাথ যে সহযোগী সম্পর্ক গড়ার পক্ষপাতী ছিলেন তা সমপ্র্যায়ভুক্ত বন্ধুত্বের। মৃক্তি ও সমানাধিকারের প্রশ্ন স্বত্ঃদিদ্ধ।

## ল ও নী তি

রবীক্তনাথ 'দণ্ডপ্রয়োগের অভিকৃত রূপকে' বর্বরভা মনে করতেন। হিংসার ধারা হিংসার প্রতিকার হয় না বলেই তাঁর বিশাস ছিল। এমনকি নিজন কারাকক্ষবাস, ধ্বীপান্তর ও নির্বাসনেরও তিনি বিরোধী ছিলেন। মৃত্যুদণ্ডদান তাঁর কাছে অকল্পনীয় অমান্তবিকতা হিদাবে বিবেচিও। তাঁর মতে প্রচলিত শান্তিবিধানের দানবিক দন্তবিকাশ নির্মম স্পর্ধার সঙ্গে যেন সভ্যতাকে বাঙ্গ করে। শান্তিদানের নির্দয় প্রণালী এদেশে পাঠশালা পেকে পাগলা গারদ পর্যন্ত সবত্র পরিব্যাথ। কার্থ মান্তবের মনে বর্বরতা রয়ে গেছে, নির্দয়তায় সে তৃথ্যি পায়। সভ্য দেশে এই প্রথা কিছুটা রহিত হয়েছে।

সাধারণতঃ অপরাধীদের দদ্ধে এমন একটা সংশ্বার বন্ধমূল হয়ে গেছে যে তাদের প্রতি অমান্তবিক বাবহারে মন বাধা পায় না। ধরে নেওয়া হয় তারা সকলের মতো নয়; তাই তাদের প্রতি আচরণ নির্ম অত্যাচারের রূপ নিলে সারা সমাজের সমর্থন পাওয়া যায়। সমাজের অন্তরে হুপ্ত নির্দয় প্রবৃত্তি এদের মাধ্যমে চরিতার্থ হয়।

রবীন্দ্রনাথের মতে সমাজের ছৃষ্ট প্রবৃত্তি সংশোধন করা কর্তব্য। কারাশ্রয়ী দণ্ডবিধির ছবিদহ উগ্রতা আপন দীমা অতিক্রম করে। তাই তাকে কোনমতেই প্রশ্রম দেওয়া চলে না। জেলখানাগুলিকে তিনি 'হিংস্রতার ঠগিধর্ম-উপাদক ফ্যাদিজমের জন্মভূমি' বলে অভিহিত করেন।

কাজির বিচারের দিন চলে গেছে। এখন অপরাধের নিঃসংশয় প্রমাণের জন্তে প্রমাণতবের অফুশাসনের মাধ্যমে বৈধ সাক্ষের সন্ধান ও বিশ্লেষণ, অভিজ্ঞ বিচারক ও বিশেষজ্ঞ আইনজীবীর নিয়োগ প্রচলিত হয়েছে। তবুও অপরাধের যথোচিত মীমাংসা হয় না, নির্দোষ মান্তব দওভোগ করে। নিঃসন্দেহে দোষ প্রমাণের অফ্রবিধা থাকলে শাস্তিবিধানে করুণার স্থান রাখা বাঞ্চনীয়। রাজনিতিক খুনজ্ঞ্যম, লুটপাটের জন্তে যারা দায়ী তারাও অক্যান্ত অপরাধীদের চেয়েক্য য়্বান নয় বলে তিনি মনে করতেন। ৪১

#### ৰবাৰ ও ৰদেশ প্ৰেম

স্বরাজ শব্দটি সম্পর্কে ভারতের তৎকালীন বিভিন্ন জননেতার নিজস্ব দৃষ্টিভঙ্গীর কথা ইতিপূর্বে উল্লিখিত হয়েছে। স্বরাজ সম্পর্কে রবীন্দ্রনাথেরও একটি নিজস্ব মনোভাব ছিল। তিনি মনে করতেন: 'বিশ্বে বিধাতার যে অধিকার আছে সেই হচ্ছে তাঁর স্বরাজ অর্থাৎ বিশ্বকে সৃষ্টি করবার অধিকার। আমাদেরও স্বরাজ হচ্ছে দেই ঐশ্বর্য, অর্থাৎ আপন দেশকে আপনি সৃষ্টি করে তোলবার অধিকার। সৃষ্টি করার ছারাই তার প্রমাণ হয়, এবং তার উৎকর্ষসাধন হয়'। \*\*

এই স্ষ্টিকর্ম আনন্দ, আত্মোপলন্ধি ও আত্মশক্তির পরিবর্ধক— সকলের সমবায়ে সকলের মঙ্গলবিধানই তার লক্ষ্য। মঙ্গলকর্মকে তিনি সামগ্রিক দৃষ্টিতে বিচার করেছেন: 'স্বাস্থ্যের সঙ্গে, বৃদ্ধির সঙ্গে, জ্ঞানের সঙ্গে, কর্মের সঙ্গে, আনন্দের সঙ্গে মিলিয়ে নিতে পারলে তবেই মান্তবের সব ভালো পূর্ণ ভালো হয়ে ওঠে।' স্বদেশের সেই ভালোর রূপটিকেই তিনি দেখতে চেয়েছেন।

শ্বরাজদাধনায় চরকা তবের তিনি বিরোধিতা করেন। তার মতে চরকা কেটে যিনি স্বরাজদাধনা করেন তিনি যন্ত্র, নিঃদঙ্গ ও বিচ্ছিন্ন; দেই কাজে দামগ্রিক অভ্যান্নতির কোনও আশা নেই। তিনি বলেন: 'যে গ্রামের লোক পরস্পারের শিক্ষা-স্বাস্থ্য-অন্ন-উপার্জনে আনন্দ-বিধানে সমগ্রভাবে দশ্মিলিত হয়েছে সেই গ্রামই সমস্ত ভারতবর্ষের স্বরাজলাভের পথে প্রাদীপ জেলেছে; তার পরে একটা দীপের থেকে আর একটা দীপের শিখা জ্ঞালানো কঠিন হবে না; স্বরাজ নিজেই নিজেকে অগ্রসর করতে থাকবে, চরকার যান্থিক প্রদক্ষিণপথে নয়, প্রাণের আত্মপ্রবৃত্ত সম্গ্রবৃদ্ধির পথে'। 8°°

স্বদেশপ্রেম সম্পর্কেও তাঁর বৈপ্লবিক মনের পরিচয় পাওয়া যায়। দেশকে তিনি গভীরভাবেই ভালবাসতেন। দেশের জত্যে তাঁর চিন্তাভাবনা ও কাজের পরিমাণ অপরিমেয়। কিন্তু তাঁর ভালবাসার পিছনে কোনও অন্ধ আবেগ ছিল না। দেশকে ভালবাসতেন তিনি দেশের অধিবাসী হিসাবে নয়; মায়ুয় হিসাবেই তিনি দেশবাসীর যাবতীয় তুর্গতির বিরুদ্ধে সোচ্চার হন। বন্ধু এওরুজকে তিনি এক পত্রে লিখেছিলেন: 'I love India, but my India is an Idea and not a geographical expression. Therefore I am not a patriot— I shall ever seek my compatriots all over the world'। \*\*

জীবন ও পরিবেশ সম্পর্কে তাঁর যে স্কুমণ্ট দর্শন ছিল তারই পরিপ্রেক্ষিতে তিনি হরাজ ও স্বদেশচিন্তাকে রূপ দিয়েছেন। হ্বদেশপ্রেমের জন্যে তিনি অপরের সঙ্গে স্বাভাবিক সম্পর্ককে ক্ষ্ম হতে দেন নি; চেতনাকে সংকৃচিত করেন নি। তাই নেশন হিদাবে ইংরেজের আচরণকে গর্হিত মনে করলেও উন্নতমনা ইংরেজের প্রতি ভালবাসা জানাতে দ্বিধা বোধ করেন নি। যে কোনও দেশের হিংসা, লোভ, অত্যাচার ও আধিপত্য বিস্তার-প্রচেষ্টার নিন্দা করেছেন। আমেরিকার বর্ণবিদ্বেষকে তিনি যেমন নিন্দা করেন তেমনি কোরিয়ায় জাপানি সাম্রাজ্যবিস্তারী ক্রিয়াকলাপকেও ধিক্কার জানান।

জাত্যভিমান না থাকায় ববীন্দ্রনাথের স্বদেশ বলে কিছু ছিল না বললেই চলে। সারা বিশ্বই তাঁর স্বদেশ। ১৯২০ সালের পর গান্ধীর অসহযোগ আন্দোলনে জাতিবিদ্বেষ ও ঘৃণার সম্ভাবনা প্রভাক্ষ করে তিনি তা সমর্থন করেন নি। আবার ভারতীয়দের উপর ইংরেজের অত্যাচার ও অবিচারের বিক্তমে প্রতিবাদ জানাতেও কোনও দিন পশ্চাৎপদ ছিলেন না। অন্ধ দেশহিতৈষার অন্তর্বালে তিনি স্থূলতা, নির্বিকে লাল্যা এবং মানবিক্তার পরিবর্তে আত্মন্তরিতা প্রত্যক্ষ করেন। অন্তরের স্থায়, নীতি ও যুক্তির মান্থয়চিকে কবি স্থদেশপ্রেমে প্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েছিলেন; সমকালীন স্বদেশপ্রেমিক সাহিত্যধারায় তিনি বিশ্ববিমৃথ মনোভাব প্রত্যক্ষ করেছিলেন। তাঁর স্বদেশপ্রেম ছিল বিশ্বমানবতার প্রাথমিক স্তর। সমগ্র

মানবসমাজেরই তিনি মুক্তি ও উন্নতি কামনা করেছিলেন; ভারতপ্রেম তার খণ্ডচিত্র। <sup>৪৫</sup>

#### छान छानि सम

যে সমান্তচিত্রপটে ইউরোপে জাতীয়তাবাদের উৎপত্তি ও প্রসার ঘটেছিল, ভারতীয় জাতীয়তাবাদ দে পটভূমিকায় জনায় নি। উভয়ের উদ্ভব, পরিবেশ ও কারণগুলি চিল ভিন্ন। ইউরোপীয় জাতীয়তাবাদ পুঁজিবাদের সম্প্রসারণ, বিশ্ববাপী বাজার দগল, পররাজা গ্রাস ও শোষণের তাগিদে উভূত হয়। তারতীয় জা শীয়তাবাদ ঐ আধিপতা থেকে মৃক্তির প্রেরণায় উৎপন্ন হয়। তাই ভারত ও ইউরোপীয় জাতীয়তাবাদ বন্ধুজের নয়, বৈরিতার। সামনের দিকে তাকাপেও ভারতীয় জাতীয়তাবাদের মন ছিল পিছনটানে বাধা— কারণ সাহস, শক্তি ও প্রেরণা সঞ্চায়ের জন্য ভারতকে অতীতের দিকে মনোনিবদ্ধ করতে হয়েছে; সেজন্য অন্ধ বিশ্বাস, উচ্ছোদপ্রবণতা ও সংকীর্ণ মনোভাবে ভারতীয় চিন্তা আবন্ধ। এই দৃষ্টিভঙ্গী ক্ষত পরিবর্তনশীল, বিশ্বপ্রগতির দিক থেকে সংকীর্ণ ও প্রতিক্রিয়াশীল। রামমোহনের উত্তরদাধক রবীক্রনাথ এদেশের জাতীয়তাবাদী আদর্শে সায় দিতে পারেন নি।

'শাশন্তালিক্ষম' গ্রন্থে ববীন্দ্রনাথ সরাসরি বলেছেন যে জাতীয়ভাবাদ মাফুষকে মাফুষ থেকে বিচ্চিন্ন ও তার মন্তুত্তকে অধরুদ্ধ করে। কাল্পনিক এক সমষ্টির কাছে বাজিকে বলি দিয়ে মাফুষের স্ক্রেন্সাল সতার বিকাশকে বাহিত করে। নেশনের দাপটে বাল্কি যে শুধু ষয়ে পরিণত হয় তাই নয়, তার গতি ও প্রকৃতি নিরক্ষণ শক্তিমকতা ও ভীতির উপর অবস্থান করে। সেজল তিনি বলেন যে মানবভার প্রয়োজনে আছু আমাদের শক্ত সোজা দেহে সরব হতে হবে এই বলে যে জাতীয়তা এক নির্মম মহামারী; তার পাপপঙ্কিল সংক্রামক বাাধি আছু মানবস্মাক্তে ঘুণ ধরিয়ে মাফুষের প্রাণশক্তিকে নিংশেষ করে তুলতে। তে

দেশেবিদেশে দ্বাভীয়তাবাদের যে-চিত্র ফুটে উঠেছে তার সঙ্গে ভারতীয় তাবধারার তিনি তুলনা করেছেন। অপরের স্বাধিকার থব করে নিচ্ছের স্বাধিকার প্রতিষ্ঠা ভারতীয় ঐতিহার পরিপন্ধী। অকাটা যুক্তি ও উদার্থের শাহাযো তিনি এমন এক আদর্শ সমাক্ষ্রচিত্র তুলে ধরেন যেখানে কোনও হন্দ্র বা বিরোধ পাক্রে না — ঐক্য ও মিল্নই একমাত্র লক্ষ্য ও পরিণ্তি। এই

গিলনের মার্যথানে রাষ্ট্রীয় ও ভৌগোলিক দীমার কোনত স্থান নেই . গ্রিষয়ে মানবেক্সনাগকে রবীন্দনাথের শ্রেষ্ঠ অফগামী বলা যায়।

স্থানকার জনভাও্যায় তিনি পরিপুর নার প্রতি তার সাহর্যা স্থাবেগ ও যোকরার জনভাও্যায় তিনি পরিপুর নার প্রতি তার সাহর্যা স্থাবেগ ও আকর্ষা কিছু কম ছিল না। তবে দেশ বল্ধে তিনি কোনও তৌগোলিক চিন্তিক মনে স্থান দেন নি, দেশ তার কাছে মানসিক, সেই অর্থে রবীজনাথের কোনও দেশ নেই, সারা বিশ্বই তার দেশ ও বিচরণক্ষের, সকল দেশই তার লোকসাধনার পুরাভূমি। সমগ্র মানব সমাজ তার চোগে এক ও অথও। এই তিনি বিশেষ কোনো দেশের সংকীর ছা নীয়নবাদী গণিতে সিচরণ করতে অক্ষম হয়েছিলেন।

মান্তবের আল্লিক সৌহাদা ও সংযুক্ত বিশ্বরাপ্তই চিল তার ধানের বিষয়। তার কাছে জাতীয় সরকাবের বিশেষ আবেদন চিল না। তার মতে জাতীয় গালাদ মান্তবের মধ্যে বিজেদ গালি করে, যার কছকপদৃদ্ধে মান্তব্যভাগ সংক্রাপন্ধ। আই মরের মধ্যে বিজেদ গালি করে, যার কছকপদৃদ্ধে মান্তব্যভাগ সংক্রাপন্ধ। আইছিব মান্তবিদান আইছিব করের এবং আধান্ত্রিক মন ও অইছিব আভাব দলায়। সামান্তাবাদের আইবও অল্ল হেল্ডান্ডি ও জাতীয় গাবাদে নিহিত, তার কাছে জাতির চেয়ে মান্ত্র্যই চিল বছা, ভারতের শাহুত ভাবসারায় তিনি সেই প্রেরণাই পান ও ভাকে উজ্জীবিত করার প্রযাসী হন। তিনি বলেন: 'সার্থের আদর্শ, বিরোধের আদর্শ যতেই দৃদ্ধ, মতুই উচ্চ, মতুই বন্ধহীন হত্যা সর্বোব গতিকে বাধা দিতে আকে ভঙ্ট ভাহার বিনাণ আসন্ন হত্যা আসে। মুরোপের নেশনজন্ম এই লাগ বিরোধ ও বিজেশের প্রাচীর প্রতিদিক করিন ও উন্ধত ইইয়া উঠিকেছে। নেশনের মূলপ্রবাহকে অহিনেশনহের দিকে, বিশ্বনেশনরের দিকে যাততে না দিয়া, নিজের মধ্যেই হাহাকে বন্ধ করিবণ্র চেষ্টা অহাত প্রস্তু তাই অধা সমস্থ কিছু, এই অধা সমস্থ বিশ্ববিধানের প্রতি কর্তিক্রির ক্রাক্ষ নিপ্রেপ করিতেতে ।

ক্ষাতিপূজা তার কাচে চিল বজনীয় নার মতে জাতীয় গরাদের নেশায় আছের মান্তম বুদ্ধিলর হয়ে থামের সাম্পর দানবের কীতনক হয়ে একে। অধু তাই নয়, জমে উপনিবেশ বিস্থাবের লাগসায় নিজের সমূহ শক্তিকে বিভিয়োগ করে। কাতীয়তারাদের সাধা কির দাপান নিজ অক্ষিতের শুভ উদ্দেশ মান্তম পূলে যায় — ক্রেম, প্রাতি, মুক্তি ও নৈতিক আদেশ বলে আর কিছু গাকে না।

জাতীয়তাবাদ আজ পুঁজিবাদী-সামাজ্যবাদী দেশগুলির রণহঙ্কারে ম্থরিত; মান্থবের শুভসত্তাকে থর্ব করে শাসকেরা মান্থকে যুদ্ধের পুতৃলে পরিণত করেছে।

জাত্যভিমানের পরিবর্তে ববীক্রনাথ মানুষকে ঐশ রাজ্যের নাগরিক করে তুলতে চেয়েছেন। বিশ্বমানবকে তিনি সংঘবদ্ধ, সর্বগ্রাসী জাতীয়তাবাদী যন্ত্র-দানবের সঙ্গে সংগ্রামের আহ্বান জানিয়েছেন; মানুষের হুপ্ত শুভবুদ্ধিকে জাগিয়ে তুলতে চেয়েছেন। 'শিক্ষার মিলন' প্রবন্ধে তিনি বলেছেন যে মানুষের মননশীলতার যথোচিত কর্মণেই জাতাভিমান মোচন করা যায়।

পশ্চিমী সভাতায় বেনিয়া মনোভাব ও তারই তাগিদে পররাজ্য গ্রাসের প্রবৃত্তিকে রবীন্দ্রনাথ ধিকার জানান। সেইদব অভ্যাচারী দেশগুলির পররাষ্ট্র নীতিতেও বিদ্বেষ, বিশ্বাস্থাতকতা, পারম্পরিক অবিশ্বাস ও ভীতির মনোভাব পরিস্কৃট। সেথানে প্রেম ও প্রীতির স্থান নিয়েছে যুদ্ধের উপকরণ।

পাশ্চান্ত্যের জ্ঞান ও গবেষণায় তিনি যথেইই শ্রদ্ধাবান ছিলেন; দেখানকাব দায়া, মৈত্রী, স্বাধীনতা ও উদারতার মন্ত্রে তিনি প্রেরণা সঞ্চয় করেন। পশ্চিমী রাজনীতিতে মান্ত্র্যের সামাজিক অধিকার, নাগরিক বোধ ও চেতনারও তিনি গুণগ্রাহী ছিলেন। কিন্তু জাতীয়তাবাদের নামে পশ্চিম যে সংঘবদ্ধ দানবশক্তি প্রদর্শন করে তার প্রতি রবীন্দ্রনাথ তীর কশাঘাত হানেন। আফ্রোএশিয়ার অন্তর্মত দেশগুলির রক্তশোষণ ও নিপীড়নে পশ্চিমী সাম্রাজ্যবাদীদের অবাধ লোভ ও লালদা পরিণামে মানবতা ও সভ্যতার পক্ষে চরম বিপদ বলে তিনি আশ্র্যা প্রকাশ করেন। বুদ্ধিবিবেক বজিত সাম্রাজ্যবাদের রক্তলোল্প দৃষ্টির সম্প্রদারণ শান্তিকামী নিরীহ প্রাচ্যের নিকট ভয়াবহ সংকটরূপে উপস্থিত। প্রতীচ্যের এই দানবীয় আচরণকে অন্ত্র্সরণের জন্মে তিনি জাপানেরও নিন্দা করেছিলেন। ১৯৯

কবি অন্তব করেন যে ক্রেন, বার্ক প্রম্থ দার্শনিকদের প্রভাব ইউরোপে নিপ্রভ হয়ে পড়েছে; বিজ্ঞানের যূপকাঠে দেখানে মানবতাকে উৎদর্গ করা হয়েছে; রাজনৈতিক আধিপত্যের তাগিদে দামাজিক মূল্যবতাকে জলাঞ্জলি দেওয়া হচ্ছে। পশ্চিমী মনোভাবে মানবিক আদর্শ ও দমবেদনা অপস্থমান; অপর দেশকে অর্থ নৈতিক শোষণের অভিদন্ধি তার রাজনৈতিক ও দাংস্কৃতিক ঐতিহ্যকে অবনত করেছে। এই যান্ত্রিক ও নির্মম প্রবৃত্তি একদিন হীনবীর্ঘ হয়ে পড়বে— রবীন্দ্রনাথের সে-সতর্কবাণী আজ প্রমাণিত হয়েছে।

গান্ধীর রাজনৈতিক পদ্ধতিকে রবীন্দ্রনাথ তেমন গ্রহণ করতে পারেন নি।

কারণ তিনি মনে করতেন গান্ধীনীতি সংকীর্ণ চিস্তাপ্রস্থত জাতীয়তাবাদে প্রতিষ্ঠিত— ভারতের সনাতন বৈশ্বিক ভাবধারা থেকে গান্ধীনীতি পৃথক। বিদেশী বস্ত্র পোড়ানোয় জাতিবিদ্বেষ্ট প্রকাশ পায়— তাই সে-নীতিকে তিনি সমর্থন করেন নি। °°

## ক মিউ নিজ ম

ববীন্দ্রনাথের জীবনকালে বিশ শতকের সর্বাপেক্ষা উল্লেখযোগ্য ঐতিহাসিক ঘটনা হল রুশ বিপ্লব, যা তাঁর মনকে গভীরভাবে স্পর্শ করেছিল। পরশ্রমজীবা ও পরিশ্রমজীবীর সংগ্রামে কবির সহান্তভৃতি ছিল শেষোক্ত শ্রেণীর অন্তর্কুলে। তাই বলে তিনি বিপ্লবোক্তর রাশিয়ার একনায়কতন্ত্রকে সমর্থন করেন নি। আত্মকেন্দ্রিক নিবিবেক ব্যক্তিস্বাভন্ত্রো তাঁর যেমন রুচি ছিল না, তেমনি অন্ধ্রমারাবাদেও তাঁর সমর্থন ছিল না। লক্ষ্য ও পদ্ধতির (end and means) মধ্যে সামন্ত্রস্তের পক্ষপাতী ছিলেন বলে রক্তঝরা বিপ্লবের পথ তিনি অন্থুমোদন করেন নি। অত্যাচার, অবিচার, ত্নীতি ও জাতিগত বিদ্বেষ্ট্রবন্ধন থেকে মৃক্তির বাণী রুশ বিপ্লবে ধ্বনিত হয়েছিল। তাই মানবভন্তনী রবীন্দ্রনাথ তাকে প্রথমে অভিনন্দিও করেছিলেন। কিন্তু কুল দেশ ভ্রমণে তাঁর ভিন্ন অভিক্রতা হয়। 'বাশিয়ার চিঠি' গ্রন্থে গোড়ার দিকে উচ্চুদিত প্রশন্তিবাচন আছে, কিন্তু শেষের দিকটা ক্রমেই সংশন্মমিশ্রিত হয়ে ওঠে।

খোলা মন নিয়েই তিনি দোভিয়েত দেশ ভ্রমণে যান; দেখার 'প্রধান লক্ষ্য ছিল আলোকের দিক'। ' কিন্তু দেখানকার অগণতান্ত্রিক রাষ্ট্রব্যবস্থা তাঁর দৃষ্টি এড়ায় নি; প্রতাক্ষ করেন: 'আর-সব বিষয়ে স্বাধীনতা আছে কিন্তু কর্তৃপক্ষের বিধানের বিরুদ্ধে নেই'। ' বিপ্লবোত্তর রাশিয়ায় মাহুষের মৌলিক সমস্যাগুলিকে সমাধানের নামে যে 'যথেষ্ঠ জবরদন্তি আছে' তাও তিনি লক্ষ্ম করেন। রবীক্রনাথ ব্যক্তিস্থাতন্ত্রো বিশ্বাদী ছিলেন; তাই রাশিয়ায় সমষ্টির নামে ব্যক্তিস্থার্থের বলিদানকে নিন্দা করেছেন। স্বাদশ চিঠিতে লিথেছেন: 'মাহুষের ব্যক্তিগত ও সমষ্টিগত দীমা এরা যে ঠিকমত ধরতে পেরেছে তা আমার বোধ হয় না। দে হিদাবে এরা কোনো বাধাই মানতে চায় না। ভুলে যায় ব্যঙ্গিকে পূর্বল করে সমষ্টিকে সবল করা যায় না, ব্যষ্টি যদি শৃদ্ধালিত হয় তবে সমষ্টি স্বাধীন হতে পারে না। এখানে জবরদন্ত লোকের একনায়কত্ব চলছে'। ' ত

সমাজকে নবৰূপে গড়ে তুলতে হলে দ্বাগ্রে চাই উপযুক্ত শিক্ষা— একথা ব্ৰীন্দ্রনাথ বহুপূর্বেই উপলব্ধি করে দেই কাঞ্চে উণ্ডোগী হয়েছিলেন। সোভিয়েত দেশের একনায়কতন্ত্র তাঁর পছন্দ না হলেও দেখানকার শিক্ষা ব্যবস্থার বিরাট উত্তোগ ও অগ্রগতি তাঁর মনকে বিশেষ স্পর্শ করে। দেখানে গিয়ে তিনি রাজনীতির কথা বিশেষ তোলেন নি। শিক্ষা, সংস্কৃতি ও দর্শন সম্পর্কেই তিনি আলাগ-আলোচনা ও বক্তৃতা করেন।

পুঁজিবাদীদের শোষণ ও বৈষম্য্যুলক আচরণের ফলেই কমিউনিজ্মের উদ্ভব; তার ভিতরে মানবিক মৃল্যবন্তাগুলি ক্রমে একদিন যে প্রতিষ্ঠা লাভ করবে সেই আশা তিনি ব্যক্ত করেন। সোভিয়েত দেশ দেখে এসে লেখা তাঁর প্রশংসাপত্র পড়ে স্বদেশের লোক যাতে কোনও ভ্রান্ত সিদ্ধান্তে উপনীত না হয় সেজন্তে যেন উপসংহারে তিনি সবিস্তারে বিপ্রবোত্তর রাশিয়ার ভাল ও মন্দ উভয় দিকের একটা ভারসাম্য ব্যাখ্যা করেছেন : 'সোভিয়েত রাশিয়ায় মার্কসীয় অর্থনীতি সম্বন্ধে সর্বসাধারণের বিচারবৃদ্ধিকে এক ছাঁচে ঢালবার একটা প্রবল প্রস্নাস স্থপ্রতাক্ষ; সেই জেদের ম্থে এ সম্বন্ধে স্বাধীন আলোচনার পথ জাের করে অবক্রদ্ধ করে দেওয়া হয়েছে। এই অপবাদকে আমি সতা বলে বিশ্বাস করি…যেখানে আন্তকললাভের লােভ অভি প্রবল সেখানে রাষ্ট্রনায়কেরা মান্তবেষ মতস্বাতন্ত্রের অধিকারকে মানতে চায় না। ে সেথানকার পলিটিকস ম্নাফালোল্পদের লােভের দ্বারা কল্বিত নয় বলে বাশিয়া-রাষ্ট্রের অন্তর্গত নানাবিধ প্রজা জাতিবর্ণ-নির্বিশেষে সমান অধিকারের দ্বারা ও প্রক্রন্ত শিক্ষার স্বযোগে সন্মানিত হয়েছে'। 
বি

সম্পত্তির যৌথ অধিকার প্রতায়ে তিনি বিশ্বাসী ছিলেন না। অবশ্র পুঁজিবাদী দেশে সম্পত্তিতে সর্বনাশা একচেটিয়া স্বত্ব সম্পর্কে তিনি সচেতন ছিলেন। তাহলেও গ্রীন বা হেগেলের মতো তিনিও মনে করতেন যে সম্পত্তি ব্যক্তিত্বেরই একটি চাহিদা। মান্নবের কচি, কল্পনাশক্তি ও স্জনসত্তা সম্পত্তির বাহ্ন রূপ পরিগ্রহ করে। তবে রবীন্দ্রনাথ লালসার সম্বারন্ধপে সম্পত্তিকে দেখেন নিশাশত সন্তার স্কুরণে সহায়কস্বরূপ সম্পত্তির প্রয়োজন ও সার্থকতা অক্তব্ত করতেন। কমিউনিজমের বৈপরীত্যে প্রকারান্তরে তিনি সম্পত্তির ব্যক্তিগত মালিকানার সমর্থক ছিলেন। সমবায়ী প্রণালীতে শ্রমজীবীদের স্বীয় অবস্থার উন্নতি সাধনে তৎপর হবার জন্ম তিনি উপদেশ দিয়েছেন। সব কিছু বিষয়ে সরকারের উপর নির্ভর্বার মনোর্তি তাঁর মতে অসঙ্গত। উৎপাদিত বস্তব অসম

বন্টন এবং ক্ষয়িষ্ণু ধনতম্ববাদের নীতিবিবর্জিত মতিগতিকে তিনি দ্বিধাহীন কণ্ঠে নিন্দা করেছেন। \* \*

#### কা দি জ ম

১৯২৬ সালে ম্দোলিনির আমন্ত্রণে রবীক্রনাথ ইতালি দেশ পরিভ্রমণ করেন। ভার আগে ম্দোলিনি শাস্তিনিকেতন গ্রন্থাগারে বিস্তর গ্রন্থ দান করেছিলেন। সোভিয়েত দেশ দেথবার যেমন 'প্রধান লক্ষ্য ছিল আলোর দিক', ইতালিকেও তিনি অন্তর্মপ দৃষ্টিতে দেখে ম্সোলিনির প্রশংসা করেন। সারা ইতালি ঘুরেও সেথানকার বীভৎদ রূপ তাঁর চোথে পড়ে নি। ফেরার পথে রোমাঁ রোলাঁ, অধ্যাপক দালভাদোরির স্ত্রী প্রম্থের দঙ্গে আলোচনা করে ব্ঝতে পারেন কী চিস্তা ওকর্মপন্থায় ফ্যাসিবাদ সভ্যতা ও মানবতার আমূল পরিপন্থী। ফ্যাসিবাদের বিরুদ্ধে তীব্র সমালোচনা করে সেইসময়ে এণ্ডরুজকে লিখিত এক পত্রে ফ্যাসিবাদের নগ্ন চিত্র তিনি উদ্ঘাটিত করে দেন। দেইসময়ে তাঁর সম্পর্কে প্রচারিত ভ্রাস্তি নিরসনকল্পে সেই পত্রে তিনি লেখেন: '...The methods and the principle of this Fascism concern all humanity, and it is absurd to imagine that I could ever support a movement which ruthlessly suppresses freedom of expression, enforces observances that are against individual conscience and walks through a blood stained path of violence... That barbarism is not altogether incompatible with material prosperity may be taken for granted but the cost is terribly great — it is fatal' | 4 %

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ্য যে তাঁর অন্যতম প্রিয়পাত্র স্থভাষচন্দ্রের মনে রবীন্দ্রনাথের এই চেতনা আদে রেখাপাত করে নি। স্থভাষচন্দ্র লাসিবাদের প্রতি ঝুঁকেছিলেন। মুনোলিনি ছিলেন স্থভাষচন্দ্রের আদর্শ। কবি সে-বিষয়ে কোনও মস্তব্য করেন নি। কবি বিশ্বের শিল্পী ও সাহিত্যিকদের ফ্যাসিবিরোধী আন্দোলনের সঙ্গে যুক্ত হয়েছিলেন।

### বিৰজনীনতা

রবীন্দ্রনাথের বিশ্বজনীনতা আজকালকার ফাঁকাবুলির মতো ছিলনা। তাঁর চিস্তার পিছনে ছিল স্বস্পাই দার্শনিক প্রত্যয়। মামুষকে তিনি চিরস্তন পথিকরূপে দেখেছেন; পথ থেকে সরে দাঁড়িয়ে পথিক পাকা বাদা বাঁধার প্রয়াদী হলে তাকে পথজ্ঞই ও লক্ষাচাত হতে হয়। অস্তরের অদীম অনায়তের অফুদন্ধানে সে ঐ পথের পথিক। উক্ত অফুদন্ধান বৈষয়িক কোনও স্থথের দারা তাড়িত নয়; স্বরচিত সুল বাধাবিপত্তিগুলিকে অতিক্রম করে অস্তরের নিগৃত্ সত্যকে উদার তথা জনারণ্যে বৈশ্বিক মানবকে প্রকাশমান করার তাগিদে মাহুষ সর্বশক্তি প্রয়োগে উদগ্রীব। মাহুষের জীবনসাধনার লক্ষ্য শৃঞ্জলিত আত্মার বন্ধন মোচন দারা মুক্তির সংগ্রামে অবতীর্ণ হওয়া— এই সাধনার বিষয়বন্ধ হল মাহুষ ও তার বিশ্বপরিবেশ। মাহুষের জৈব অন্তিত্বের কাল দীমাবন্ধ, কিন্তু তার মহুস্থাত্বের মেয়াদ দীমাহীন। মাহুষ চায় সর্বজনক্ষণী ও সর্বকালব্যাপী হতে— সেজন্তে যে-সত্যের প্রকাশ দে কামনা করে তা চিরন্তন ও বিশ্বজনীন। কৈব অন্তিত্বের অতিরিক্ত প্রাচুর্যে মাহুষ নিজের স্থুল সত্তা অতিক্রম করে অদীম বৈশ্বিক মাহুষে উপনীত হতে চায়। তা আইনস্টাইনের সঙ্গে আলোচনা প্রসক্ষে ব্রীজনাথ বলেছিলেন: 'My religion is in the reconciliation of the Super-personal Man, the universal human spirit, in my own individual being'। তে

রবীন্দ্রনাথ অনুশোচনা করেছেন যে, চেতনা ও উপলব্ধির অভাবে বৈশিক মান্ন্র্যের বিকাশ সদাই ব্যাহত হয়। মান্ন্র্যে মান্ন্র্যে নৈকটা সাধিত হলেও তার মধ্যে সৌহার্দ্য ও সমবায়ী মনোভাব অন্নপথ্নিত। নৈতিক বিকার মহামারীর মতো পরিব্যাপ্ত। সারা ত্রিয়া জুড়ে বিরাজ করছে অস্থা, লোভ, ম্বণা, পারশারিক অবিশাস ও জাতিবিদ্বেষ। মান্ন্র্যের এই পাশব শক্তির পরিহার ও আত্মার মৃত্তির জন্তে কবি মানবস্মান্ত্রের উদ্দেশে বলেছেন: 'claim the right of manhood to be friends of men and not the right of particular proud race or nation'। \*\*

যে-সময়ে দারা বিশ্ব জাতীয়তাবাদের বিষেষ ও বিভেদ প্রস্তুত হলাহল পানে উম্মন্ত দে-সময়ে রবীন্দ্রনাথ সমগ্র মানবসমাজকে একই মালায় গাঁথতে চেয়েছিলেন; তিনি এই বলে সতর্ক করে দেন যে বিভিন্ন জাতির মধ্যে আত্মন্তরিতা ও দন্দ চলতে থাকলে পরিণামে তা আত্মঘাতী হতে বাধা। মাহুষের ধর্ম তার ঐক্যের মধ্যে নিহিত। শ্রীঅরবিন্দপ্ত সেই একই কথা বলেছিলেন। পৃথিবীটাকে রবীন্দ্রনাথ রাজনৈতিক রেষারেষি ও কলহের আধার হিদাবে না দেখে মাহুষের শাখত আত্মার পবিত্র বাসভূমিরূপে দেখেছেন; হৃদয়গভীর আবেগে তিনি কামনা

করেন বিশ্বজনীন মিল্ন; সেই বিশ্বজনীন মিলনের পথ হল সকল জাতির শৃঙ্খলমূক্ত স্বাধীন বিকাশ। বিভিন্ন দেশ ও জাতির মাঝে যে-প্রাচীর গাঁথা হয়েছে তার আশু অপসারণ চাই, যাতে অবাধ সাংস্কৃতিক সংমিশ্রণে সম্প্রীতি, পারম্পরিক বিশ্বাস ও সমবায়ী সম্পর্ক গড়ে ওঠে। সমরাঙ্গনে মানুষ্টের মনো-মালিন্তের নিশান্তির প্রয়াস তার দেউলিয়া মনেরই পরিচয় দেয়। ৬°

তিনি উপলব্ধি করেন আধাাত্মিক বোধ ও অন্তভূতির উপর বিশ্বমানবতন্ত্র রচিত হবে। সেজন্ত চাই বর্বর রীতিনীতির পরিবর্তে উপযুক্ত আন্তর্জাতিক আইন ও নিরাপন্তার ব্যবস্থা; যাতে ভয়, অবিশ্বাস, বিভেদ, হন্দ্র ও জাতীয় শ্রেষ্ঠথা-ভিমান অতিক্রম করে শাস্তি, মৈত্রী, স্বাত্মক সহযোগিতা ও সাংস্কৃতিক সমন্বয় সাধিত হয়। ভারতের শাশ্বত বাণীর প্রতীক এবং প্রাচ্য ও পাশ্চাক্যের সেতৃবন্ধ-রূপে বিশ্বভারতীর প্রতিষ্ঠা তাঁর সেই চিস্তারই নিদর্শন।

# পাঁচ : আর্থনীতিক চিন্তা

অর্থনীতির তত্ত্বগত চিস্তা রবীক্রমাহিতো বেশি কিছু পাওয়া না গেলেও সে-সম্পর্কে তাঁর কালোপযোগী চেতনা ও স্পান্ত মনোভাব ছিল। তাঁর জীবনকালে দেশের শিল্পোন্নমন ধীর গতিতে দেখা দেয়; প্রধানতঃ অন্তর্মত কৃষিকর্মেই দেশের অর্থ-নৈতিক ধারা ছিল প্রবাহিত। আধুনিক শিল্পবাণিজ্যের প্রশ্ন স্বদেশী আন্দোলনের ফলেই বিশেষ গুরুত্ব পেয়েছিল। অবশ্য সামস্ততাদ্দিক পরিবেশ কাটিয়ে বৃর্জোমা অর্থনীতির গোডাপত্তন উনিশ শতকের দ্বিতীয়াধেই শুরু হয়।

আধা সামস্ততান্থিক বংশোদ্ভ হলেও রবীক্তনাথ জমিদারি প্রথাকে স্বনজরে দেখেন নি; মনে করতেন ঐ সব কায়েমী স্বার্থান্থিত প্রেণার লোকেরাই বিদেশী শাসনকে বাঁচিয়ে রেথেছে; তাছাডা প্রের সামস্ততান্থিক অধিপতিদের শোর্থ-বীর্যের বিন্দুমাত্র পরিচয় সমসাময়িক জমিদার ও রাজন্তবর্গের মধ্যে অবর্তমান বলে তিনি অক্সতব করেন; তারা নিজেদের আথের গোছাতেই বাস্ত— সমাজের মঙ্গলবিধানে তাদের কোনও চিস্তা নেই। পরাশিত (parasite) এই শ্রেণার নোকদের তিনি কঠোর সমালোচনা করেছেন তে দেশ ও সমাজের নবরূপায়ণ বুর্জোয়া শ্রেণীর নেতৃত্বেও যে সম্ভব নয় সে কথাও তিনি বিশ্বাস করতেন। তার

মতে মধ্যবিত্ত শিক্ষিত শ্রেণীই দমাজোন্নয়নের নেতৃত্ব দেবে। দর্বহারা শ্রেণীর একনায়কত্বে দমাজতান্ত্রিক অর্থনৈতিক ব্যবস্থার কথা তিনি বলেন নি। ফিউডাল, বুর্জোয়া ও দোদালিট অর্থনীতির কোনটিকেই গ্রহণ না করে তিনি চতুর্থ যে অর্থনৈতিক ব্যবস্থার প্রস্তাব করেছেন তা হল দমবায় অর্থনীতি।

আইরিস কবি জর্জ রাদেলের আদর্শে রবীক্রনাথের কিছু আত্মীয়বর্গ সমবায় প্রথার রূপায়ণে উত্যোগী হয়েছিলেন। তাদের অনুগামীরূপে ঐ প্রথাকে তত্ত্বত-ভাবে প্রচার ও কর্মক্ষেত্রে প্রয়োগে তিনি তৎপর হন। দোভিয়েত দেশ ভ্রমণেও তিনি সেই আদর্শের প্রেরণা লাভ করেছিলেন। শ্রীনিকেতন কবির সেই প্রচেষ্টার নিদর্শন। রবীজনাথ বিশ্বাস করতেন যে তৃঃথ দারিতা বোগ ও নিরানন্দ জীবন থেকে সমবায় প্রথার শাহাযো মৃক্তি পাওয়া যায়। 'সমবায়নীতি' পৃষ্টিকার প্রথম অধাামে তিনি লিখেছেন: 'আমার কাছে মনে হয়, এই কো-অপারেটিভ প্রণালীই আমাদের দেশকে দারিদ্রা হইতে বাঁচাইবার একমাত্র উপায়। আমাদের দেশ কেন, পৃথিবীর দকল দেশেই এই প্রণালী একদিন বড়ো হইয়া উঠিবে। এথনকার দিনে বাব্সা বাণিজ্যে মান্ত্র প্রস্পর প্রস্পরকে জিভিতে চায়, ঠকাইতে চায়; ধনী আপন টাকার জোরে নিধনের শক্তিতে শস্তা দামে কিনিয়া লইতে চায়; ইহাতে করিয়া টাকা এবং ক্ষমতা কেবল এক এক জায়গাকেই বড়ো হইয়া উঠে গবং বাকি জান্নগায় সেই বডো টাকার আওতায় ছোট শক্তিগুলি মাথা তুলিতে াারে না। কিন্তু সমবায়-প্রণালীতে চাতৃরি কিন্তা বিশেষ একটা স্বযোগে প্রস্পর প্रশারকে জিভিয়া বড়ে। হইতে চাহিবে না। মিলিয়া বড়ো হইবে। এই প্রশালী যথন পুথিবীতে ছড়াইয়া যাইবে তথন রোজগাবের হাটে আজ মান্তবে মান্তবে যে একটা ভন্নংকর রেষারেষি আছে তাহা ঘৃচিয়া গিয়া এখানেও মামুষ পরস্পরের আন্তরিক স্বন্ধ হইয়া, সহায় হইয়া মিলিতে পারিবে।'৬২ অর্থনীতির ক্ষেত্রেই গুধু আবদ্ধ না রেথে সমবায়নীতিকে তিনি দবব্যাপী ও স্থদংবদ্ধ সামাজিক কাঠামোর বনিয়াদরূপে কল্পনা করেন; স্বক্ষেত্রে সংঘাতের পরিবর্তে চান সহযোগিতা-বিভেদ ও শোষণের পরিবর্তে সমবায়। সমবায়ের মধ্যে দিয়েই ধন-বৈষম্য ও শোষণ বিদ্বিত হবে বলে তাঁর বিশাস ছিল। তবে সেইসঙ্গে তিনি একথাও স্বীকার করতেন যে 'শক্তি উদভাবনার জন্মে অহমিকা ও প্রতিযোগিতার প্রয়োজন আছে'। ৬০ অবশ্র পরিমাণ লঙ্খনকারী দেই প্রতিযোগিতামূলক মনোভাবকে বিধিসমতভাবে নিয়ন্ত্রণে রাথার প্রয়োজন তিনি স্বীকার করেছেন আর্থিক দামা প্রতিষ্ঠার জন্মে 'ধর্মের দোহাই বা গায়ের জোবের দোহাই এই তুয়ের কোনটাই মানবদমাজের দারিদ্রা-মোচনের পন্থ। নয়' বলে তিনি মনে করতেন। রক্তঝরা বিপ্লব পরিণামে লক্ষ্যভাই হয়। দামা প্রতিষ্ঠার জন্তে তিনি মার্থারে সহজাত বৃক্তি ও নীতিবোধকে উন্ধুদ্ধ করতে চেয়েছেন। এ বিষয়েও রবীক্রনাথের দক্ষে মানবেক্রনাথের দৃষ্টিভকার মিল দেখা যায়।

ভারতবর্ষ কৃষিপ্রধান দেশ; এথানকার অর্থনৈতিক সমস্তার সমাধান প্রধানতঃ কৃষিকর্মের উন্নয়নেই যে নির্ভর করছে সে-বিষয়ে রনীন্দ্রনাথ যথোচিত অবহিত ছিলেন। কৃষি-অর্থনীতির সবচেয়ে গুরুত্বপূর্ণ প্রশ্ন জমির মালিকানা প্রসঙ্গে তিনি মনে করতেন যে শুধু জমিদারি প্রধার অবসানে এ-সমস্তার সমাধান হবে না; জমির অবাধ হস্তাস্থরের অধিকার কৃষকের থেকে গেলে দারিজাহেতৃ ক্রমে সমস্ত জমি মহাজন ও জাতদারের কৃষ্ণিত হয়ে পড়বে। তাই লাঙল যার জমি তার এ-নীতিকে দারধানতার সঙ্গে কপায়িত করা উচিত বলে তিনি মনে করতেন। কৃষিকর্মে সমবায় প্রথার সঙ্গেই উন্নত প্রণালীতে উৎপাদনের তিনি সমর্থক ছিলেন। প্রামীণ সংস্কৃতি, কৃটিরশিল্প ও সমবায় প্রণালীতে গুরুত্ব দিলেও ভারী শিল্পোন্ধানেও তিনি সমধিক উৎসাহী ছিলেন। গান্ধীর চরকানীতি এবং গ্রামনির্ভর অর্থনীতির দক্ষে তার বিরোধ ছিল। রবীন্দ্রনাথের দৃষ্টিভঙ্গী ছিল আধুনিক ও যুক্তিবাদী—দেশের অর্থনৈতিক ব্যবন্ধায় নগর ও গ্রামীণ জীবনের ভারদামা বিকাশই ছিল তার কাম্য। গ্রামে ফিরে চল নীতিকে তিনি গ্রহণ করেন নি।

বিদেশা শাসকদের যোগদান্তশে দেশায় পুঁজিপতিদের একচেটিয়া স্বঙ্কে দাধারণ মান্থানের যে গ্রবস্থা ঘটবে সে বিষয়ে তাঁর সজাগ দৃষ্টি ছিল। রাজস্ব বৃদ্ধির উদ্দেশ্যে ইংরেজ সরকার আমদানিকত পণ্যের উপর শুব্ধ বসাতে চাইলে রবীক্রনাথ তার বিরোধিতা করেন। বিদ্যাচন্দ্রও বহুপুরে অঞ্চরপ অভিমত প্রকাশ করেছিলেন। রবীক্রজীবনাকার প্রভাতকুমার বিথেছেন: 'দেশায় কলওয়ালা এবং নাইনাতিকেরা গভর্গমেন্টের এই ব্যবস্থা অন্থমোদন করিলেন, তাঁহাদের বক্তব্য এই যে শুব্ধ স্থাপিত হইলে দেশায় শিল্পের স্বিধা হইবে। কিন্তুরবীক্রনাথ বলিলেন যে ইহার ফলে কাপড়ের দাম চিডিবে এবং সেই চড়া দাম বস্প্রেক্তা দিবে, ব্যবসায়ী দিবে নাওঁ।

মৃষ্টিমেয় মান্তবের হাতে বিপুল বিজের সঞ্চয় ও মৃনাকাবান্ধির বিরুদ্ধেও তিনি অভিমত প্রকাশ করেছিলেন। বাণিন্ধ্যিক প্রতিশ্বন্ধিভায় মন্তব্যব্বের অবনতি সম্পর্কেও তাঁর দৃষ্টি ছিল সজাগ। পারম্পরিক বিশাস সহাত্ত্ত্তি ও বোঝাপড়ার

মাধ্যমে পুঁজিবাদের অবদান ঘটানো ছিল তার কামনা। তাঁর মতে বিত্তবণ্টন ও তাাগের সাহায্যে ধনবৈষম্য দ্বীকৃত করা বাঞ্চনীয়। ব্যক্তিগত সম্পত্তির বিলোপ তিনি চাইতেন না। ৩৫

প্রাক-স্বাধীন আমলে মনে করা হত যে অর্থনৈতিক উন্নয়ন রাজনৈতিক মৃক্তি বাতীত সম্ভব নয়— সেজন্মে রাজনৈতিক আন্দোলনকালে অর্থনৈতিক উন্নয়নের সংগঠনমূলক প্রচেষ্টা বিশেষ ছিল না। রবীক্রনাথের চিস্তা ছিল স্বতম্ব। সমাজ সংস্কারের অঞ্চস্বরূপ তিনি অর্থনৈতিক উন্নয়নের উপরই গুরুত্ব দিয়েছিলেন। তার মতে আর্থিক ও সামাজিক সংস্কারের মধ্যে দিয়ে জনচেতনাকে দৃঢ় ও শক্তিসম্পন্ন না করে ধর্মান্ধ অশিক্ষিত ও কুদংস্কারাচ্ছন্ন মান্থেরে ঘাড়ে রাজনৈতিক আন্দোলন চাপিয়ে দিলে তা নিক্ষল হবে।

### ছয়: শিক্ষাচিন্তা

রবীক্রনাথের সমাজচিন্তা কেবল লেখা ও ভাবনার মধোই আবদ্ধ থাকে নি, বিভিন্ন ক্ষেত্রে হাতেকলমে প্রযুক্তও হয়েছে। দূর থেকে মৃলনীতি নির্দেশ ও উপদেশ বর্ষণ না করে তিনি একটি পূর্ণান্দ শিক্ষা ব্যবস্থারও প্রবর্তন করেছিলেন। মননের বিকাশ, স্কুমার বৃত্তির উন্মেষ ও অর্থ নৈতিক উন্নয়নের দিক থেকে সেই ব্যবস্থা রচিত হয়।

কবির দৃষ্টিতে মান্তবের মৃক্তির প্রকৃত রূপ হল অবিতা ও অজ্ঞতা থেকে মৃক্তি। জ্ঞান ও সত্যের উপলব্ধি ও পরিপূর্ণ জীবনলাভের জন্ম শিক্ষা অপরিহার্য। অবিতাপ্রস্তুত যাবতীয় বন্ধনমোচন একমাত্র জ্ঞানের সাহাযোই সম্ভব।

প্রচলিত শিক্ষা বাবস্থার সমস্ত কিছু গলদের প্রধান কারণ তা জীবন ও সমাজের সঙ্গে প্রকৃত অর্থে যুক্ত নয়। কবির শিক্ষাতত্ত্ব তার জীবনদর্শনেরই অঙ্গ । প্রকৃত শিক্ষাত্ব অভাবেই মান্তবের জীবনে নৈরাশ্য দেখা দেয়— বয়স বৃদ্ধির সঙ্গে মন হয়ে পড়ে শৃক্য— জীবন হয়ে দাঁড়ায় অর্থহীন।

মনের বিকাশ ও মার্জিত সমাজাচারের জন্মও শিক্ষার প্রয়োজন। বিভালয়ের বজ্বআটুনিতে শিশুমনকে রুদ্ধ করা হয়। শৈশব থেকে যে শিক্ষা শুরু হয় ভার পরিবেশ স্বাধীন, দরদী ও ভাবোদ্দীপক হওয়া চাই। ছোটবেলা থেকে নানা নিয়মনিগড় ও দিলেবাদের নিম্পেষণে শিশুমনের নাভিশ্বাদ ওঠে। আনন্দের পরিবর্তে শিক্ষাব্যবস্থা তাদের কাছে হয়ে দাঁড়ায় আতঙ্কের বিষয়। শান্ত সহৃদয় ও সহাভূতিশীল মন গড়ার জন্ম তিনি চাইতেন অনুক্ল মুক্ত পরিবেশ। মানবিক ব্যক্তিবের আদর্শেই তাঁর শিক্ষানীতি রচিত হয়। ৬৭

পুঁথিগত বিতা ও অর্থকরী শিক্ষায় তাঁর উৎসাহ ছিল না। বিতার্থার স্কন্থসবল মন, দক্রিয় স্থভাব, মার্জিত আচরণ ও জানার আকাজ্ঞা জাগিয়ে তুলে, দায়িছে ও কর্তব্যে আদর্শ নাগরিকরূপে তিনি তাদের গড়ে তোলার প্রয়াদী হয়েছিলেন। প্রতিটি শিক্ষার্থীকে ব্যক্তিত্বের চরম উৎকর্ষ দানই বিতালয়ের লক্ষা হওয়া উচিত। জাতি, ধর্ম ও রাষ্ট্রের সমষ্টিগত প্রয়োজনের ছাঁচে শিক্ষাদানের তিনি বিরোধী ছিলেন। নাগরিক দায়দায়িছ ও কর্তব্যের চেতনা অবশ্যই সঞ্চারিত করা দরকার— তারই সঙ্গে সঙ্গতি বজায় রেখে ব্যক্তিমান্থয়ের কচি ও ইচ্ছা অন্থয়ায়ী স্বাধীন বিকাশ ও প্রকাশের স্থযোগ থাকা দরকার। জনৈক শিক্ষাত্রতীকে তিনি এক পত্রে লেখেন: 'বিতালয়ে শিশুকাল থেকে আমরা বাঁধা খোরাকে অভ্যন্ত হই বলে আমাদের মননশক্তির সজীবতা হারাই— বৃদ্ধির ক্ষেত্রে নিজেরা চরে খাবার অভ্যাস যারা না করে তাদের চিত্ত কোন কালে সবল হয় না। তোমরা গ্রনার কাজ ছেড়ে দিয়ে রাথালের কাজ কোরো'। ১৮

'শিক্ষার হেরফের' প্রবন্ধে তিনি মাতৃভাষায় শিক্ষাদানের যৌক্তিকতা দেখিয়ে-ছেন। তাতে বলেছেন বিদেশী ভাষার মাধাম আদে কার্যকর নয়। ইংরেজী ভাষাশিক্ষাকে তিনি যথেষ্ট গুরুত্ব দিয়ে থাকলেও সাধারণ ও প্রাথমিক পর্যায়ে ইংরেজী ভাষা এদেশে অনুপ্যোগী ও শিক্ষাবিস্তারের অস্বরায় বলে মনে করতেন। জীবন ও পরিবেশের সঙ্গে সঙ্গতি বজায় না বেথে শিক্ষাকালে কতকগুলি বাঁধা কথা ও শব্দ মৃথস্ত করানোর বীতি তার মতে খুবই ক্ষতিকর।

অধীত বিভাব সঙ্গে বাস্তব জীবনের আদর্শ ও কাজেরও কোনও মিল না থাকায় পরিণত জীবনে নতুন ও জটিল অবস্থা ও সমস্তার সামনে লোকে অসহায় হয়ে পড়ে। দেশের মাটির সঙ্গে সম্পর্ক বজায় রেথে তিনি শান্তিনিকেতনে ব্রহ্মচর্য বিভালয় প্রতিষ্ঠা করেছিলেন (১৯০১)।

সমকালীন বিশ্ববিদ্যালয়ের শিক্ষাকেও তিনি মূলতঃ ক্রটিপূর্ণ বলে মনে করতেন— তাতে ভারতীয় সমাজমনের প্রতিদলন দেখা যায় না। সেথানে ব্যক্তিত্ব ও স্বাধীন চিস্তাশক্তিরও উন্মেষ ঘটে না; রুচিবোধ ও স্ঞ্জনীসন্তারও বিকাশ হয় না। এদেশে পশ্চিমের প্রভাব কেবল মস্তিদ্ধেই ঘটেছে, এথানে তার হৃদয়ের স্পন্দন ধ্বনিত হয় নি। অথচ হৃদয়ই স্ক্রমার বৃত্তি ও সংস্কৃতির উৎস।
নানা দেশ ও জাতির মিলন এবং চিন্তার আদানপ্রদানের আদর্শে রবীন্দ্রনাথ
বিশ্বভারতী প্রতিষ্ঠা করেছিলেন, যার মূল উদ্দেশ্য ছিল বৈচিত্রায়য় সত্যোপলনির
মধ্যে দিয়ে মায়্রমের মনকে জানা; প্রাচ্য সংস্কৃতির ঐক্যাগত বিভিন্ন ধারার
অধ্যয়ন ও গবেষণার দাহায্যে পারস্পরিক ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক স্থাপন; প্রাচ্যের
জীবন ও মননের সেই ঐক্যের মনোভাব নিয়ে পশ্চিমের দিকে দৃষ্টিপাত
করা এবং উভয় গোলাধের মানবমনে শাস্তি ও স্বাধীন চিন্তার মিলনক্ষেত্র গডে

সোভিয়েত দেশের শিক্ষাব্যবস্থা রবীক্সনাথকে চমংক্রত করে। সেথানকাব জনশিক্ষার উত্যোগ-আয়োজন এবং স্থদীর্ঘকালের অন্ধকারে আচ্ছন্ন অগণিত মান্তবের মানবিক অন্তিজের প্রয়োজনে কর্তৃপক্ষের জ্ঞানবিস্তারের প্রয়াদকে তিনি অকুঠচিত্তে অভিনন্দিত করেন। পরে অবশ্য একথাও বলেছিলেন যে রাষ্ট্রায়ত্ত ব্যবস্থায় দেথানকার মান্ত্রমগুলিকে একই ছাচে গড়ে তোলার পদ্ধতি তাদের ক্রমে যান্ত্রিক ও নিস্পাণ করে তুলবে, স্বাধীন মন ও চিস্তাশক্তি থর্ব হবে। ৬৯

ভারতে দীর্ঘকালীন যাবতীয় দুর্গতির কারণস্থরপ তিনি শিক্ষার অভাবকেই অভিযুক্ত করেন . মৃক্ত আকাশের নীচে পড়াগুনা, বছ্রকঠিন নিয়ম-নিগডের অবসান, প্রাক্ষতিক পরিবেশে শিক্ষাদান, পরীক্ষার উপর অনাবশ্রক গুরুর না দেওয়া, অধায়নকালে বৈচিত্রা ও কৌতৃহল-প্রবণতায় উৎসাহ দান, ভ্রমণের মাধ্যমে জ্ঞানার্জনের স্থযোগ, স্ষ্টিকর্মে সহায়তা, বিশ্বজ্ঞনীন মনোভাব গঠন ইত্যাদি রবীন্দ্রনাথের শিক্ষাপদ্ধতির বৈশিষ্ট্য । এ-সব বিষয়ে তার উপর বিভাসাগর, অক্ষয়কুয়ার ও কেশবচন্দ্রের প্রভাব লক্ষণীয় । তার সরল নিরাড়ম্বর শিক্ষার এই পদ্ধতি প্রচীন তপোবনের আদর্শে রচিত হয়েছিল ।

অসহযোগ আন্দোলনের সময়ে গান্ধীর নির্দেশান্নথায়ী শিক্ষাক্ষেত্র পরিত্যাগকে রবীন্দ্রনাথ সমর্থন করেন নি। 'শিক্ষার মিলন' প্রবন্ধে তিনি শিক্ষায় প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্যের সংমিশ্রণের প্রয়োজনীয়তা দর্শিয়েছেন। শান্তিনিকেতনের শিক্ষার পরিবেশকে তিনি রাজনৈতিক ঝড়ঝঞ্চা এবং গভান্নগতিক ছাত্রবিক্ষোত থেকে মৃক্ত রাখতেন।

গ্রামীণ ও স্মষ্টি উন্নয়নের যে পরিকল্পনা ইদানীং এদেশে রূপায়িত হয়েছে তার উদ্ভাবনা ও পরীক্ষানিরীক্ষা বহু পূর্বেই তিনি করেছিলেন তার শ্রীনিকেতন প্রীশিক্ষাকেক্ষে । গ্রামীণ সংযোগ, গ্রামবাদীদের আগ্রনির্ভরতা, সমবার প্রথার অর্থনৈতিক উন্নয়ন ও উপযোগী শিক্ষার প্রয়োজনে রবীক্সনাগ এই কেন্দ্রটি শান্তিনিকেতনের অদূরে এক গ্রামে পত্তন করেন।

# সাত: গান্ধী ও রবীন্দ্রনাথ

বিশ্বের চোথে আধুনিক ভারত যে-তৃটি মান্তবের নামে পরিচিত তারা হলেন গান্ধী ও রবীন্দ্রনাথ। যদিও তৃজনেই ছিলেন তারতের সনাতন ধারার অনুরাগী তাহলেও তৃজনের মধ্যে মিলের চেয়ে অমিলই বেশি। উপনিষদের সর্বেশ্বরাদে বিশাসী রবীন্দ্রনাথ দাত্ব, কবীর ও নানকের ধারা বহন করেছেন। অপরদিকে গীতার একেশ্বরাদে বিশাসী গান্ধী তৃলসীদাসের পথ অনুসরণ করেন। গান্ধী ওরবীন্দ্রনাথ উভয়েই নীতি ও আধ্যাত্মিক ম্লাবতার স্বাধিক প্রাধান্ত দেন এবং স্ববিধ শোষণ, নিপীড়ন, বৈষম্য, শক্তিমত্ততা ও হিংসার্তিকে নিন্দা করেন। তৃজনেই ভারতের গ্রামীণ জীবন ও ক্ষিকর্মকে গুরুত্ব দিয়েছেন। তৃজনেই শহর থেকে দ্রে প্রাকৃতিক পরিবেশে আশ্রম গড়েছেন এবং কৃষি ও কৃটিরশিল্পের প্রসারে যর্থান হয়েছেন। তৃজনেই ছিলেন বিকেন্দ্রিক প্রশাসনের পক্ষপাতী। কিন্তু রাজনৈতিক ক্ষেত্বে গান্ধী সংগ্রামী পথ অনুসরণ করেন, পক্ষান্তরে রবীন্দ্রমানস ছিল সংগ্রামবিম্থ।

গান্ধীর নিষ্ঠা, সভতা, দৃঢ় আত্মপ্রতায় ৪ মানবপ্রেমিকতার জন্ম ববীন্দ্রনাথ তাকে অন্তর থেকে যেমন শ্রদ্ধা জানিয়েছেন তেমনি 'সত্তোর আহ্বান' 'সমস্যা' 'চরকা' 'স্বরাজ সাধন' প্রভৃতি প্রবন্ধে তিনি গান্ধীকে কঠোর সমালোচনাও করেছেন। থিলাফৎ, চরকা, অসহযোগ, পশ্চিমী বিদ্বেষ, ঐশীপ্রেরণা, জাতীয়তা-বাদ, জীবনবিম্থিতা, আত্মনিগ্রহ প্রভৃতি বহু বিষয়েই রবীন্দ্রনাথ গান্ধীর সমালোচনা করেন। গান্ধী ১৯৩৪ সালে বিহার ভূমিকম্পের পিছনে অস্পৃষ্টভাজনিত পাপকেই কারণস্বরপ দেখেছিলেন; রবীন্দ্রনাথ সেই ব্যাথ্যার তীব্র সমালোচনা করেন।

জুজনের মধ্যে দৃষ্টিভঙ্গীর পার্থক্য থাকাটা স্বাভাবিক। কারণ ববীন্ধনাথ ছিলেন শিল্প ও সন্দরের সাধক। সমন্বয়ই ছিল তার চিম্বার মর্ম। পশ্চিমী শিক্ষা ও সংস্কৃতিকে তিনি বর্জন করেন নি। আবিদিকে গান্ধী ছিলেন রক্ষণশীল। পশ্চিমী সভাতাকে তিনি অন্থানারহান, বাহাছাবনস্বস্থ ও জন্তবাদী বলে মনে করতেন। সেদিক থেকে রবীন্ধনার পশ্চিমী ধারার প্রতিব্যুগ্রে আক্রই হন। তল্লয় ও রান্ধিনের চিন্তায় গান্ধী প্রভাবিত হন। দাবিদ্রাকে তিনি মহস্ত দান করেছেন।

যিশুর মতো তিনিও দারিদ্রোর ছাড়পত্র নিয়ে রামরান্ধ্যে প্রবেশাধিকার চান।

অক্সদিকে ববীক্রনাথ দেশের মাটি ও তার পর্ণকৃটিরকে মর্যাদা দিয়েছেন— জীবনকে

মৃক্তির মানদণ্ডে আধুনিক ভারসাম্যের ভিত্তিতে গ্রহণ করেছেন। দারিদ্রাকে
তিনি জয় করতে চেয়েছেন, বরণ করতে নয়।

গান্ধী ও রবীন্দ্রনাথ উভয়েই আধ্যাত্মিক স্থরে মানবতন্ত্রের জয়গান করেন।
গান্ধী ভোগ বিরোধী ওজীবনবিম্থ ছিলেন; মেদিক থেকে কবির দৃষ্টিভঙ্গী ছিল
ইংম্পীন। গান্ধী সভাের তাগিদে অশেষ ক্ষুদ্রসাধন ও শহিদের পথ বেছে নেন।
রবীন্দ্রনাথ সমস্বয় ও সহিষ্কৃতার পথে সৃষ্টিধর্মী সাধনায় প্রবৃত্ত হন।

### আট: উপসংহার

ববীন্দ্রনাথ, ভারতের একটি অলংকার, অঙ্গ নন। দাহিত্যের ক্ষেত্রে দেশের জনমানদে কবি যে-প্রতিষ্ঠা লাভ করেছেন, রাজনীতির ক্ষেত্রে তিনি সেরপ স্বীকৃতি পান নি। তাঁর রচিত গান যদিও আজ দেশের জাতীয় সংগীত হিদাবে গৃংগীত হয়েছে, কিন্তু তাঁর রাষ্ট্রচিস্তা ভারতীয়েরা গ্রহণ করে নি। ভাষা, প্রদেশ, ধর্ম ও জাতীয়তার ক্রমবর্ধমান সংকীর্ণতাই তার প্রমাণ। রাজনীতি কবিমনের বিচরণক্ষেত্র ছিল না, তাহলেও আধুনিক বিশ্বের রাষ্ট্রদর্শনের ভাগুরে তাঁর অবদান অসামান্ত ।

ববীন্দ্রনাথের রাষ্ট্রদর্শন তাঁর আধাাত্মিক মানবডরী দর্শনের অঙ্ক। বস্তুনিষ্ঠ বিশ্লেষণের পরিবর্তে তিনি মাত্ময়কে শাখত স্কুনশীল পরম সন্তার আধারস্করণ নিরস্তর সৃষ্টি ও আনন্দের প্রতীকরণে কল্পনা করেছেন। বিভেদ, বিদ্বেষ, শক্তিমন্ততা, জাতীয়তাবাদ প্রভৃতি যাবতীয় সংকীর্ণতার বিক্লাকে তিনি সামা, মৈত্রী ও সমস্বয়কারী যে সমান্ধ্রদেহের কল্পনা করেন তার উৎস ছিল তাঁর সেই মানবতন্ত্রী দর্শন। ভীত, ব্রস্ত মানবসমান্ধকে তিনি প্রেমের অভ্যবাণী শুনিয়েছেন। মূলতঃ তিনি ছিলেন শিল্পী; জাত্যভিমানের পরিবর্তে সহক্ষাত স্কুনশক্তির পরিপূর্তি ও প্রকাশের জন্ম তিনি মাত্ময়কে আহ্বান জানিয়েছেন; জ্বুগান গেয়েছেন শাস্ত শিব ও স্কুলরের।

প্রেটো ও গান্ধীর দক্ষে রবীক্রনাথের দবচেয়ে বড় মিল যে তিনিও তাঁদের মতো রান্ধনীতিকে নৈতিকভার দৃষ্টিতে বিচার করেছেন। আন্ত রান্ধনৈতিক কার্যকারিতার তাড়নায় যে-কোনও উপায় অবলম্বন বা স্থবিধানাদী ও অন্তভ পথ অন্তসরণের তিনি বিরোধী ছিলেন। নীতিকে বিদর্জন দেওয়া এয়্গের এক ভয়ংকর প্রবণতা; বিজ্ঞান দেখানে বার্থ। তাই রবীক্রনাথ আধ্যাত্মিক ও নৈতিক বিকাশকেই অবলম্বন করতে চেয়েছেন। তাঁর দৃষ্টিতে দমষ্টির নামে ব্যষ্টির অবদমন সভ্যতার অস্তরায়; গণতন্ত্রী ব্যক্তিম্বাতম্মেই জাতির শক্তি ও দল্ভাবনা নির্ভর করে। যুক্তিবহ চিন্তা ও নীতিনির্ভর আচরণ ইতিহাদেরই শিক্ষা; অন্তথায় দেখা গিয়েছে রাষ্ট্রজীবনে তায়নীতির বিদর্জন ভীষণাকরে প্রত্যাগত হয়ে নির্বিচারে সকলকেই শান্তিদান করে, ব্যষ্টি বা গোষ্ঠী কেউই রেহাই পায় না। রবীক্রনাথ তাই কেবল অত্যাচারী ইংরেজ শাসকদেরই অত্যায়ের পথ ত্যাগ করতে বলেন নি, উপরস্ক এদেশের সন্ধাসবাদীদেরও সে-পথ পরিহারের আবেদন জানান। নীতি-বির্বিভ রাজনীতিতে তার আদৌ কচি ছিল না। সাম্রাজ্যবাদের নিন্দায় তিনি যেমন পঞ্চম্থ ছিলেন, তেমনি জাতীয়তাবাদী অন্ধ আবেদেরও অফ্রপ নিন্দা করেছেন।

উগ্র, সংকীর্ণ জাতীয়তাবাদকে রবীন্দ্রনাথ তীব্র কষাঘাত করেছেন। কোনও কোনও সমালোচকের মতে তার এই মনোভাব কিছুটা কবিম্বলজ—
জাতীয়তাবাদের দার্শনিক ও সমাজতাবিক ভূমিকা সেথানে উপেক্ষিত। তাঁদের মতে জাতীয়তাবাদকে সর্বগ্রাসী সাম্রাজ্যবাদের সঙ্গে তুলনা করা অফুচিত; জাতীয়তাবাদের শুভ দিকও আছে; জাতীয়তাবাদ সামস্বতন্ত্র থেকে মাতৃষকে মৃক্তি দিয়েছে; স্বেচ্ছাচারী সাম্রাজ্যবাদেরও প্রতিবেধক হল এই মতবাদ; স্বপ্র ভাবাবেগেরও উৎস জাতীয়তাবাদ; সেই মতবাদইতো মাতৃষকে শ্রেণী, গোদ্ধী ও সম্প্রদায়ের সংকীর্ণতা থেকে মৃক্ত করে বৃহত্তর ও মহত্তর কর্মক্ষেত্রে উরীত করেছে। সেইসব সমালোচকের মতে জাতীয় ধন, ঐশ্রম্ব ও প্রাচ্ধ ব্যতিরেকে বিশ্বজনীনতা ও সার্বজনীন মহাক্ষত্রতা ফাকাব্রির সামিল।

ববীন্দ্রনাথ সমাজকে রাজনীতির উপর স্থান দিয়েছেন। হবচাউস, মাাক।ইতার প্রমূথ সমাজতাবিকরাও সামাজিকতার গুরুত্ব উপলব্ধি করেন। বস্তুত্ব: রাজনাতি সমাজেরই একটি ক্রিয়া। একথা ঠিক যে, আজকের দিনে পার্টি-পলিটিক্স ও রাষ্ট্রক্ষমতা-দথল একটা নোংরামিতে পর্যবসিত হয়েছে— সেথানে স্থক্তি, সহিষ্ণুতা, নৈতিকতা ও ব্যক্তিশাতন্ত্র উপেক্ষায় পরিণত। সেজতো হয়তো

অত্যাত্য অনেক দার্শনিকের মতো তারও রাজনীতিতে নিম্পৃহা জাগে। প্রাচীন ও মধাযুগে ভারতবাসীরা নগর থেকে দূরে অবস্থান করে রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপ ও উত্তাপকে এড়িয়ে চলত। রাজনীতি ছিল মৃষ্টিমেয় রাজন্তবর্গের কাজকারবার। কিন্তু বর্তমানকালে সমাজ ও জীবনের সঙ্গে রাজনীতি অবিচ্ছেত্যভাবে যুক্ত। রাজনীতির প্রতি ভাই নিম্পৃহ নিশ্চেতন মনোভাব নিজেরই পক্ষে ক্ষতিকর। সেজন্তে প্রয়োজন রাজনীতির সঠিক পথনিধারণ।

সমাজের উপর এই গুরুত্বদানের অর্থ রাষ্ট্রের প্রয়োজনকে অস্বীকার কর। নয়। জীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে রাষ্ট্রের অনুপ্রবেশকে তিনি কেবল নিয়ন্ত্রিত করতে চেয়েছিলেন।

বিষমচন্দ্র, অরবিন্দ প্রমুখ রাষ্ট্রদার্শনিকদের মতোরবীন্দ্রনাথও সাতৃত্বের ব্যঞ্জনায় দেশের উপর পরমত্ব আরোপ করেছিলেন। জীবনের প্রথম দিকে তাঁর মধ্যেও ধর্ম ও জাতীয়তার ভেদবৃদ্ধি দেখা যায়। অবশু তিনি তা কাটিয়ে ওঠেন। ইতিহাসের ব্যাখ্যায় তিনি ইউরোপীয় সভ্যতা বিরোধমূলক ও ভারতীয় সভ্যতা মিলনমূলক বলে চিহ্নিত করেছেন। ঠিক এইভাবে কোনো সভ্যতা বা সংস্কৃতিকে অপরিবর্তনীয় বলা যায় না; বস্তুতঃ প্রত্যেক দেশের সামাজিক ধারায় জীবনের উপযোগী আচারগত বৈশিষ্ট্য থাকে। আর ভারতীয় সভ্যতায় যথেষ্ট হানাহানি ও বিরোধের পরিচয়ও পাওয়া যায়।

রামমোহন ও দারকানাথের উত্তরসাধক রবীন্দ্রনাথ প্রচলিত নিয়মতান্ত্রিক রাজনীতিতে আস্থাবান ছিলেন না। তিনি চেয়েছিলেন দেশকে ভিক্ষানীতি ছাড়াতে আর দেশবাসীকে সমাজের সঙ্গে যুক্ত করতে— সে-সমাজ হল স্বদেশী-সমাজ বা পল্লীসমাজ, অভিজাত শ্রেণী-শাসিত সমাজ নয়। ইংরেজী শিক্ষার মাধ্যমে তাঁর মনে ইংরেজের লিবার্যাল আদর্শ সঞ্চারিত হয়েছিল; কিন্তু সাম্রাজ্য-বাদের অভ্যাচারী রূপ তাঁর সেই আদর্শে অনাস্থা স্পষ্টি করে।

তিনি চিরকালই রাষ্ট্রীয় আন্দোলন অপেক্ষাগঠনমূলক কর্মস্টীর উপর অধিক বিশ্বাদী ছিলেন; নিছক রাজনৈতিক স্বাধীনতার দাবি কিংবা ক্ষমতা অর্জনকে বড় করে দেখেন নি। স্বরাজ ও স্বাধীনতার প্রয়োজন সম্পর্কে যথোচিত অবহিত থেকেই তিনি অন্থভব করেন যে জনসাধারণের বৃহত্তর অংশের শিক্ষা ও চেতনা না থাকলে স্বাধীনতা পাওয়াও যেমন কঠিন তেমনি স্বাধীনতা পেলেও তা নিক্ষল হবে। স্বাধীনতা বাইরে থেকে পাওয়া যায় না, জাগ্রত ব্যক্তিজের বৃদ্ধি, অন্থভূতি ওসক্রিয় ইচ্ছার সাহায্যে তা অর্জন করতে হয়। কিন্তু রাজনৈতিক

মৃক্তির জন্মে প্রকাশ্য আন্দোলন ও সংগ্রামেরও যে-প্রয়োজন থাকে কবি দে বিষয়ে বিশেষ গুরুত্ব দেন নি।

ভারতের রাষ্ট্রয় আন্দোলনে আইরিশ জাতীয় আন্দোলনের আদর্শ ও কর্ম-প্রভাব বেশ প্রভাব দেখা যায়। পার্নেল, ডি ভ্যালেরা প্রম্থ নেতৃর্লের আদর্শ এবং 'দিন ফিন' কর্মপ্রভি অরবিন্দ, চিত্তরঞ্জন, স্থভাষচন্দ্রকে প্রভাবিত করে। অপর্বিক্তিক আয়াল্যাণ্ডের জর্জ রাদেল, হরেম প্ল্যান্টে প্রম্থ নেতৃর্লের গ্রামীণ সংগঠনচিস্তা ও সমবায় আন্দোলন ব্রীক্তনাথকে প্রভাবিত করেছিল।

বলা হয়ে থাকে ববীন্দ্রনাথ ছিলেন কবি, বাষ্ট্রনায়কের সংগ্রামী ভূমিকা তাঁর জীবনে দেখা যায় না। কথাটি যদি রাজনৈতিক দলাদলি, ক্ষমতাদথল, চরকাকটো আর সংকীর্ণ দেশপ্রেমিকভার অর্থে বলা হয় ভাহলে তাঁর রাষ্ট্রনায়কের কোনও ভূমিকা নেই। বস্তুতঃ কবিছ জীবন ও সমাজেরই একটি অন্ধ। কবিও একজন মান্তুর ও সামাজিক জীব। তাঁর নির্দ্ধুশ আয়প্রকাশের জন্ম গতিশীল সমাজ ও স্বাধীন রাষ্ট্রের প্রয়োজন থাকে। মান্তুরের সহজাত স্বৃষ্টিশক্তির বিকাশ অর্থাৎ শিল্পিমনের প্রকাশ ও তার উপভোগ যাবভীয় সামাজিক, অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক বন্ধনে যে অসম্ভব এ-চেতুনা তাঁর চিন্তায় স্বপরিশ্বুট। কবি তাঁর সাধনায় নেতিবাচক সমালোচনায় প্রবৃত্ত না হয়ে শিল্পাবিস্তার, সমবায় সংগঠন, হংসপাতাল পরিচালনা, পুকুর কাটানো প্রভৃতি যাবভীয় কল্যাণকর্মে নিজের নিষ্ঠাকে প্রমাণিত করেন। উদ্দেশ্য আর কিছু নয়, নিজের আদর্শ অন্ত্র্যায়ী দেশকে স্বৃত্তিক পথে পরিচালনা করা।

ফ্যাদিজমের জন্মের বহু আগেই কবির 'স্থাশন্তালিজম' গ্রন্থটি প্রকাশিত হয়েছিল। আজকাল সাধারণতঃ মাকে Totalitarianism বলা হয়ে থাকে কবি সে-সময়ে তা 'Statism' নামে অভিহিত করেন। রাইদর্বস্থতার বিরুদ্ধে তিনিই প্রথম ধ্বনি তুলেছিলেন। তার দৃষ্টিতে রাইবাদ ও দামাজাবাদ একই। তিনি তার কোনও অর্থনৈতিক বিচারনিঞ্জেশণ না করলেও ওজন তার কিছু ক্যান্য।

ভারত বৈদেশিক শাসনশৃদ্ধাল থেকে মৃক্তিলাভ করেছে। রবীন্দ্রনাথের আদর্শ বাহতঃ কিছুটা গৃহীত হয়েছে। ভারতের গ্রামীণ সমষ্টি উপ্লয়ন, পঞ্চায়েতী প্রশাসন, সমবায় প্রথার বিস্তার ইত্যাদি তারই প্রমাণ। কিন্তু উক্ত ব্যবস্থাদিও প্রলেপ দিয়ে রোগ ঢাকার মত হয়ে চলেছে। প্রকৃত রোগ নিরাময়ের কোনও লক্ষণ নেই। দ্বীবনের সকল ক্ষেত্রেরই রূপ নৈরাশ্রন্ধনক। লব্ধ স্বাধীনতা ফলপ্রস্থ হয় নি। মানুষ যে-তিমিরে ছিল দেখানেই রয়েছে। এর কারণ মানুষের যথোচিত শিক্ষা ও চেতনার প্রশ্ন অবহেলিত হয়েছে। জনজীবনে অসহিঞ্তা, ধর্মীয় গোঁড়ামি, স্বার্থবৃদ্ধি ও মানসিক জড়তা ক্রমেই বেড়ে চলেছে। অথচ তাঁর নামে দেশে ঘটার অস্ত নেই। গান, কবিতা, নাটক ইত্যাদি উপভোগের সঙ্গে তাঁর ভাবুক জীবনকে যদি কবির অনুরাগীরা অন্ধান ও তাঁর আদর্শকে সাধ্যমত রূপ দেবার প্রয়াদী হন তাহলে দেশের বর্তমান অনভিপ্রেত গতির মোড় কেরানো সম্ভব হয়। কবি কর্তৃক প্রদর্শিত পথে শুধু ভারতই নয়, সারা বিখের মানবসমাঞ্জ পারেম্পরিক বিশ্বাদ, সামঞ্জশ্র ও শাস্তির সন্ধান লাভ করতে পারে।

#### নি ৰ্ফে শি কা

- প্রভাতকুমার ম্থোপাধ্যায়। 'রবীল্রজীবনী ও রবীল্রদাহিত্য প্রবেশক'।
   থণ্ড ১, ১৩৬৭ বঙ্গাব্দ, পৃ ৪৫।
- ২. প্রফুলকুমার সরকার। 'জাতীয় আন্দোলনে রবীক্রনাথ'। ১০৬৭ বঙ্গাৰ, পু ২৬।
- ৩. অমল হোম। 'পুরুষোত্তম রবীন্দ্রনাথ'। ১৬৬৮ বঙ্গাব্দ, পু ৮১।
- 8. প্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায়। 'রবীক্রজীবনকথা'। ১৬৬৬ বঙ্গান্ধ, পু ১৬২।
- (. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। পঃ বঙ্গ সরকার। খণ্ড ১৩, ১৬৬৮ বঙ্গাবল, পৃ ৩৫৯।
   ('কালাস্তর')
- ৬. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ৩৮২।
- ৭. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। খণ্ড ১৪, পু ৭৫৩।
- रित्रवाয় तत्कााभाषाचा । 'त्रतीलक्का'। ১৩७० तक्काक, १ ८८।
- ১. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ৩১।
- So. Rabindranath Tagore. Personality: Lectures delivered in America. 1959. p. 65.
- 35. Ibid. p. 74.
- Sec. Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, p. 15.
  (Hibbert Lectures)

- No. Rabindranath Tagore. Creative Unity. 1959, p. 32.
- 38. Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, p. 235,
- se. Ibid. pp. 112-113.
- 39. Rabindranath Tagore. Sadhana. 1957, pp. 98-100.
- 39. Rabindranath Tagore. Personality. 1959, p. 32.
- St. Ibid. p. 70.
- Nabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, pp. 92, 102, 236.
- ২০. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। পঃ বঙ্গ সরকার। থণ্ড ২, ১৩৬৮ বঙ্গাব্ব, পৃ ২৯১। ('গীতাঞ্চলি') এবং থণ্ড ১২, পৃ ৬১২। ('মান্তুষের ধর্ম')
- 25. Rabindranath Tagore. Nationalism. 1917, p. 13.
- 22. Rabindranath Tagore. Sadhana. 1957, pp. 33-34.
- Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, pp. 25-28.
- 28. Rabindranath Tagore, Nationalism. p 128.
- २¢. Ibid. p. 26,
- ২৬. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। খণ্ড ১৩, ১৩৬৮, বঙ্গান্দ, পু ১৫৪-১৫৫। ('পরিচয়')
- 29. Rabindranath Tagore. Sadhana. 1957, p. 83.
- 25. Rabindranath Tagore, Nationalism. 1917, pp. 19 20.
- 23. Rabindranath Tagore. Creative Unity. 1959, pp. 21 22.
- o., Ibid. p. 96.
- ৩১. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। থগু ১২, ১৩৬৮ বঙ্গাব্দ, পৃ ৬৯৭। ('স্থদেশী সমাজ')
- ৩২, পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু १०७।
- vo. Rabindranath Tagore. Sadhana. 1957, pp. 18-19.
- ৩৪. 'রবীক্র রচনাবলী'। খণ্ড ১০, পৃ ৭৩০। ('রাশিয়ার চিঠি')
- ৩৫. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ১২, পৃ ১০২৫। ('ভারতবর্ষ ও স্বদেশ')
- ৩৬. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৬১৩। ('মামুষের ধর্ম')
- Nabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, pp. 183-185.
- ৩৮. 'ববীন্দ্র রচনাবলী'। খণ্ড ১৬, ১৬৬৮ বঙ্গাব্দ, পৃ ২৩৩।('কর্তার ইচ্ছায় কর্ম')

- va. Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, Ch. 13.
- 8 . Rabindranath Tagore. Creative Unity. 1959. pp. 144-145.
- ৪১. রবীন্দ্রাথ ঠাকুর। "দওনীতি", 'প্রবাসী'। আশ্বিন, ১৩৪৪।
- ৪২. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। থও ১৩, পু ৫৪২। ('স্বরাজ সাধন')
- ৪৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৩৪৩।
- 88. Rabindranath Tagore. Letters to a friend. 1928, p. 80.
- 84. Rabindranath Tagore. Creative Unity. 1959, p. 38-39.
- 86. Rabindranath Tagore. Nationalism, 1917, p. 28.
- ९१. 'ब्रवीक्ट ब्रह्मावनी'। थए २२, २०७৮ वक्रास, পृ ৮৮৪। ('मग्रु')
- 85. Rabindranath Tagore. Nationalism. 1917, p 58.
- 87. Ibid. p. 70.
- ৫০. 'ব্ৰীক্ৰ বচনাবলী'। খণ্ড ১৩, পু ৩০৩। ('কালাম্ভর')
- ৫১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ১০, পু ৭০৪। ('রাশিয়ার চিঠি')
- १२, পূর্বোক্ত গ্রন্থ।
- ৫০, পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৭১৭।
- १६, भूरवीक श्रम् । भू १२४-१२२।
- ११, श्रांक श्रम् । १ १७५-१७२।
- cs. The Visva-Bharati Quarterly. V. 4, No. 3, October, 1926, p. 276.
- 29. Rabindranath Tagore, Man. 1937, pp. 42-48.
- er. Rabindranath Tagore, The Religion of Man. 1958, Appendix.
- ap. Ibid. p. 163.
- ७०. 'त्रवीस तहनावनी'। यद्य ५०, १९ २०७। ('कानास्त्र')
- ৬১. পুর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৪২ন। ('সমবায়নীডি')
- ५२. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ৪১৮।
- ५०. श्र्वांक श्रम् । भृ ६२०।
- ৬৪০ প্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায়। 'রবীক্রজীবনী ও রবীক্রদাহিত্য প্রবেশক'। খণ্ড ১, ১৬৬৭ বঙ্গাব্দ, পৃত্যত।
- ৬৫. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। গও ১০, ১৩৬৮, পু ৬২০। ('রাশিয়ার চিঠি')
- 66. Rabindranath Tagore, Sadhana, 1957, pp. 72-74.

- ৬৭. 'রবীক্স রচনাবলী'। খণ্ড ১১, ১০৬৮ বঙ্গান্দ, পু ৫০০। ('শিক্ষা')
- ৬৮, অনাথনাথ বস্ত। ৮ম বঙ্গীয় গ্রস্থাধার সংখেলনে স্ভাপতির ভাষণ, 'গ্রন্থাগার'।
  - সম্মেলন সংখ্যা, ১৩৬১ বঙ্গাবা।
- ৬৯. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। খণ্ড ১০, ১০৬৮ বঙ্গান্ধ, পু ৮৭৬ . ('রাশিয়ার চিঠি')

### এক: ভূমিকা

স্থভাষচন্দ্র তাঁর আত্মজীবনীতে লিখেছেন যে সতের বছর বয়সে তিনি এক বন্ধুকে দঙ্গে নিয়ে তীর্থযাত্রায় বেরিয়েছিলেন। উদ্দেশ্য ছিল উপযুক্ত কোনও ধর্মগুরুর সন্ধান লাভ। সারা উত্তর ভারত ঘূরেও তেমন কোনও গুরুর সাক্ষাৎ পান নি। বিফল মনোরথ হয়ে ফিরে আদেন। সেই সময়ে তিনি প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্র ছিলেন।

ছাত্রজীবনে ধর্ম ও দর্শনেই ছিল তাঁর সবচেয়ে বেশি আগ্রহ। সাহিত্য ও সমাজবিজ্ঞানে পড়াশোনার স্থযোগ ঘটে সিভিল সার্ভিস পরীক্ষা দেবার সময়ে। ছাত্রহিসাবে বরাবরই তিনি ছিলেন কৃতী ও মেধাবী। ১৯২০ সালে সিভিল সার্ভিস পরীক্ষায় তিনি সাফল্যের সঙ্গেই উত্তীর্ণ হন। সিভিল সার্ভিসের শিক্ষানবিশি ছেড়ে মাত্র চিক্রিশ বছর বয়সে রাজনীতিতে সক্রিয়ভাবে প্রবেশ করেন। অত্যস্ত ধনীর গৃহে জন্মেও তাাগ ও ক্রন্তুসাধনের পথই তিনি বেছে নেন; রাজনীতিকেই জীবনের ধাানধর্ম করে তোলেন; কইসহিফ্তার ক্ষমতা ছিল তাঁর অসীম। বার দশেক দণ্ডাদেশের মধ্যে বছর আথ্রেক তাঁর কারাগারেই কাটে। ভারতের মৃক্তিই ছিল তাঁর জীবনের একমাত্র স্থপ— সেকাজে না ছিল ক্লান্তি, না কোনও বিরতি।

একাধারে তিনি ছিলেন জাতীয়তাবাদী ও সমাজতান্ত্রিক। তিনি চাইতেন পূর্ণ স্বাধীনতার জন্ম আপসবিহীন সংগ্রাম। তাই আচরণেও দেখা যেত তাঁর আদম্য মনোভাব। লেনিন, মুসোলিনি, ডি ভ্যালেরা, কামাল পাশা প্রমুখ বিচিত্র মান্তব ছিলেন তাঁর আদর্শ।

ইতিহাসের দ্বান্দিক ব্যাথ্যা ও সমাজতন্ত্রে তিনি বিশ্বাস করতেন। তাঁর মতে দেশ স্বাধীন না হওয়া পর্যন্ত দেশের সমাজতান্ত্রিক পুনর্গঠন সম্ভব নয়। তাই লেনিনের আদর্শে সামাজ্যবাদবিরোধী সংগ্রামকে ক্রমে সামাজিক ও অর্থ নৈতিক মৃক্তির অয়কূলে সমাজতান্ত্রিক বিপ্লবে পরিণত করাই ছিল তাঁর অভিমত। তিনি চেমেছিলেন দক্ষিণপৃষ্টী-নিয়ন্ত্রিত কংগ্রেসকে একটি সর্বাত্রক গণদলে পরিণত

করতে। সে-চেষ্টা তাঁর বার্থ হয়। তাই কংগ্রেসের মধ্যে রুষক ও শ্রমিকদের নিয়ে বামপন্থী দল গঠন এবং জাতীয় মৃক্তির সঙ্গে যুগপং সমাজতান্ত্রিক সংগ্রামে তৎপর হন।

কলকাতা ও কেমবিজের ছাত্রজীবনে তিনি প্রধানতঃ দর্শন ও দেইসঙ্গের রাষ্ট্রতন্ত্ব, অর্থনীতি প্রভৃতি বিষয়ে অধ্যয়ন করেন। বিবেকানন্দ ও শ্রীজারবিন্দের চিন্তা তাঁকে বিশেষ আরুষ্ট করে। পরবর্তীকালে দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জন স্থভাষচন্দ্রের মানসিক গঠনে সহায়ক হন। কিন্তু স্থভাষচন্দ্র নিজে কোনও পূর্ণাঙ্গ রাষ্ট্রদর্শন রচনা অথবা তব আলোচনার দিকে বিশেষ যান নি। তাঁর উল্লেখযোগ্য গ্রন্থ মাত্র ছাটি: আত্মজীবনী An Indian Pilgrim (১৯৪৮) ও The Indian Struggle: 1920-42 (১৯৬৪)। ঐ হুটিভেই তাঁর মৌল চিন্তাভাবনা লিপিবন্ধ হয়েছে। এছাড়াও বাংলায় বিখ্যাত 'ভরুণের স্বপ্ন' ও 'নৃতনের সন্ধান' বই চটিতে রাজনীতিগহ নানা বিষয়ের উপর পত্র, বক্তৃতা ও প্রবদ্ধাবলী সংকলিত হয়েছে। বহু পত্র, বক্তৃতা ও প্রবদ্ধাবলী সংকলিত হয়েছে। বহু পত্র, বক্তৃতা ও প্রবদ্ধ পরবর্তীকালে 'পত্রাবলী', Crossroads, Correspondence, Selected Speeches প্রভৃতি কয়েকটি গ্রন্থে সংকলিত হয়েছে।

সুভাষচন্দ্র ছিলেন কাজের মান্ত্রষ; তবকথার চেয়ে কাজকেই তিনি বড় মনে করতেন। রাজনৈতিক কার্যকলাপেই তাঁর অসামান্ত প্রতিভা ও ব্যক্তির ফুটে ওঠে। স্বাধীনতা সংগ্রামীদের অধিনায়ক স্পভাষচন্দ্র ছিলেন স্থবকা; বলিষ্ঠ লেখনীর অধিকারী হয়েও লেখার মধ্যে দিয়ে নিজেকে তিনি তেমন প্রকাশ করেন নি। যথার্থ রাষ্ট্রনিজ্ঞানী না হলেও ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামের ইতিহাসে তিনি শীর্ষস্থানের অধিকারী। স্বাধীনতা সংগ্রামের প্রতিটি পর্যায়ে তিনি স্থচিন্তিত মতামত বাক্ত করেছেন; রাষ্ট্রদর্শন অফুদারী বিচারবিশ্রেষণ্ড করেছেন।

বিচিত্র ঘটনাবছল জীবনের অধিকারী স্থভাষচক্রের রাজনীতিতে প্রবেশ করার (১৯২১) পর তাঁর উল্লেখযোগ্য প্রথম পদক্ষেপ দেশবন্ধুর অন্তগামী হিসাবে অসহযোগ আন্দোলনে অংশ গ্রহণ। বছর চ্য়েক ধরে 'জাতীয় মহাবিদ্যালয়ে'র অধাক্ষতা, 'ফরওয়ার্ড' পত্রিকা পরিচালনা ও কংগ্রেসের প্রচার বিভাগের অধিকর্তা হিসাবে দেশবন্ধুর কাছে শিক্ষানবিশি করেন। ক্রমে গান্ধীরও ঘনিষ্ঠ সান্নিধ্যে আসেন। প্রিক্ষ অব ওয়েলসের ভারত ভ্রমণের বিক্রমে আন্দোলন ও স্বেচ্ছাসেবক বাহিনী পরিচালনার দায়ে তাঁর সর্বপ্রথম মাস চয়েকের মত কারাদও হয়। এতদিন তিনি যে গুরুর সন্ধান কর্ছিলেন, কারাগারে তার সম্যক পরিচয় ও দীক্ষা লাভ করলেন। সেই গুরু হলেন চিত্তরঞ্জন।

১৯২২ দালে গান্ধী তাঁর অসহযোগ আন্দোলন প্রতাহার করে নিলে চিত্ত-রঞ্জন অভ্যন্ত কৃত্ত হন . তথন তাঁর মনে হয়েছিল যে ১৯১৯ দালের শাদন সংস্কার অভ্যায়ী প্রাদেশিক কাউন্দিল বয়কট না করে বরং তাতে চুকে কাউন্দিলকে অচল করার নীতিই ভাল ছিল। তার নেতৃত্বে দেশব্যাপী প্রচারকার্যের স্থযোগে সভায়চন্দ্র ক্রমশঃ জনপ্রিয় হয়ে উঠলেন।

গয়া কংগ্রেসের (১৯২২) পর চিত্তরগণ স্বরাজ্য পার্টি গঠন করেন।
স্থভাষচন্দ্র হন তাঁর প্রধান সহকারী। ১৯২৪ সালে স্বরাজ্য পার্টি প্রাদেশিক ও
কেন্দ্রীয় আইন সভাব নিবাচনে সাক্ষরালাভ ও শক্তিশালী দল হিসাবে স্বীকৃতি
অর্জন করে। শ্রমিক শ্রেণার মধ্যে কর্মতৎপরভা সম্প্রসারণের উদ্দেশ্যে লেবার
স্বরাজ্য পার্টি গঠনও এই সময়ের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। সেই বছরে
চিত্তরগ্রন কলকাতার প্রথম মেয়র হন এবং স্থভাষচন্দ্র কর্পোরেশনের চীক
একজিকিউটিভ অফিসারের পদ গ্রহণ করেন।

এই সময়ে বাংলা দেশে সন্ত্রাসবাদী কর্মতংপরতা বেড়ে ওঠে। স্বর্ধান্তাদলের মৃথপাত্র হিদাবে সরকারিভাবে সন্ত্রাসবাদের নিন্দা করলেও স্থভাষচস্ক্রের মন ঐসব বীর্ববাঞ্চক ক্রিয়াকলাপে আকৃষ্ট হয়ে পড়ে। তাঁর কাছে সন্দেহভাজন সন্ত্রাসবাদীদের আনাগোনায় তিনি কর্তপক্ষের কাছে একজন বিপজ্জনক ব্যক্তিরূপে চিহ্নিত হন। ফলে বছর ছ্য়েকের মতে। তাঁকে বর্গায় নির্বাসিত করা হয় (১৯২৫)।

ম্ক্তির পর এক নতুন চেতনা ও দৃঢ় প্রত্যয় নিয়ে তিনি মৃক্তি সংগ্রামে অবতীর্ণ হলেন। ইতিমধ্যে তাঁর দীক্ষাদাতা চিত্তরঞ্জনের মৃত্যু হয়েছে। জেলে থাকাকালে পুরানো অন্তর্ম বন্ধু দিলীপকুমার রায়ের দক্ষে পত্রে ধর্মযোগী ও কর্ম-যোগীর চিন্তা ও কর্মক্ষেত্র সম্পর্কে তাঁর একটা বিতর্ক হয়ে গিয়েছে। এখন মন তার নিজস্ব মত ও পথে প্রস্তুত : কাজ ও দেবাই জীবনের ব্রত—জনকর্ম থেকে নিজেকে দরিয়ে রাখলে কর্মের দিকটা ক্ষয়প্রাপ্ত হয়— ত্রারোগা নিশ্চেষ্টতা থেকে দেশকে বাঁচাবার জন্তে দরকার উপযুক্ত ক্মিদলের; প্রমার্থ নিয়ে চিন্তা করবেন একদল বাছা বাছা লোক— ক্র্মাদের পথ প্রদর্শনের দায়িত্ব থাকবে তাদের।

এখন থেকে বিভিন্ন বক্তায় তার এই মনোভাব ফুটে ওঠে যে, কংগ্রেস সংগঠনকে বিকল্প সরকালের মতো গড়ে তুলে স্বাধীনতা অজন করতে হবে; শ্রমিকদের প্রস্তুতি ও জনশিক্ষার বিস্তার ঘটাতে হবে; জাতীয় আন্দোলনকে সাধারণ ধর্মধট ও আইন অমায়েল পথে চালিত করতে হবে; দেশের শাসন বাবস্থা ক্রমে নিশ্চল হয়ে পড়লে সরকারের মনোবল নই হয়ে য়াবে; সরকারি কর্মচারীদের উপর ভরসা রাখতে না পেরে আমলাতন্ত্র জনপ্রতিনিধিত্বের দাবি গ্রহণ করতে বাধ্য হবে। প্রজাতান্ত্রিক রাষ্ট্রকাঠামোই ছিল তার কামনা, ভোমিনিয়ন ফেটাস নয়। জাতি, ধর্ম ও অর্থের বৈষমা থাকবে না। নারী পাবে সমানাধিকার। হিন্দু-মৃসলমানের অনৈকা ভাঙতে হবে। সাম্প্রদায়িক সমস্যাকে সমকালীন অন্তান্ত নেতাদের মতো তিনিও বিদেশ শাসকদের কারদাজি বলে মনে করতেন; সমস্তাটিকে তুচ্ছ জ্ঞান করার মধ্যেই তার সমাধান পাওয়া যায় বলে তার বিহাস ছিল।

১৯২৬ সালের নির্বাচনে স্মভাষচন্দ্র আইন সভায় প্রবেশ করেন এবং তার-পরই পুনরায় কারারুদ্ধ হন। জেলে তাঁর স্বাস্থ্য ভেঙে পড়ে। ইউরোপে চিকিৎসা করাতে যাবেন বলে তাঁকে মক্তি দেওয়া হয়। এই সময়ে দেশের রাজনীতিতে একটা শুক্ততা চলেছিল। কারামুক্তির পর স্থভাষচন্দ্র সেই শুক্ততার অবসান ঘটান। ১৯২৭ সালের শেষদিকে জওহরলালের সঙ্গে তিনি কংগ্রেমের সাধারণ সম্পাদক পদে নির্বাচিত হন : ১৯২৮ সালে সাইমন কমিশনের প্রতিবাদে একটি সর্বদলীয় কমিটি গঠিত হয়। কমিটির স্থপারিশে ভোমিনিয়ন দেটটাস গ্রহণে সম্বতিথাকায় তিনি জওহরলালের সঙ্গে পূর্ণ স্বরাজের দাবিতে 'ইণ্ডিয়া ইণ্ডিপেণ্ডেম লীগ' গঠন করেন। স্বাধীনতা সংগ্রাম ক্রমে এক সংকটজনক পরিস্থিতির দিকে এগিয়ে যায়। ১৯৩০ দালে আইন অমান্ত আন্দোলনের সময়ে মুক্তি মিছিল পরিচালনার জন্ম বছর থানেকের মতো তাঁর কারাদণ্ড হয় ! জেলে এইদময়ে তিনি গভীর অধায়ন ও আধ্যাত্মিক চিন্তায় আত্মনিয়োগ করেন। ক্ষেলে থাকাকালেই তিনি কলকাতার মেয়রপদে নির্বাচিত হয়েছিলেন। মৃক্তির পর টেড ইউনিয়ন কংগ্রেসে সভাপতিও করেন। মাস তিনেক পর নিমেধাজ্ঞা অমান্ত করে স্বাধীনতা দিবসের (১৯৩১) মিছিল পরিচালনার জন্ম আবার কারাক্তর হন। গান্ধী-আরউইন চ্ক্তির ফলে মাস ছয়েকের মধ্যে মুক্তি পান। ১৯৩২ সালের ডিসেম্বরে গান্ধী বিলাতে 'গোল টেবল বৈঠক' সেরে কেরার পর দেশের রাজ-নীভিতে আবার এক নতুন সংকট ঘনিয়ে আসে। ঘণারীভি গোলযোগ ও বিশুঞ্জলা শুকু হয়। স্থভাষ্টন্দ্র দৃদ্দীগণসহ গ্রেপ্তার হন (১৯০২)। এবার তার স্বাস্থা একেবারে ভেঙে পড়ে। ভিয়েনায় চিকিৎস; করাতে যাবেন এই শতে তাকে মুক্তি দেওয়া হয়। ভিয়েনায় চিকিৎস'র সঙ্গে রাজনৈতিক চিত্র। অবাচ্ছত গাকে। সেই সময়ে দেখানে বিচলদান জাভেবি প্যাদেন্ত ।১৮৭৩-১৯৩৩)

চিকিৎসাধীনে ছিলেন। তৃজনে দেশের রাজনৈতিক পরিস্থিতি সম্পর্কে সজাগ
দৃষ্টি রাখেন ও আলাপ-আলোচনা চালিয়ে যান। ১৯০২ সালে গান্ধী আইন
অমান্ত আন্দোলন মূলতবী রাখলে স্কভাষচন্দ্র ও বিঠলদাস এক যুক্ত বির্ভিতে
তার তীব্র নিন্দা করে বলেন: '…আইন অমান্ত আন্দোলন বন্ধ রেখে মহাত্মা
গান্ধী শেষ যে কাণ্ড করলেন তাতে মেনেই নেওয়া হোল যে, কংগ্রেসের বর্তমান
পদ্ধতি অচল। আমরা সম্পাষ্টভাবে মনে করি, রাজনৈতিক নেতা হিসাবে মহাত্মা
গান্ধী বার্থ। স্থতরাং সময় এসেছে এখন নতুন নীতির ওপর নতুন পদ্ধতিতে
কংগ্রেসকে তেলে সাজবার। কংগ্রেসকে প্নার্গিত করতে হলে নেতৃত্বের বদল
হওয়া দ্বকার…'।

১৯৩৩ সালের ১০ জুন লগুনে অফুষ্টিত তৃতীয় তারতীয় রাজনৈতিক সম্মেলনে সভাপতির ভাষণে স্বভাষচন্দ্র 'সামাবাদী সংঘ' গঠনের ঘোষণা ও তার কর্মস্চী প্রচার করেন:

- ১. পার্টি দাড়াবে কিষাণ-মন্তব্যদের স্বার্থ নিয়ে, স্থিতস্বার্থ (vested interest) অর্থাৎ জমিদার, পুঁজিদার ও মহাজন শ্রেণীর স্বার্থ নিয়ে নয়।
- ২, ভারতীয় জনগণের পূর্ণ রাষ্ট্রিক ও আর্থিক মৃক্তির জন্ম এই পার্টি দাঁড়াবে।
- ৩. এর আদর্শ হবে দর্বভারতীয় একটা কেজার্যাল গভর্ণমেন্ট, কিন্তু ভারত-বর্ষকে নিজের পায়ে দাঁড়াবার জন্ম কিছুদিন অস্ততঃ একনায়কী ক্ষমতাসম্পর একটা শক্তিশালী কেন্দ্রীয় শাসন প্রবর্তন করতে হবে।
- 8. কৃষি ও শিল্পের ক্ষেত্রে রাষ্ট্রপ্রবর্তিত পরিকল্পনা ও পুনগঠন।
- অতীতের গ্রাম পঞ্চায়েতের ভিত্তিতে নৃতন সমাজ-বাবস্থা এবং জাতিতেদ প্রভৃতির উচ্ছেদ।
- ७. आधुनिक প্রণালীর মৃদ্রানীতি এবং মহাজনী বাবস্থা।
- ৭. জমিদারী প্রথার উচ্ছেদ এবং স্বভারতীয় নতুন ভূমিব্যবস্থা।
- ৮. অরাজকতা দমন করে স্বাধীন ভারতের ঐকা ও অথওতা বজায় রাথবার জন্ম মধ্য-ভিক্টোরীয় গণতন্ত্র নয়, সামরিক নিয়মামূবর্তিতা স্বারা আবদ্দ শক্তিশালী একদলীয় সরকার।
- ১. আন্তর্জাতিক প্রচার এবং আন্তর্জাতিক প্রতিষ্ঠানগুলির দাহায্য গ্রহণ।
- একটি জাতীয় কর্মপরিষদের অধীনে সবগুলি অগ্রগামী দলের ঐক্যের চেষ্টা,
   যাতে কাজের সময় বহু ফ্রন্টে একই কালে কাজ চলতে পারে।

'ইণ্ডিয়ান স্ত্রাগল' গ্রন্থটিতে জাতীয় সংগ্রামের আমুপ্রিক ইতিহাসের পট-

ভূমিকায় স্থভাষচক্র যুগপং নিয়মতান্ত্রিক সহযোগিতা ও গান্ধীর আপসপন্থী অচল নীতির সমালোচনা করে একটি অভিনব মধ্যপন্থা কুলে ধরেন। সে-পন্থা গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্রের মাঝামাঝি কোনও পথ নয়। নির্ভেন্ধান একনায়কতন্ত্র— ফ্যাসিজম ও কমিউনিজমের সমন্বয়ে রচিত তৃতীয় একটি পথ প্রদর্শন করেন। তিনি চেয়েছিলেন: 'বছর কয়েকের জল্লে ডিক্টেটরী ক্ষমতাযুক্ত একটি জবরদন্ত কেন্দ্রীয় সরকার…সামরিক শৃশ্বলোবন্ধ একটি জবরদন্ত পার্টির দরকার'। তাহলেই স্বাধীন ভারতের রাষ্ট্র স্বৃদ্ধ হবে।

সেই বছরেই স্থভাসচন্দ্র স্বল্প কালের জন্ম ভারতে এসে সরকারি নিমেধাজার দকন আবার ইউরোপে ফিরে যান। ১৯৬৬ সালের মার্চ মাসে তিনি সরকারি আদেশ অগ্রাহ্ম করে ভারতে চলে আদেন। বলা বাছলা সঙ্গ্নে সঙ্গ্রেই গ্রেপার হন। ১৯৩৫ সালের নব প্রবর্তিত ভারত শাসন আইন অন্থযায়ী কংগ্রেম মাতটি প্রদেশে সরকার গঠনে উত্থোগী হলে স্থভাযচন্দ্র সে-সম্পর্কে নির্নিপ্র থাকেন। হরিপুরা কংগ্রেমে (১৯৬৮) সভাপতির পদ গ্রহণের পূর্বে তিনি কিছুকালের জন্ম একবার ইংলও ঘুরে আসেন। লেবার পার্টির আটেলি, বেভিন, ক্রীপম প্রেম্থ নেতৃর্দ্দের সঙ্গে ভার সে-সময়ে সহুদ্য আলাপ-আলোচনা হয়।

ইতিমধ্যে কংগ্রেস ও গান্ধী পূর্ণ স্বাধীনতার দাবি ঘোষণা করে থাকলেও তা অর্জনের পদ্ধতি সম্পর্কে স্তভাষচন্দ্রের অভিমত ছিল ভিন্ন। কংগ্রেসকে এক পালটা সরকারে পরিণত করে, জনসমর্থনের সাহায্যে প্রবল আইন অমাল আন্দোলন শুরু করলে সরকারি শাসন অচল হয়ে পড়বে এবং ক্ষমতা কংগ্রেসের হাতে এসে যাবে বলে তিনি মনে করতেন। পক্ষান্তরে কংগ্রেস আবেদননিবেদন ও নিয়মতান্ত্রিক পথ বেছে নেয় এবং তদমুঘায়ী প্রাদেশিক সরকার গঠনে প্রবন্ত হয়। স্থভাষচন্দ্র তাতে তীর অসমতি প্রকাশ করেন। ১৯৩৭ সালে দীর্ঘ অন্থরীণ ও কারাজীবন থেকে মৃক্ত হয়ে তিনি রাজনীতিতে যথন ভালভাবে নামবেন তথন গান্ধীর সঙ্গে তার এক গভীর আলোচনা হয়। বিষয়: গুজনের মত ও পথের সামঞ্জন্ম বিধান। গান্ধীর প্রভাবেই তিনি প্রথমবার কংগ্রেস সভাপতির পদে নির্বাচিত হন। কিছু কিছু বিষয়ে গুজনের অত্বিরোধ বেড়ে চল্লল।

ফুভাষ্টন্দ্র দেখেছিলেন ইউরোপে যুদ্ধ লেগে গিয়েছে; ইণরেন্ধ পড়েছে বেকায়দায়। এ-স্থযোগ ভারতীয় মৃক্তিসংগ্রামীদের গ্রহণ না করা নির্দ্ধিতা; গান্ধীপন্থী নেতৃত্বের ভরসাতেও ধাকা যায় না; কংগ্রেমীরা তথন বিভিন্ন প্রদেশে সরকার গঠন করে ক্ষমতার আসাদ পেয়েছে; তারা তা ছাড়বে না; চাইবে ইংরেজের দরবারে দরদস্তর করতে; কারণ ১৯৬৫ সালের শাসনবিধি অনেকেরই কাছে বিশেষ মাপত্তিকর ঠেকে নি। কাজেই সরাসরি অবিলয়ে সংগ্রামে না নামলে ভবিন্ততের কোনও আশা নেই বলে তিনি অক্তব করেন। ওদিকে গান্ধী উপলন্ধি করলেন যে আইন অমান্ত শুকু হবে আবার অরাজকাশ ও হিংসাত্মক আবহাওয়া প্রবল হয়ে উঠবে। তাই গান্ধী ও ফুভাষ্চক্রের বিরেধে ছিল মূলগত।

সভাষচন্দ্র দার্বভৌম নেতৃত্বে অধিষ্ঠিত হলেন ১৯০০ দালে ত্রিপুরী কংগ্রেসে পুননির্বাচিত হয়ে। দিতীয়বারের ভাৎপর্য ছিল যে তিনি গাদ্ধী মনোনীত প্রাণী পট্ট দীতারামিয়াকে কংগ্রেস সভাপতির নির্বাচনে পরান্দিত করেন। সমগ্র দক্ষিণপদ্ধীদেরই কাছে ছিল দেটি এক মস্ত পরাজয়। সভাষচন্দ্রের ইচ্ছা ছিল থে যদি নির্দিষ্ট একটি সময়ের মধ্যে ভারতের জাতীয় মৃদ্দির দারিকে শ্বীকার করে না নেওয়া হয় ভাহলে ইংরেজ সরকারকে একটি চরমপত্র দেওয়া হোক। বিদ্ন পড়ে গোবিন্দ বল্লভ পদ্বের একটি প্রস্তাবে। ভাতে বলা হয়েছিল যে কংগ্রেস সভাপতিকে গাদ্ধীর পরামশ্র নিয়ে ওয়াকিং কমিটি গঠন করতে হবে। ঐক্য ও শৃন্ধলা বজায় বাথার জন্ম সভাষচন্দ্র পদতাগে করে কংগ্রেদেবই ভিতর করওয়াড ব্রুক দল গঠন করলেন।

একটি স্থাংগঠিত ও শক্তিশালী বামপন্থী দলের প্রয়োজন তিনি অনেক আগেই অন্তত্তব করেছিলেন। গান্ধীর নেতৃত্বে কংগ্রেদকে একটি পাচমিশালা দল হিসাবে তিনি দেখতেন। কারণ কংগ্রেদের মধ্যে পরম্পরবিরোধী বাক্তি ও মতবাদকে গোঁজামিল দিয়ে একত্র রাখা নিক্ষল চেষ্টা ছাড়া আর কিছু নয়। পার্টির আদর্শ রূপ ও রীতি সম্পর্কে তিনি তার স্ক্রেষ্ট চিস্তা বাক্ত করেন।

দেশের অন্যান্ত বাসপন্থী দলকে তিনি ঐকোর আহ্বান জানালেন। কিন্তু তার উপর তাদের আর আন্থা ছিল না। তারা স্থভাষচন্দ্রের পদত্যাগ ও দক্ষিণ-পন্থীদের হাতে ক্ষমতা তুলে দেওয়ার বিরোধী ছিল। তাই স্থভাষচন্দ্রের উল্ডোগে বোদাইতে লীগ অব রাাডিক্যাল কংগ্রেদমেন, কংগ্রেদ সোদালিপ্ত পার্টি ও কমিউনিস্টদের নিয়ে একটি ঐকাবদ্ধ সংস্থা গঠনের প্রচেষ্টা বার্থ হয়।

১৯৪০ শালে রামগড়ে কংগ্রেস অধিবেশনকালে স্বভাষচন্দ্রের সভাপতিরে একটি আপসবিরোধী সম্মেলন অক্সন্তিত হয়। তিনি সেথানে হিন্দু-মুসলমানদেশ নিয়ে গঠিত একটি অস্থায়ী সরকার গঠনের প্রস্তাব ও তার উপর ক্ষমতা অর্পণের দাবি জানালেন এবং দেশবাপী সংগ্রামের নির্দেশ দিনেন। তাঁর সংকল্প তথন সশস্ত্র বিপ্লবের প্রস্তুতি। অন্ধকৃপ হত্যা স্থৃতিস্কস্ত (হলওয়েল মন্থমেন্ট) অপসারণের দাবির আন্দোলনস্ত্রে তিনি কারাক্রন্ধ হন (জুলাই ১৯৪০)। কারাগারে তিনি এবার বিশেষভাবে অন্থভব করেন যে শুধু আইন অমান্ত ও সন্ত্রাসবাদ যথেষ্ট নয়; চাই বাইবের সাহাযা। ঠিক করলেন জেল থেকে মৃক্তি পেয়েই বাইবে চলে যাবেন।

১৯৪১ সালের ১৭ জান্ত্রারী স্বগৃহে অস্তরীণাবস্থায় সরকারি দৃষ্টি এড়িয়ে তিনি কাবুল হয়ে বার্লিনে চলে যান। দেখান থেকে বেভার্যোগে তিনি দেশবাসীয় কাছে প্রস্তুতির নির্দেশ দিতে থাকেন। ১৯৪৩ সালের মাঝামাঝি স্থভাষচন্দ্র জার্মানি থেকে জাপানে চলে যান। জাপানিদের হাতে ধৃত ভারতীয় বন্দী দেনাদের নিয়ে গঠিত আজাদ হিন্দ দেনাদলের তিনি নেতৃত্ব গ্রহণ করেন এবং সেই সঙ্গেই আজাদ হিন্দ সরকার গঠিত হয়। জাপানিদের কাছ থেকে স্থভাষচন্দ্র আশান্তরূপ সাহায্য পান নি। জাপানিরা তাঁকে তাদের উদ্দেশ্র সিদ্ধির কাজে লাগাতে চেয়েছিল। স্থভাষচন্দ্রের সেনাবাহিনী ভারতের ভিতর কিছুটা অন্তপ্রবেশ করেছিল। কিন্তু মহাযুদ্ধে মিত্রপক্ষের জয় হওয়াতে তাঁকে পশ্চাদপদর্শ করতে হয়। এই সময়টাই তাঁর জীবনে সনচেয়ে চমকপ্রদ। স্থভাষচন্দ্র জীবিত আছেন কিনা এ-প্রশ্নের চূড়ান্ত নিম্পত্তি এখনও হয়নি। ১৯৪৫ সালের ১৮ আগস্ট তিনি এক বিমান ত্র্ঘটনায় নিহত হন বলে সেইসময়ে একটি সংবাদ প্রকাশিত হয়েছিল।

# তুই : দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

ছাত্রজীবনের প্রথমবিস্থায় শংকরের দর্শনকেই সভাবচন্দ্র তিলুদর্শনের সারবস্ত বলে মনে করতেন। কিন্তু পরে শংকরের মায়াবাদী দর্শনে তার আন্থা হারিয়ে যায়। মায়াবাদের পরিবর্তে তিনি জাগতিক অন্তিরের প্রতায় গ্রহণ করেন। বিবর্তনবাদী প্রগতিতে তার বিশ্বাস ছিল। এবিষয়ে তিনি তিনটি বৃক্তি দর্শিয়েছেন:
১. নৈদ্যাকি ও ঐতিহাদিক প্রবেজণ এই দিয়াপ্তে নিয়ে যায় যে প্রগতি দর্বত্র বিভাগান; ২. স্বতঃলব্ধ জ্ঞান ও অভিজ্ঞতাও প্রমাণ করে যে কালক্রমে

আমরা সম্মুথের দিকে অগ্রসর হই; ৩. দৈবিক ও নৈতিক উভয়বিধ দিক থেকেই প্রগতির অস্তিত্ব অনস্বীকার্য।

আত্মার অভিবাক্তি সম্পর্কে সাংথাের বিবর্তনবাদ আধুনিক মনকে ম্পর্শ করবে না বলে তিনি মনে করতেন। তুলনামূলক আলোচনা প্রসঙ্গে স্পেনলারের মরল থেকে জটিলতাভিম্থী বিবর্তনবাদ ও হার্টমাানের 'অন্ধ ইচ্ছা' প্রবণতার চিনি উল্লেখ করেছেন এবং শোপেনহাওয়ারের জাগতিক ইচ্ছা ('Cosmic Will') প্রভায়কে তাঁর কিছ্টা গ্রহণযােগ্য বলে মনে হয়েছিল। বেগর্দীর স্জনমূলক বিবর্তন (Creative Evolution)-তত্ত্বে তিনি উৎসাহ প্রকাশ করলেও হেগেলের দ্বান্দ্বিক বিবর্তন তাঁর কাছে অধিকতর পূর্ণাঙ্গ প্রতিভাত হয়েছে। কালাকাশের অভিবাক্তির দিক থেকে স্পেনদার ও বেগর্দা অপেক্ষা হেগেলের দ্বান্দ্বিক প্রগতি তাকে অধিকতর প্রভাবিত করেছিল। অবশ্য কোনটিকেই তিনি স্বাংশে গ্রহণ করেন নি। তিনি লিখেছেন: 'হেগেলের মতই যে সত্যোর প্রায় একেবারে নিকটে পৌছিয়াছে ইহাতে কোনও সন্দেহ নাই। অন্য যে কোনও মত অপেক্ষা উহা অধিকতর সন্তোম্বন্ধনকভাবে আদল বিষয়গুলিকে ব্যাখ্যা করিয়াছে। আবার অথও সত্য বলিয়াও উহাকে স্বীকার করা যায় না, কারণ খে-সকল বিষয় আমরা জ্ঞাত আছি এগুলির সঙ্গে উহা যিলে না'।

হেগেলের ছান্দিক তবে কিছুটা অন্তপ্রাণিত হলেও স্থভাষচন্দ্র হেগেলের বস্তমতার যুক্তিবিচারকে গ্রহণ করেন নি। যদিও উভয়েই বন্ধবাদী, কিন্তু হেগেল সন্তার সারবত্তারূপে 'Reason'-কে প্রভাক্ষ করেন; পক্ষান্তরে স্থভাষচন্দ্র গারবত্তাকে প্রেমের লীলারূপে প্রভাক্ষ করেন— ছান্দ্রিক প্রক্রিয়ায় সেই প্রেমময় লীলা নিরন্তর আত্যোদ্যাটিত করে চলে— সেই প্রক্রিয়ার অন্তরালে নিহিত আবেগ পরিণামে মান্ন্যকে প্রেমময় ঐক্যে আবন্ধ করে। তিনি লিখেছেন: 'আমার নিকট প্রেমই সত্যের স্বরূপ। বিশ্ববন্ধাণ্ডের সার হইতেছে প্রেম এবং মানবজীবনের মূলনীতি'।"

বস্তুমন্তাকে প্রেমের দৃষ্টিতে দেখার পিছনে স্থভাষচন্দ্রের বাস্তবের প্রতি মানবতন্ত্রী মনোভাব পরিদৃষ্টহয়। হেগেলের দৃষ্টিতে সন্তার সারবক্তা প্রেম নয় বটে, কিন্তু পরবতীকালে কেমব্রিজের ম্যাকটাগাট প্রম্থ নব্যহেগেলীয়দের চিন্তায় প্রেমের স্বীকৃতি স্থভাষচন্দ্রকে প্রভাবিত করে থাকবে। মোজেস হেসের মতে সমাজজীবনে প্রযুক্ত প্রেমের বিধিব্যবস্থাই হল সাম্যবাদ এবং স্কৃষ্ঠ ক্রিয়াকলাপেই প্রেমের পরিণতি। আবার ক্ষেরবাক মনে ক্রতেন যে মান্ত্র্য পারম্পরিক বিভেদ ভূলে যে শক্তির দাহাযো সংঘবদ্ধ হয় প্রেমই থাকে তার মূলে। প্রেমেই মান্ন্যের ঘতকিছু নৈতিক বন্ধন স্থদ্য হয়— ব্যক্তিষার্থ ও গোদ্ধীমার্থ স্কদমন্বিত হয়। হেগেলের ভাববাদী ইতিহাসদর্শনকে হভাষচন্দ্র সম্পূর্ণ গ্রহণ করেন নি। তার সমন্বয়চিস্তায় জীবনের বাস্তব ও আধ্যাত্মিক তাগিদ সমান স্থান পেয়েছে। চিত্তরঞ্জনের প্রভাবে স্ভাষ্চন্দ্র বৈষ্ণব অধ্যাত্মবাদে বিখাদী হন। বৈষ্ণব দর্শনের সার্যার্থ প্রেম ও প্রীতি— দেদিক থেকেও তিনি বিশেষ প্রভাবিত হয়েছিলেন।

ঈশব, আত্মা, ধর্ম, সমাজ ইত্যাদি বিষয়ে ছাত্রজীবনেই তাঁর মনে নানা দ্বন্দ্ব । প্রথমে রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দ এবং পরে শ্রীজরবিন্দের রচনা পাঠ করে তাঁর মানদিক দ্বন্দ্বের নিরসন ঘটে। বিবেকানন্দের দৃষ্টিতে বিশ্বচরাচর ঈশবের লীলাস্থান এবং মস্থাজীবনের প্রকৃষ্ট আদর্শ হল আত্মমৃক্তি ও মানবতার মঙ্গলবিধান। বিবেকানন্দের বাণীতেই স্থভাষচন্দ্র নিজের জীবনদর্শন গড়ে তোলার প্রশাসী হন। বিবেকানন্দের জীবন ও বাণীকে তিনি বীরোচিত জ্ঞান করতেন। স্থভাষচন্দ্রের দার্শনিক চেতনা শ্রীজরবিন্দের ভাবাদর্শেও কিছুটা পরিপুষ্ট হয়। শ্রীজরবিন্দের 'যোগের সমন্ধ্য়' চিস্তা তাঁকে সবিশেষ আকৃষ্ট করে। তবে পরমার্থে অটল বিশ্বাস থাকলেও পার্থিব বিষয় ও বাস্তবজীবন সম্পর্কে স্থভাষচন্দ্র সজাগ ছিলেন। তাই হয়ভো তাঁর মনে হয়েছিল যে আদর্শ গুরু হিসাবে মানব সমাজকে পরিচালনার জন্ম শ্রীঅরবিন্দের সক্রিয় জীবনে ফিরে আসা দরকার। ব

স্তাষ্টন্দ্র মনে করতেন যে 'এই জগং আত্মার প্রকাশ এবং আত্মা ঠিক যেরপ অবিনশ্বর এই স্বষ্টির জগংও তদ্রপ।' স্বষ্টির বিনাশ নেই। জগতের স্বষ্টি কোনও পাপ থেকে নয়; কিংবা তা অবিভা বা অজ্ঞানের ফল নয়। কথাটা শংকরপদ্বী চিন্তার বিপরীত। তার মতে স্বষ্টি ঈশবের শাশত লীলার অভিব্যক্তি। তার কথায়: 'সতা হইতেছে আত্মা— যাহার সার প্রেম, উহা পরস্পরবিরোধী শক্তিসমূহ ও ঐগুলির সমাধানের নিত্য লীলার মধ্য দিয়া নিজকে ক্রমে ক্রমে

স্থাৰচন্দ্ৰের আত্মা বা পরম সত্য কোনও বিমূর্ত কল্পনা নয়। তিনি চারিদিকে যেমন ঐশ লীলা প্রতাক্ষ করেছেন, তেমনি লীলার মধ্যেও অন্তর্নিহিত
প্রেমময়তাকে উপলব্ধি করেছেন। এ-সিদ্ধান্তে যুক্তি অপেক্ষা ব্যাবহারিক
(pragmatio) তাগিদই প্রবল। তাতে সত্যের স্বরূপ সফল রূপায়ণ লাভ করে,
অন্তদিকে প্রেমময় পরমই সত্যের স্বরূপ হিসাবে প্রভিভাত হয়। আপাতবিরোধী
এই ব্যাথ্যা সম্পর্কে তিনি সচেতন ছিলেন। 'জীবনের সকল দিকের যুক্তিসক্ষত

পর্যালোচনা করিয়া— এবং কিছুটা স্বতঃলব্ধ জ্ঞান ও বান্তব ধারণা হইতেও এই সিদ্ধান্তে' তিনি উপনীত হয়েছিলেন। ব্যাবহারিক জ্ঞানতত্বে সত্যের মাপকাঠি হল কার্যকারিতা এবং সেই দৃষ্টিতেই সত্য বলে প্রমাণিত কোনও কাজ ফলপ্রস্থ না খলে তা মিথ্যা প্রতিপন্ন হয়। স্থভাষচন্দ্র সেই ব্যাবহারিক জ্ঞানতত্বে নিজেকে জড়ান নি। তাঁর মতে মানবিক জ্ঞান আপেক্ষিক এবং চিন্তারও পরিবর্তন ঘটে: সেজন্মে পূর্বে যেটা সতা বলে মনে হয়েছে সেটা কার্যতঃ নিক্ষল হলে মিথ্যায় পর্যবসিত হয় না। কারণ তিনি অসত্য থেকে সত্যের পরিবতে সত্য গেকে উচ্চতরের সত্যের দিকে অগ্রসর হবার মত পোষণ করতেন।

স্থভাষচন্দ্রকে কিছুটা অজ্ঞাবাদী বলে মনে করা যায়। 'সতা এত বৃহৎ যে আমাদের ক্ষুদ্র বোধশক্তির সাহায্যে উহাকে সম্পূর্ণরূপে হৃদয়ক্ষম করা সম্ভব নয়' বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। তাঁর মতে যৌগিক প্রক্রিয়া অথবা স্বজ্ঞার দ্বারা ব্রহ্মের উপলব্ধি সম্ভব হতে পারে; ব্রহ্ম সম্পর্কে ধারণাও সেদিক থেকে আপেক্ষিক—অর্থাৎ জ্ঞাতা স্বতম্ব ব্যক্তিত্বের সাহায্যে ব্রহ্মের ভিন্ন ধারণা করে থাকেন— বিভিন্ন ধারণার অমিল ও বৈসাদৃশ্য সত্ত্বেও পেগুলি সমান সত্য। এমনকি একই ব্যক্তির সময়ের ব্যবধানে ধারণার বাতিক্রম হতে পারে। সেজন্যে কোনও ধারণাকেই অসার মনে করার কারণ নেই। বিবেকানন্দের কথায় 'অসত্য হইতে সত্যে নয়, বরং সত্য হইতে উচ্চতর সত্যের দিকে মানুষ আগোইয়া চলিয়াছে'— এই উদার দৃষ্টিভঙ্গীকে স্থভাষচন্দ্র গ্রহণ করেন; ভাতে সব মতকেই স্ক্ করার একটা ক্ষেত্র থাকে। শ

### তিন: ইতিহাসচিন্তা

প্রথম জীবনে বৈদান্তিক মনোভাবে আচ্ছন্ন স্ভাষচক্র পরিণত বয়সে সমাজ ও রাজনীতির ক্ষেত্রে সম্পূর্ণ বাস্তববাদী হয়ে পড়েন। তিনি হেগেলের অন্তরাগী ছিলেন। হেগেলের ইতিহাসদর্শন সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা কোথাও তেমন না করলেও স্থানবিশেষে তার মতামত হেগেলীয় চিস্তাকেই সমর্থন জানায়। তিনি স্পষ্টই বলেছেন: 'One that appeals to me most and which in my view approximates to reality more than any other—is the

Hegelian Dialectics. Progress is neither unilinear, nor is it always peaceful in character. Progress often takes place through conflict' 1' °

নয় (thesis) প্রতিনয় (antithesis) ও সমন্বয়ের (synthesis) পথ অন্তসরণ করে প্রগতি অগ্রসর হয়। কি চিন্তারাজা কি বস্তুজগতে বিবর্তনের প্রকৃতি হল একের পর এক বিরোধ ও সেগুলির সমাধানের মধ্যে দিয়ে অগ্রসর হওয়া। দান্দিক (dialectic) প্রক্রিয়ার পরম সত্তা ক্রমান্থরে আত্মোৎঘাটিত করে চলে। সভাষচন্দ্র সেই ধারায় সকলকে বিলীন হতে আহ্বান জানান। প্রতি যুগকে তার নিজের অন্তর্ভন্তর মধ্যে থেকে সমন্বয় খুঁজে নিতে হবে। অতীত ও বর্তমান, প্রাচ্য ও পাশ্চাতোর কল্যাণকর বৈশিষ্ট্যগুলির সমন্বয়ে তিনি নতুন ভারত গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন।

নিজ প্রকৃতির তাগিদে তিনি বিশাস করতেন যে 'জড় জগভের মধ্যে একটা উদ্দেশ্য ও অভিপ্রায়' আছে ১১ এবং একথাও মনে করতেন যে 'বিশ্বজগতের এবং মন্তব্যজীবনের ঘটনা পরম্পরার অন্তরালে যে একটা অদুশ্য নিয়ম নিহিত আছে' তা আক্ষিক, অদৃষ্টমন্তুত বা দুর্দৈব নয়।১২ অবরোহী ও নির্দেশ্যবাদী এই প্রতায়ের পিছনে প্রমন্ত্র্যের ক্রিয়াশীলতা উপলব্ধি সাপেক্ষ।

তার মতে মগুয়জীবনের মতো সভাতারও একটি নির্দিষ্ট জীবনকাল থাকে। আয়ুজাল শেষ হয়ে গেলেও বিশেষ কোনও সভ্যতার পুনর্জন্ম ঘটতে পারে, যদি তার অন্তর্নিহিত প্রাণরদ বিভামান থাকে। তারতীয় সভ্যতায় সেই প্রাণরদ থাকায় তারারংবার পুনজন্ম গাভ করেছে; প্রাচীনবদ্বেওভারতীয় সভ্যতা চিরন্বীন।১৩

পৃথিবীর আগামী দিনের ইতিহাসে ভারত একটা গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা গ্রহণ করবে বলে তিনি ভবিশ্বজাণী করেন। তার মতে সংগ্রদশ শতাব্দীতে গণতাধিক ও সাংবিধানিক চিন্থার উৎকর্ষে ইংলও মানবসভাতায় একটি ম্লাবান অবদান সৃষ্টি করেছিল। তেমনি অষ্টাদশ শতাব্দীতে করাদিদেশ সামা, মৈত্রী, স্বাধীনতার আদর্শে মানবসভাতার উৎকর্ষ দাধন করেছে। উনবিংশ শতাব্দীতে মানবসভাতায় স্বোজন অবদান হল জার্মানির মার্কসীয় দর্শন। বিংশ শতকে বিশ্বসংস্কৃতি ও সভাতায় শ্রেষ্ঠ সংযোজন রাশিয়ার মর্বহায়া বিপ্লর ও স্বহারা সংস্কৃতি। এরপর মানব সংস্কৃতির উৎকর্ষ বিধানের দায়িও নির্ভর করচে ভারতের উপর। ১৪

বামগড়ে আপ্দ্রিরোধী দ্যোলনে (১৯৪০) সভাপতিব ভাষণে তিনি বলে-ছিলেন: 'The age of Imperialism is drawing to a close and the era of freedom, democracy and socialism looms ahead of us. India, therefore, stands today at one of the crossroads of history. It is for us to share, if we so will, the heritage that awaits the world' | 3 c

সমাজতন্ত্র, গণতন্ত্র ইত্যাদি আদর্শ ভারত কোনও দেশ থেকে ধার করে নি, সেগুলি প্রাচীন ভারতীয় সমাজের অঙ্গ ছিল। 'মৃক্তি সংগ্রাম' গ্রন্থের প্রথম থণ্ডের ভূমিকায় তিনি ভারতীয় ইতিহাসের পর্যালোচনা প্রদক্ষে বলেছেন যে ইংরেজ আদার ফলেই যে ভারতের ঐক্য সাধিত হয়েছে তা মনে করা ভূল। ' ' ভারতে প্রাচীন ও মধাযুগে ঐকা ও সমন্বয় যথেষ্টই বিরাজ করত। ইলানী দেশের জাতীয়তাবাদী চেতনা ও ঐক্যের প্রাবল্য দেখা দিয়েছে পরাধীনতার মানিবোধে। মৃদলমানেরা আদার পরও দেশের ঐক্য বিনষ্ট হয় নি। তারাও ভারতীয় ধারায় সমন্বিত হয়েছে। ভারতে হিন্দু-মৃদলমানের বৈষমাকে ক্রন্তিম বলে তিনি মনে করতেন। সমন্বয় হয় নি কেবল ইংরেজের দক্ষে— যাদের ভাষা, সংস্কৃতি ও আচারবিচার দম্পূর্ণ ভিন্ন। ভারতীয় ইতিহাসের আনুপৃর্বিক ধারা বিশ্লেষণ করে স্কৃতাষ্ঠিক এই দিছালে উপনীত হয়েছিলেন:

- ১. একটি যুগের উত্থানের পর আদে পতনের যুগ এবং আবার উত্থান ঘটে;
- ২. দৈহিক ও মানদিক অবদাদ ও জড়তাই হল অধঃণতনের কারণ;
- ৩. নতুন চিস্তা ও নতুন রজের সঞ্চারে প্রগতি ও নব ঐক্য গড়ে ওঠে;
- উন্নত মননশাল শক্তি ও উৎকৃষ্ট সমরকুশলী মান্তবের নেতৃত্বেই নব্যুগের বোধন সম্ভব;
- শারা ভারতের ইতিহাসে বিদেশ থেকে আগত সবাই এদেশের সমাজে মিশে
  গেছে; ইংরেজই তার প্রথম ও একমাত্র বাতিক্রম;
- ৬. কেন্দ্রীয় শাসনের যতই পরিবর্তন ঘটে থাকুক না কেন, এখানে মান্তুস চিরকাল অবাধ স্বাধীনতার অধিকার পেয়েছে। ১৭

ভারতের রাজনৈতিক ও বৈষয়িক অধোগতির তিনি কয়েকটি কারণ দশিয়েছেন:

- ভাগ্য ও অতিপ্রাকৃত শক্তির উপর অধিক নির্ভরতা; ২. আধুনিক বিজ্ঞাননির্ভর উন্নয়নে ঔদাসীয় ; ৬. সমরবিজ্ঞানে অকৃচি ও পশ্চাৎপদতা;
- 8. অহিংসা দর্শন প্রস্থত নির্বিরোধ জীবনে আসক্তি।

তাঁর মতে বিদেশীরা এদেশে বাণিজ্যিক কাজে প্রথমটা যখন তৎপর ছিল তথন বিশেষ বৈরিভার ভাব দেখা যায় নি। কিন্তু ক্রমে ক্ষমতাদীন হয়ে শাসন- শৃষ্ণাল দৃঢ় করার উদ্দেশ্যে ইংরেজ নিজেদের শিক্ষা ও সংস্কৃতির আদর্শ এদেশে চাপিয়ে দিতে গেলে সংঘাত শুরু হয়। বিদেশী প্রভাবের বিরুদ্ধে ভারতীয় আত্মার বিজোহ রামমোহনের কণ্ঠে প্রথম ঘোষিত হয়েছিল বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। ১৮

স্বামী বিবেকানন্দকে তিনি জাতীয়তাবাদের আধ্যাত্মিক জনকরপে দেখেছেন। বিবেকানন্দের আদর্শ তারই প্রতিষ্ঠিত রামক্রফ মিশন কর্তৃক অবহেলিত হয়েছে বলে স্থভাষ্চন্দ্র অভিমত প্রকাশ করেছেন।১৯

## চার: রাষ্ট্রদর্শন

মান্তথকে স্বভাষচন্দ্র দামাজিক জীব হিদাবে দেখেছেন। সমাজ থেকে বিচ্ছিন্ন
মান্তথের আত্মবিকাশ অসম্ভব। জীবনের দবাঙ্গীণ উন্নতি, দার্থক পরিণতি ও
পরিপৃষ্টির জন্ম ব্যক্তি দমাজের উপর নির্ভর্মাল। পক্ষান্তরে দমাজও ব্যক্তিকে বাদ
দিয়ে চলতে পারে না। কিন্তু দমাজের উন্নতি ব্যতিরেকে উন্নতি অর্থহীন। ২০
দমাজজীবনের প্রেরণা ও আদর্শ হল স্বাধীনতা। স্বাধীনতার অর্থ দকল প্রকার
বন্ধন থেকে দম্পূর্ণ মৃক্তি। মান্ত্রয় নির্বিশেষে সকলেরই সহজ্ঞাত একটি অধিকার
আছে— দে অধিকার হল নিজেকে বিকশিত করে তোলার অবাধ স্থযোগ।
দেই স্থযোগ দেওয়াটাকেই তিনি স্বাধীনতা বলে মনে করতেন। ২০

চিস্তায় ও কাজে মৌলিকতা এবং স্ক্রনীশক্তিই জীবনের লক্ষণ। দেজন্য চাই অন্তরের জাগরণ। জনজীবনে ক্লান্তি ও জড়তা এলে চাই তার আম্ল পরিবর্তন। পরিবর্তনের এই প্রয়োজন নংস্কার পদ্ধতিতে সাধিত হয় না; চাই বিপ্রব। বিবর্তন ও বিপ্রবের মধ্যে মজ্জাগত কোনও প্রভেদ তিনি অন্তত্তক করেন নি। অপেক্ষাকৃত অল্প সময়ের মধ্যে যে-বিবর্তন ঘটে তাকে তিনি বিপ্রব আখ্যা দিয়েছেন দীর্ঘ সময় ধরে যে-বিপ্রব সম্পন্ন হয় সেটা তাঁর মতে বিবর্তন। উভয়ের গোড়ার কথা বিবর্তন। বিপ্রব ও বিবর্তন উভয়েরই সামাজিক প্রয়োজন আছে। ২২ বিপ্রব সম্পর্কে স্বভাষচন্দ্র বলেছেন যে বিভিন্ন জাতির সংশ্বিশ্রণ এবং বিভিন্ন সংস্কৃতির সংঘ্রেশ্বর কলে ভারজগতে বিপ্রব উপস্থিত হয়। ইংরেজ এদেশে আদার ফলে ভারতীয়দের চিন্তাজগতে এরপ একটা বিপ্রব

ঘটেছিল। ২° দেই নবজাগরণের কলে ভারতীয়দের মনে অতীত ঐতিহ্নবোধ ও জাতীয় চেতনা স্কারিত হয়। দেই বোধ ও চেতনা থেকেই ভার বৈপ্লবিক আদর্শ উদ্ভূত হয়েছিল। নিজের স্বপ্ল ও আদর্শ কী সে-প্রসঙ্গে তিনি বলেন: 'আমি চাই একটা নৃতন স্বাঙ্গীণ-মৃক্তি সম্পন্ন সমাজ এবং তার উপরে একটা স্বাধীন রাষ্ট্র; যে-সমাজে বাক্তি স্বভাবে মৃক্ত হইবে এবং সমাজের চাপে আব নিপিপ্ট হইবে না…স্বোপরি যে-সমাজ ও রাষ্ট্র ভারতবাদীর অভাব মোচন করিয়া বা ভারতবাদীর আদর্শ সার্থক করিয়া ক্ষান্ত হইবে না, প্রস্থ বিশ্বমানবের নিকট আদর্শ সমাজ ও আদর্শ রাষ্ট্র বলিয়া প্রতিভাত চইবে', ২০

ন্তভাষচন্দ্রজাভীয়ভাবাদে বিশ্বাদ করতেন। জাভীয়ভাবাদকে সংকীৰ্ণ, স্বার্থান্থিত ও আক্রমণাত্মক নীতি ভিদাবে বৈশ্বিক মানবভাব অস্তবায় বলে সমালোচনা করা হয়ে থাকে। দেজন্তে সভাষ্ঠন জাভীয়ভাবাদ সম্পর্কে তার মনোভাব বাক করেন এই বলে: 'My reply to the charge is that Indian nationalism is neither narrow, nor selfish, nor aggressive. It is inspired by the highest ideals of the human race, viz, Santyam (the true), Shivam (the good), Sundaram (the beautiful). Nationalism in India has instilled into us truthfulness, honesty, manliness and the spirit of service and sacrifice. What is more, it has roused the creative faculties which for centuries had been lying dormant in our people and, as a result, we are experiencing a remaissance in the domain of Indian art'।

স্থাৰ্থক প্রচলিত অর্থে গণতত্বে বিশ্বাদী ছিলেন না। তথাকথিত গণতান্ত্রিক পদ্ধতিতে ভারতের মত অঞ্জত দেশের কোনও উপকার হবে না বলেই তিনি মনে করতেন। তাঁর কথার: 'গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রবাবন্থার মাধ্যমে সমাজবাদী ভিত্তিতে অর্থ নৈতিক সংস্কারসাধন সম্ভব নয়। এ-কারণে আমাদের পূর্ণ কর্তৃত্বসম্পন্ন রাষ্ট্রবাবন্ধার কৃষ্টি করতে হবে' ৷২৬ পশ্চিমী ধাঁচের পালামেণ্টারি গণতত্ত্বে তাঁর আদৌ বিশ্বাস ছিল না। দোভিরেত বা চীনের কেক্রাভিগ এবং দলীয় একনায়কতন্ত্রের সক্ষে তাঁর মনোভাবের মিল দেখা যায়।

স্থভাষচন্দ্রের জীবনদর্শনে একটি পরিবর্তন বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। আধ্যাত্মিক ভাববাদী থেকে তিনি ক্রমে বাস্তববাদীতে পরিণত হন। সেজজেই হয়তো রাজ-নীতির সঙ্গে নীতিশাস্থের সংমিশ্রণ দিনি পছল করতেন না। গান্ধীর রাজনৈতিক মত ও পথের সমালোচনা করে তিনি বলেছেন যে গালাঁবাদে রাজনীতিকে সঠিক স্থানে বিচার করা হয় না। তার মতে: 'We have to render unto Caesar what is Caesar's ।'বা প্রেটো, সিসেরো, গ্রীন প্রমুথ অনেকেট রাজনীতিকে তত্ত্বগততাবে নীতিশাস্ত্রের ছারা পরিমার্জনের প্রয়াদী হয়েছিলেন। এদেশেও গান্ধী, গোখলে প্রমুথ নেতৃবুল ব্যাবহারিক দিক থেকে আরও কিছুটা অগ্রসর হয়েছেন। সভাষচন্দ্র কিন্ধু তা চাইতেন না। রাজনৈতিক বাত্তবাদী স্থভাষচন্দ্রের মতে দিলার ও থ্রাস্টের স্থান স্বতম্ব হলে ধরে নিয়েছিলেন। তাই ১৯৩১ সালে 'রাউও টেবল কনকারেনে' গান্ধীর সরল ঘোরপাচহীন কথাবার্তার তিনি তারিফ করতে পারেন নি। ঝোপ বুঝে কোপ মারাই ছিল স্থভাষচন্দ্রের মত। তিনি চেয়েছিলেন রাউও টেবল কনকারেনে গান্ধীর কঠে একট্ কঠোরতা নেজে উঠুক।

সভাষ্ঠন্দ্র ব্ঝাতেন যে দেশ গড়তে অনেক কাঠখড় পোড়াতে হবে। চাই লোগ ও কইসহিফুতা— স্থবিধামত সহজ পথে দেশের পুনকজ্জীবন সম্ভব নয়। দেজতো তিনি স্থবেন্দ্রনাথ বা এডমণ্ড বার্কেব সহজপত্না নীভিতে সায় দিতে পারেন নি। হ্যাম্প্রেন ও ক্রমন্ত্রেনের আপস্থান নীভিই ছিল হার এ বিষয়ে আদর্শ।

ইতিহাসের ঘাল্টিক প্রক্রিয়া সম্পর্কে স্বভাষচন্দ্রের মনোভাব ইতিপূর্বে আলোচিত হয়েছে। তিনি ঐ-পদ্ধতি সমকালীন ভারতীয় রাজনৈতিক ধারায় প্রয়োগ করে একটি অভিনব বিচারবিশ্লেষণ কলে। ঠার মতে যে-কোনও প্রগতিশীল আলোলনের মধ্যে একটি শ্ববিরোধী (antithesis) শক্তি থাকে থাকে তিনি বামপন্থী আথা। দেন। অন্তর্নিহিত এই বিরোধী শক্তি কালক্রমে বল ও বিস্তার লাভ করে। বিশেষ অবস্থায় এই শক্তির বিকাশ ও পরিপূষ্টির জন্ম যথোচিত রাজনৈতিক ও দার্শনিক অন্তর্দ্ধ প্রয়োজন। আনেক সময়ে দক্ষিণপন্থীদের সঙ্গের বল ও সহযোগিতার মধ্যে দিয়ে বামপন্থী ধারা শক্তিসকর ও পভাব বিস্তার করে থাকে। তথন শ্বীয় বৈশিষ্টা বজায় ও অনুগতদের স্বস্থানর বিশ্বার করে থাকে। তথন শ্বীয় বৈশিষ্টা বজায় ও অনুগতদের স্বস্থানর রাথা উচিত। ক্রমে বাম ও দক্ষিণের সংঘাত উপস্থিত হয়। সে-সংঘাত যতে বৈদনাদায়ক গোক না কেন মূলতঃ সেটা প্রগতির পরিপূর্বক। পরে উভ্যপক্ষের সমন্য ও সহস্থাগিতার পরিবেশ গড়ে ওঠে। অভীষ্ট কললাতের পর ক্রমে সেই-বামপন্থী শক্তিরও সন্থাবনা হ্রাস পায়। ঘটে ইতিহাসে পুনরাবতন অর্থাৎ নতুন বামপন্থী শক্তিরও সন্থাবন বামপন্থী শক্তির উন্তর। পুরাতন বামপন্থী শক্তির উন্তর্গান ক্রমে গ্রাতন বামপন্থী শক্তির উন্তর। পুরাতন বামপন্থী শক্তির উন্তর্গান ক্রমে বামপন্থী শক্তির উন্তর। পুরাতন বামপন্থী শক্তির উন্তর্গান করে। ১৯২০ শালের

পর গান্ধীবালীরা কংগ্রেদের ছিলেন বামপন্থী। ক্ষমতার শীর্ষে উঠে তাঁদের শক্তিও দস্তাবনা পূর্বাক্ত ঐতিহাসিক কারণেই ক্ষয় পেতে শুরু করে। ঐতিহাসিক প্রয়োজনও তাদের ফুরিয়ে যায়। দেশে আবার নতুন বামপন্থী শক্তি দেখা দেয়। ১৯৬৬ সালের আগে সহযোগিতার মধ্য দিয়ে নতুন বামপন্থী শক্তি ক্রমশঃ দানা বেঁধে ওঠে ১৯৬৮ সালে দক্ষিণপন্থীরা বামপন্থীদের সঙ্গে একত্র চলতে অক্ষম হয়ে পডে। এমতাবস্থায় স্থভাষচন্দ্র বামপন্থীদের স্থীয় স্থাতন্ত্রো সচেতন হয়ে শক্তিবৃদ্ধি ও ঐক্যের জন্ম তৎপর হতে আহ্বান জানিয়েছিলেন। বামপন্থীদের দেই ভূমিকা তাঁর মতে আদৌ নেতিবাচক নয়। তিনি বলেন : 'The role of the antithesis in the History is not a negative one. It is something positive and dynamic which has to carry us swiftly along the path of progress'। ১৯

স্থাধচন্দ্র তাঁর বামপস্থী মতবাদকে একাধারে সমাজতাপ্থিক ও সামাজ্যবাদ-বিরোধীরূপে ব্যাথ্যা করেছেন। তবে তিনি সমাজতন্ত্রে বিশ্বাসী ছিলেন বলে তাঁকে মার্কস্বাদী মনে করা ভূল। স্থাপঞ্চভাষায় তিনি মার্কস্বাদী কমিউনিজমকে পরিহার করেন:

- কমিউনিস্টরা জাতীয়ভাবাদে বিশ্বাস করে না। পক্ষাস্থরে ভারতীয় সংগ্রাম

  মূলতঃ একটি জাতীয়ভাবাদী সংগ্রাম।
- ২০ কমিউনিস্টরা বিশ্ববিপ্লবের চেষ্টাছেড়ে দিয়েছে। রাশিয়া তার ঘর গোছাতেই ব্যস্ত। পুঁজিবাদী দেশগুলির সঙ্গে রাশিয়া মিতালি করছে।
- ৩. কমিউনিন্টরা ধর্মে অবিশ্বাদী ও নাস্তিক। রাশিয়ায় প্রাকবিপ্লবকালে জারের স্বেচ্ছাচারকে চার্চ সমর্থন করত বলে কমিউনিন্টদের সঙ্গে চার্চ ও ধর্মের বিরোধিতা। ভারতে রাষ্ট্রের সঙ্গে ধর্মের সম্পর্ক না থাকায় মান্ত্রের সঙ্গে ধর্মের কোনও সংঘাত নেই।
- 8. কমিউনিন্টরা ইতিহাসের অর্থ নৈতিক নির্দেশ্যবাদে অতি বেশি বিশ্বাসী। কমিউনিন্টদের অর্থ নৈতিক তত্ত্বের কিছুটা গুণগ্রাহী হলেও ভারত ইতিহাসকে কেবলমাত্র অর্থনীতির দিক থেকে দেখে না।
- কমিউনিন্ট অর্থনীতির কিছু গুণ থাকলেও আদলে তা গতামুগতিক।

  মুদ্রাতত্ত্ব সম্পর্কে তার বিশেষ কোনও অবদান নেই।
- ৬. কমিউনিস্টরা শ্রেণাসংঘর্ষ ও শ্রমিকদের উপব সর্বাধিক প্রাধান্য দেয়। ভারত

শ্রেণীসংঘর্ষ চায় না এবং কৃষিপ্রধান দেশ বলে এথানকার চাষীদের স্বার্থ শ্রমিকদের সমতুলা। ৩°

তবে কমিউনিজমের সঙ্গে তাঁর তবগত প্রভেদ থাকলেও মার্কসবাদকে তিনি মানব সভাতার অক্সতম শ্রেষ্ঠ অবদান বলে গ্রহণ করেছেন। লেনিনও ছিলেন সভাষচন্দ্রের কাছে একজন আদর্শ পুরুষ। সোভিয়েত দেশের পরিকল্পিত অর্থ-নৈতিক উন্নয়ন প্রচেষ্টার তিনি ভূষদী প্রশংদা করেছেন।

### পাঁচ : আর্থনীতিক চিন্তা

মভাষচন্দ্রের চিস্তায় অর্থনীতির গুরুত্ব দেখা যায়। এবিষয়ে মৌলিক কোনও অবদান তাঁর না থাকলেও মনে তাঁর তবগত কোতৃহল ও উৎদাহ বেশ সজাগ ছিল। মার্কসীয় ইতিহাদের ব্যাখ্যায় অর্থ নৈতিক নির্দেশ্যবাদকে স্থভাষচন্দ্র স্বীকার করেন নি এবং মৃদ্রাতব্বে মার্কসীয় অর্থনীতির ত্র্বলতার কথা তিনি উল্লেখ করেছেন মাত্র; তাত্বিক আলোচনার গভীরে প্রবেশ করেন নি। তাঁর অর্থনীতি দম্পর্কিত চিস্তাভাবনা দেশের সমস্থা ও প্রয়োজনের দিক থেকেই উদ্ভূত হয়েছিল। তাঁর কথায়: 'ভারতবর্ষে রাজনীতি ও অর্থনীতি পরস্পরের দঙ্গে অবিচ্ছেভভাবে জড়িয়ে রয়েছে— এবং ভারতে ব্রিটিশ শাসনের উদ্দেশ্য শুধু রাজনৈতিক প্রভূত্ব নয়, অর্থ নৈতিক শোষণও। তার থেকেই প্রমাণিত হয় যে মৃণতঃ অর্থ নৈতিক প্রয়োজনেই আমাদের রাজনৈতিক স্বাধীনতা লাভ করা দ্বকার'। ত্

প্রসঙ্গতঃ স্থভাষচক্রের বামপন্থী রাজনীতির ছটি ধারা লক্ষণীয়। তৃতীয় দশকে তিনি ভোমিনিয়ন ষ্টেটাস ও সাম্রাজ্ঞাবাদের বিরোধিতাই শুধু করেছেন। চতুর্থ দশকে তাঁর চিস্তা অর্থনীতির ব্যঞ্জনা লাভ করে। দেই সময়ে সমাজতন্ত্রের প্রশ্নকে আশু বিষয় মনে না করলেও সমাজতান্ত্রিক প্রচারের প্রয়োজন বিশেষভাবে অন্তর করেন— যাতে দেশবাসীর মন স্বাধীনতার পর দেশগঠনের কর্তব্য সম্পর্কে প্রস্তুত্ত থাকে। তাঁর আশহা ছিল যে স্বাধীনতার পর কায়েনীস্থার্থসম্পন্ন 'have' যারা তারা 'have not'-দের অন্তর্কুলে অর্থনৈতিক উন্নয়নে উল্লোগী হবে না এবং হয়তো ইংরেজের সঙ্গে মিতালি করবে। তাই স্পষ্টই বলেন: 'The logic of history will, therefore, follow its inevitable course. The

political struggle and the social struggle will have to be conducted simultaneously. The party that will win political freedom of India will be also the party that will win social and economic freedom'

দেশ যতদিন প্রাণীন থাকবে ততদিন অন্নবস্ত্র, শিক্ষাস্থাস্থ্য প্রভৃতি সমস্থার ফরাহা হবে না বলে তিনি মনে করতেন। রাজনৈতিক স্বাধীনতার পূর্বে অর্থ-নৈতিক উন্নয়ন ও শিল্প-শম্প্রসারণের চিন্তাকে তিনি ঘোড়ার আগে গাড়ী যোতার সঙ্গে তুলনা করেছেন। অথচ ১৯৬৮ সালে যথন তিনি কংগ্রেসের সভাপতি ছিলেন তথন তারই নেতৃত্বে 'আশক্তাল প্রানিং কমিটি' গঠিত হয়েছিল দেশের স্বাঙ্গীণ পুনগঠনের পরিকল্পনা রচনার জন্তা।

দারিদ্রা ও বেকারসমস্থাকে তিনি স্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বলে মনে করতেন। তার মতে এর কারণ হল প্রথমতঃ ইংরেজের স্বার্থে স্বদেশী শিল্পের বিনাশ ও দিতীয়তঃ কৃষিকার্যে অবৈজ্ঞানিক পদ্ধতির প্রতলন। তারতের অর্থনৈতিক ইতিহাস প্রদক্ষে তিনি বলেছেন যে ইংরেজ আসার আগে তারত শিল্পবাণিজ্যে উমত ছিল। ইংরেজের স্থার্থে এদেশের শিল্পবাণিজ্য বিনষ্ট হয়েছে; কাঁচা মাল রপ্তানিতেই ভারতের বহিবাণিজ্য সীমাবদ্ধ হয়ে পড়েছে। একই কারণে বৈজ্ঞানিক প্রণালীতে চাষ্ধাদ ও বাহিত হয়েছে; তাই জনসাধারণ তৃঃসহ দারিদ্রো নিম্ক্লিত। শতকরা সত্তর তাগ ভারতীয় রুষক ছ-মান বেকার থাকে, প্রতিকারস্কর্প তিনি রাষ্ট্রায়ত্ত জ্বত শিল্পান্নয়নের কথা ভেবেছিলেন।

শ্রমিকদের মজুরিবৃদ্ধি, তাযা স্থযোগন্তবিধাদি, কর থেকে রেহাই ও তাদের জন্ত উপযুক্ত কল্যাণ প্রতিষ্ঠান গড়ার প্রয়েজন তিনি অন্থতন করেন। অর্থ-নৈতিক যোজনাই ক্রন্ত দেশোনমনের একমাত্র পথ এবং সেজতো তিনি সোভিয়েত প্র্যানিং ব্যবস্থার তারিফ করেন। প্রানিং-এর সঠিক রূপায়ণের জন্ত যে অর্থের প্রয়োজন সে-প্রসঙ্গে তিনি বলেন যে ইংরেজশাসন এদেশে স্বর্ণ ও রৌপা সক্ষমকে নিংশেষ করে দিয়েছে— তাই দরকার স্বর্ণমান ত্যাগ করে জাতীয় শ্রম, উৎপাদন ও ধনের ভিন্তিতে মৃত্রা ব্যবস্থার প্রবর্তন। তার মতে বহিবাণিজ্য রাষ্ট্রায়ন্ত করা উচিত ১৯০০ দালে জার্মানির আদর্শ অন্ধ্রমণ করে পণোর বিনিময়ে বাণিজ্য বারস্থার নবরূপায়ণ পদ্মর সমর্থন করেন। ত

উৎপাদন, বন্টন ও বিনিময় বাবস্থায় ব্যক্তিগত মালিকানার পূর্ণ বিলোপের তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। ভূমি বাবস্থার আশু পরিবর্তনকল্পে তিনি জমিদারি প্রথার অবসান দাবি করেন। চাষীদের ঋণের বোঝা মকুব করে দিয়ে স্বল্প স্থদে কৃষিখণ ব্যবস্থার উপরও তিনি সমধিক গুরুত্ব আরোপ করেছিলেন। একসময়ে সমবায় আন্দোলনের সাহায়ো কৃষি ও কুটিরশিল্পের উন্নতি ও সম্প্রদারণের বিষয়েও তাঁর উৎসাহ ছিল।

#### ছয়: শিক্ষাচিন্তা

নিজের ছাত্রজীবন পেকেই স্কভাষচক্র শিক্ষা সম্পক্তে অনেক অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করেন এবং উত্তরকালে শিক্ষা সম্পকে বিশেষ উৎসাহ ও অভিমত্ত প্রকাশ করেন। তিনি অঞ্চত্তর করেছেন যে আমাদের শিক্ষিত সমাজের একটি মন্ত দৈল্ল হল ভাবের দৈল্ল। এদেশের শিক্ষাব্যবস্থায় আদর্শের বীজ বপনের চেষ্টা অঞ্চপস্থিত। সেজেল্লে তিনি শিক্ষক ও অধ্যাপকদের দায়ী করেন। তাই তিনি সংখদে বলেছেন: 'অধ্যাপক সম্প্রদায় যদি নিজেদের কর্তব্য না করেন— তাহারা যদি নিজ নিজ জীবনের আদর্শ ও শিক্ষার প্রভাবে মান্ত্রম শৃষ্টি করিতে অক্ষম হন— ভাহা হইলে ছাত্রদিগকে নিজের চেষ্টায় ও সাধ্যার ঘারা মান্ত্রম হইতে হইবে'। ''

সাংস্কৃতিক উজ্জীবন ও বৈশ্বিক মনোভাব স্ষ্টিকেই তিনি শিকার লক্ষ্য করতে চেমেছিলেন। তাঁব কথায়: 'In order to facilitate cultural rapprochement a dose of secular and scientific training is necessary. Fanaticism is the greatest thorn in the path of cultural intimacy, and there is no better remedy for fanaticism than secular and scientific education' । '\*

নিরক্ষরতাকে স্রভাষচন্দ্র জাতীয় অগ্রগতির সর্বপ্রধান সম্বর্গায় বলে মনে করভেন। তার মতে দেশের শিক্ষিত বেকার শ্রেণী দাবা দেশে ছড়িয়ে পড়ে এই সম্প্রার স্বরাহা করতে পারে। দেশের অবস্থা ও প্রয়োজন অস্থপারে জাতীয় শিক্ষা বাবস্থার প্রচলন তিনি চেয়েছিলেন। রোমান অক্ষরে এদেশের মূদপকে উৎসাহ দান ও জনপ্রিয় করে তোলারও তিনি স্মর্থক ছিলেন। আদাদ হিন্দ্রকার গঠনের পর এই বিষয়টির রূপায়ণে তিনি উছোগা হন।

প্রাথমিক শিক্ষাকালে পাঠা বইয়ের চেয়ে বস্তুচেতনাই তার মতে অধিক প্রয়োজন— সেজতো চাই হাতেকলমে শিক্ষার প্রচলন। শিক্ষকদের প্রধান ওণ হল দরদ ও ব্যক্তিত্ব। শিক্ষাব্যবস্থার তিনটি উপাদান: ১. শিক্ষকের ব্যক্তিত্ব; ২. শিক্ষার উপযুক্ত প্রণালী এবং ৩. শিক্ষার বিষয় ও পাঠাপুস্তক। ৩৬

ছাত্রজীবনে তিনি উপলব্ধি করেছিলেন যে অভারতীয় বিভালয়ে ছাত্রদের পাঠালে তাদের স্বাভাবিক মনের বিকাশ ব্যাহত হয়। ইংরেজ শিক্ষকদের দিয়ে এদেশে বিভালয় পরিচালনার প্রচেষ্টা সেই কারণে ক্ষতিকর। দেশের অবস্থা ও প্রয়োজনের দিকে লক্ষ রেখে শিক্ষাব্যবস্থা প্রবর্তিত হওয়া বাঞ্ছনীয়। তিনি লিখেছেন: 'প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্রের সাংস্কৃতিক মিলনের যথার্থ মনস্তাব্ধিক উপায় শৈশবাবস্থায় ভারতীয় ছেলেদের উপর জাের করিয়া ইংরাজী শিক্ষা চাপাইয়া দেওয়া নয়, বরং তাহারা বয়োপ্রাপ হইলে তাহাদিগকে ব্যক্তিগতভাবে পশ্চিমের ঘনিষ্ঠ সংস্পর্শে আনিতে হইবে; তাহা হইলে তাহারা নিজেরাই বিচার করিতে পারিবে যে, প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্যে কোনটা ভাল এবং কোন্টা মন্দ'। 'ব্রু

তরুণ ও যুবকদের দৈহিক, মানসিক প্রভৃতি বিষয়ের উন্নতিকল্পে স্ভাষচন্দ্র তাদের জন্মে নানাধরনের প্রতিষ্ঠান গঠনে বিশেষ উৎসাহী ও যতুবান হয়েছিলেন।

#### সাত: গান্ধী ও স্থভাষচক্র

গান্ধী সম্পর্কে স্থভাষচন্দ্রের মনোভাবে পারম্পর্যের অভাব দেখা যায়। কথনও তিনি গান্ধীকে জাতির জনক হিদাবে তার আশীর্বাণী চেয়েছেন— কথনও বা গান্ধীর ঘারা ভারতের 'salvation' হবে না বলে তাঁকে নস্থাৎ করে দিয়েছেন। বস্তুতঃ গান্ধীর সঙ্গে স্থভাষচন্দ্রের অমিলের চেয়ে মিলই ছিল বেশি। পার্থক্য কেবল ভিন্ন পথে তাঁরা একই লক্ষ্যে পৌছতে চেয়েছিলেন। উভয়েরই প্রেরণার উৎস ছিল গীতার বাণী। ভারতের সনাতন ঐতিহ্য ও আধ্যাত্মিক ম্লাবন্তায় উভয়েই বিশ্বাসী ছিলেন। উভয়েই মনে করতেন যে প্রেমই আধ্যাত্মিক ম্লাব্যায়ের মর্মকথা। এই আধ্যাত্মিক মানবতাবোধেই ত্জনের মিল লক্ষণীয়। ভারতীয় ঐতিহ্য ও ভাবধারার সমন্বয়ে ত্জনেই সামাজিক পুনর্গঠনের কথা চিম্ভা করেছিলেন। তাঁদের সমন্বয়ী আদর্শ কেবল রূপায়ণের ভিন্ন পথ খুঁজেছে। ত্র্

সত্যের প্রতি গান্ধীর অবিচল নিষ্ঠা ক্লান্তিবিহীন প্রয়াস ও মানবিক হাদয়বন্তার উদ্দেশে স্থভাষচন্দ্র প্রণতি জানান। কংগ্রেসকে ঐক্যবদ্ধ রাথা ও দেশের জনজাগরণে গান্ধীর অবদানকে স্থভাষচন্দ্র অস্বীকার করেন নি। ত্রিপুরী কংগ্রেসের প্রাক্তালেও তিনি গান্ধীকে ভারতের সর্বোক্তম নেতা বলে অভিহিত করেন। ৩৯ এমনকি ফরওয়ার্ড ব্লক স্থাপনের সময়েও গান্ধী প্রবর্তিত কর্মপন্থা অনুসরণের সিদ্ধান্ত তিনি ঘোষণা করেছিলেন। ১৫

এতৎসত্ত্বেও তিনি গান্ধীবাদীতে পরিণত হন নি। এর কারণ যত না দার্শনিক তার চেয়ে অনেক বেশি ব্যাবহারিক রাজনীতি। গান্ধী প্রদর্শিত কর্মপন্থা মনঃপ্ত না হওয়ার কারণশ্বরূপ স্থভাষচন্দ্র বলেছেন:

- চালকের চেয়ে চালিতের চরিত্রই শক্তির মান নিধারণ করে। বহু নেতাই গান্ধীর চেয়ে অনেক কম সংখ্যক অনুগামী নিয়ে সফল হয়েছেন।
- ২. গান্ধী দেশের লোকের মন বৃষতেই ব্যস্ত। বিদেশীদের মন বোঝার চেষ্টা করেন নি। তাদের কাছে তার যুক্তিভাবনা অবোধা।
- সব তাদ ফেলে থেলার মতো নীতি এক্ষেত্রে অচল। ইংরেজের দক্ষে
  রাজনীতির কুটনৈতিক চাল চালা দরকার।
- গান্ধী আন্তর্জাতিক অস্ত্র-প্রয়োগে অক্ষম হয়েছেন। অহিংসার পথে স্বাধীনতা

  অর্জন করতে হলে কূটনীতি ও আন্তর্জাতিক প্রচারকর্ম অপরিহার্য।
- পরস্পরবিরোধী স্বার্থের নিক্ষল ঐক্যাসাধন প্রচেষ্টা গান্ধীর বার্থতার অন্ততম কারণ। রাজনীতির লড়াইয়ে সেটা শক্তির পরিবর্তে ত্র্বলতার কারণ হয়ে দাঁড়ায়। মৃক্তিযুদ্ধে চাই বিপ্লবী ও জ্ঞাজিমনোভাবাপয় কর্মিদল, যারা যে-কোনও ক্টাম্বীকার করতে প্রস্তত।

বাস্তববাদী হওয়ার দরুন স্থভাষচন্দ্র গান্ধীর নীতিনিষ্ঠ আদর্শবাদকে মেনে
নিতে পারেন নি। মনে করতেন রাজনৈতিক বিষয়গুলিকে অহেতৃক নৈতিক
মাপকাঠিতে ধোঁায়াটে করে তোলা হচ্ছে। স্থভাষচন্দ্র আন্ত কার্যকারিতার
দৃষ্টিতে রাজনীতিকে নিছক পাওনাগণ্ডা আদায়ের একটা পদ্ধা হিদাবে দেখতেন।
তাঁর মতে গান্ধীবাদ শুরু একটি পথই বাতলেছে, সেটি হল সত্যাগ্রহ— তার মধ্যে
না আছে কোনও স্থাপষ্ট সমাজদর্শন, না-কোনও পুর্ণাঙ্গ কার্যক্রম। স্থভাষচন্দ্র
চেয়েছিলেন সমাজতান্ত্রিক আন্দোলনের কর্মপন্থা।

গান্ধীর জ্ঞানতত্ব অযুক্তির ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত বলে স্থাবচন্দ্র মনে করতেন। ঈশবের সদিচ্ছায় বিশ্বাসী গান্ধী ভাবতেন 'one step is enough for me'। গান্ধীর দৃষ্টিতে শুভ লক্ষ্যে পৌছতে হলে মাধ্যমটাও সং (means justifies the end) হওয়া বাস্থনীয়। বাস্তববাদী স্থভাবচন্দ্র দেশের আশু লক্ষ্যবস্থ অন্থযায়ী এক যুক্তিনির্ভর চিত্র কল্পনা করেন এবং তাকে আয়ত করার তাগিদে যে কোনও মাধ্যম (end justifies the means) অবলম্বন করতে প্রস্তুত ছিলেন।

গান্ধীর 'intuition' ও 'inner voice' স্থভাষ্চন্দ্রের কাছে বোধগ্যা হত না। রাজনৈতিক শক্তিসঞ্জয় ও কূটনৈতিক কোশল প্রয়োগই ছিল তার কর্মসূচীর অঙ্গ। গান্ধীবিরোধী স্বরাজ্যদলের প্রতিষ্ঠাকে স্থভাষ্চন্দ্র যুক্তিসম্মত প্রতিক্রিয়ারূপে দেখেছিলেন। দেশবন্ধু, লালা লাজ্পৎ ও মতিলাল নেহরুর মৃত্যুর পর ভারতের রাজনৈতিক কার্যধারা যুক্তিবিহীন গান্ধীবাদী নেতৃত্বে প্রভাবিত হয়েছে। যুক্তিবাদী কিছু মানুষ গান্ধী বিরোধী হলে কি হবে, অসীম শ্রন্ধা ও ভাবাবেগে বিগলিত জনসাধারণ গান্ধীর সম্মোহনে আচ্ছন্ন। ৪২

ক্রভাষচন্দ্র গান্ধীর সমালোচনা করে বলেছেন যে জেনেই হোক বা না জেনেই হোক গান্ধী ভারতীয়দের এক মস্ত ত্বলতার স্থাোগ নিয়ে থাকেন। এদেশে সাধুসন্নাাসীদের উপর লোকের অগাধ ভক্তি। সন্নাাসীদের মত বেশভ্ষা ধারণ করায় গান্ধী অপরিসীম সমর্থন ও জনপ্রিয়ভার অধিকারী হয়েছেন। মামুষের স্বাধীন চিস্তাশক্তি ও বাস্তব দৃষ্টিভঙ্গী সৃষ্টির পরিবর্তে ভাদের ভাবাবেগ ও ত্বলতার স্থাোগ গ্রহণ করা যুক্তিহীন বাজনৈতিক পদ্ম ছাড়া আর কিছু নয়। ৪৩

অবিসংবাদী নেতা হিদাবে গান্ধী নানা মত ও সম্প্রদায়ের ঐক্য ও সম্প্রীতি সাধনে তৎপর থাকতেন এবং তাদের সংঘর্ষকে প্রশমিত করতেন। তিনি একাধারে দ্বমিদারের প্রতিনিধি, আবার ক্রমকেরও প্রতিভূ ছিলেন—পুঁ দ্বিপতিরাও তাঁকে নেতা মনে করত, আবার শ্রমিকেরাও তাঁকে নেতারূপে বরণ করে। স্থভাষচন্দ্র শ্রেণীসংঘর্ষ না চাইলেও নির্বিত্ত বনাম বিত্তবানদের শ্রেণীগত স্বার্থ ও বৈষম্য সম্পর্কে সচেতন ছিলেন। ধনী ও বিত্তবানেরা ইংরেজের সঙ্গে যে আঁতাত করতে পারে তাঁর সে-আশকার কথা পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে। তাই গান্ধীর নেতৃত্বে পরম্পরবিরোধী দল ও মতের সমন্বয়-প্রচেষ্টাকে তিনি এক মন্ত গোঁজামিল বলে মনে করতেন। এবং সে-কারণেই দেশের পরিবর্তনকামী সংগ্রামী মাহুষদের নিয়ে তিনি এক স্বতন্ত্র দল গঠনের প্রয়োজন বহু পূর্বেই অক্যতব করেছিলেন। গান্ধীর

প্রভাবমৃক্ত এই দলই দেশের মৃক্তি সাধন করবে। তাঁর মতে 'India's salvation will not be achieved under his (গান্ধীর) leadership'। १८०

কেবল অহিংস পন্থা আঁকড়ে থাকলে স্থবাজ আসবে না বলে স্থভাষচন্দ্র মনে করতেন। অহিংস সভ্যাগ্রহ জনচেতনাকে জাগ্রত করতে পারে; কিন্তু একমার তার সাহায্যে স্বাধীনতা অর্জন করা অসম্ভব। অহিংস কার্যক্রমকে সম্প্রসারণের জন্ত হরিপুরা ভাষণে স্থভাষচন্দ্র ভূটি অতিরিক্ত পন্থা সংযোজন করতে চেয়েছিলেন: ১. ক্টনীতি; ২. আন্তর্জাতিক প্রচার অভিযান। এবিষয়ে বহু পূর্বে গুরু দেশবন্ধু ও মতিলাল নেহকু তাঁকে প্রভাবিত করেছিলেন। গান্ধী দেশেই স্থসংগঠিত কার্যধারা বজায় রাথা এবং উৎকৃষ্ট কাজের দৃষ্টান্ত স্থাপনে অধিক উৎসাহী ছিলেন।

শ্বহিংসা গান্ধীনীতির মৃলকথা। পক্ষান্তরে স্থভাষচন্দ্রের চিস্তায় অহিংসা সময়বিশেষের একটি পদ্বামাত্র। গান্ধীর দৃষ্টিতে সত্য ও অহিংসা বাতীত প্রেমের প্রতিষ্ঠা সম্ভব নয়— অহিংসাকে জীবনের মন্ত্রন্ধপে গ্রহণ করলে সত্য ও প্রেমের প্রতিষ্ঠা হবে সর্বত্র। অক্তদিকে ইতিহাসের ঘান্দ্রিক ব্যাখ্যায় বিশ্বাসী স্থভাষচন্দ্র উপলব্ধি করেন যে ঘাতপ্রতিঘাতের আশ্রয়ে ইতিহাস এগিয়ে চলে এবং চিরন্তন ছন্দ্র ও সমন্বয়ের মধ্যে দিয়েই প্রেম অবিরাম আত্মপ্রকাশ করে— দেখানে হিংসা ও অহিংসার মধ্যে কোনও সীমারেখা টানা যায় না। চিরন্তনের মাপকাঠিতে হিংসা ও অহিংসার প্রশ্ন আপেন্দিক। প্রগতির বিধান তথা বিশ্বজীবনের ধর্ম ও বিবর্তনের ধারায় হিংসা ও অহিংসার প্রশ্ন মীমাংসিত হয়। এবিষয়ে হেগেলীয় চিন্তা তাঁকে প্রভাবিত করেছিল।

গান্ধীর বিকেন্দ্রিক অর্থনীতি, আধুনিক শিল্পোন্নয়নের পরিবর্তে থাদি ও কুটির শিল্প, অছিবাদ ইত্যাদি স্বভাষচন্দ্র গ্রহণ করেন নি। স্বভাষচন্দ্র কুটিরশিল্পের উন্নয়নের সঙ্গে শিল্পের আধুনিকীকরণের পক্ষপাতী ছিলেন। গান্ধী সমৃদ্য বিষয়কেই তাঁর দার্শনিক তরের প্রেক্ষাপটে দেখেছেন। স্বভাষচন্দ্র দেখেছেন আন্ত সমস্তা ও বাস্তব কার্যকারিতার দিক থেকে।

## আট: স্থভাষচন্দ্র ও ফ্যাদিবাদ

স্থভাষচন্দ্রের চিস্তায় ফ্যাসিবাদী প্রভাব স্থপরিস্ফুট। তবুও তাঁকে প্রাপ্রিফাসিন্ট বলা যায় কিনা সে-বিষয়ে বিস্তর বাদাহ্যবাদ আছে। বিদেশা শাদন গেকে দেশকে মৃক্ত করাই ছিল তাঁর জীবনের একমাত্র স্বপ্ন ও সাধনা। সেজন্তে সন্ভাব্য যে কোনও পথেই যেতে তিনি প্রস্তুত ছিলেন। বিশ্বের দরবারে দেশের এই মৃক্তির আকাজ্ফাকে জানাবার জন্ত সদাই তিনি চিন্তা করতেন। বহির্ভারতে এবিষয়ে সহাহত্তিশীল বন্ধু তিনি খুঁছেছিলেন এবং শেষাবধি একথা তিনি উপলব্ধি করেন যে বাইরের প্রত্যক্ষ সাহায্য ছাড়া দেশের মৃক্তি সাধিত হবে না। সকল পথই যথন দেখেছিলেন কন্ধ তথন তিনি ক্যাসিন্টদের কাছে সাহায্যপ্রার্থী হন। তবে একথাও প্রস্তুত স্থর্তব্য যে অক্ষাক্তির সঙ্গে যোগ দেবার আগে তিনি সোভিয়েত সাহায্যের প্রত্যাশা করেন; এমনকি যুদ্ধে প্রাজয়ের পর্ব্ তিনি সোভিয়েত দেশে চলে যাবার কথা চিন্তা করেছিলেন। কাছেই তাঁর কাছে কোন 'ইজম' অপেক্ষা দেশের মৃক্তিই ছিল প্রধান ও একমাত্র প্রশ্ন।

বস্তৃত: স্বভাষচন্দ্রের ফ্যাসিবাদ সম্পর্কে সমাক ধারণা ও ভার আক্রমণাত্মক রূপের পরিচয় ঘটে বহু পরে। একথার আভাস পাওয়া যায় পরবর্তীকালের নানা উক্তি এবং বিশেষ করে ব্রিটিশ কমিউনিস্ট নেতা রজনী পাম দত্তের সঙ্গে এক সাক্ষাৎকারের বিবরণীতে। <sup>৪৫</sup> তার আগে স্থভাবচন্দ্রের মানসিক গঠন ও প্রবণতা দেখা দরকার। ছোটবেলা থেকেই তিনি নিয়মান্ত্রবর্তিতা ও ফোজি রীতিনীতির অহরাগী ছিলেন। হেগেলের দর্শন থেকে উত্তরকালে সমষ্টিবাদী চিস্তা আহরণ করেন। শীমিত দময়ে কার্যদিদ্ধি ও দেশের পুনর্গঠনের জ্বন্ত তিনি লৌহকঠোর বাবস্থা ও একনায়কতন্ত্রের উপযোগিতা প্রতাক্ষকরেন। সে ব্যাপারে মুদোলিনিকে তাঁর আদর্শ মনে হয়েছিল। গান্ধী ইতালিতে মুসোলিনির সঙ্গে সাক্ষাৎ না করায় স্থভাষচন্দ্র থেদ প্রকাশ করেন। ফ্যাসিফদের ক্রত দেশোলয়নের প্রয়াস তাঁকে একদিকে যেমন মৃধ করেছিল তেমনি ইংরেজের সঙ্গে তাদের বৈরিতাও তাঁকে ফ্যাসিন্টদের অমুরাগী করে তোলে। জওহরলাল লিখেছেন: 'He did not approve of any step being taken by the Congress which was anti Japanese or anti-German or anti-Italian... We passed many resolutions and organized many demonstrations of which he did not approve during the period of his Presidentship...' | 8 %

স্থভাষচন্দ্রের ফ্যাদিবাদী প্রবণতার সমর্থনে নীচের উদ্ধৃতিগুলি লক্ষণীয়:

এক: 'Superman-এর যে-রূপ জার্মাণ দার্শনিক Nietzsche (নীটশ)
দিয়াছেন অথবা ভারতের কোনও মনীধী দিবার চেষ্টা করিয়াছেন তাহা
আপনারা অথও সতা বলিয়া গ্রহণ না করিতে পারেন— কিন্তু তাঁদের উদ্দেশ্ত যে
সাধু ও মহন্য জাতির পক্ষে কল্যাণকর এবং তাঁদের প্রচেষ্টা যে প্রশংসনীয় দে
বিষয়ে কোনও সন্দেহ নাই'। ('নৃতনের সন্ধান'। পৃ ১০-১১)

তৃই: 'আমরা ভূলিয়া গিয়াছিলাম Collective দাধনা বা দমষ্টিগত দাধনা; আমরা ভূলিয়া গিয়াছিলাম যে জাতিকে বাদ দিয়া যে দাধনা— দে দাধনার কোনও দার্থকতা নাই। ... আদর্শের চরণে নিজেকে আত্মসমর্পণ করিতে হইবে—
ঐ আদর্শের অক্সরণে নিজেকে নিংশেষে বিলাইয়া দিতে হইবে। আদর্শের চরণে আত্মবলিদান করিতে পারিলে— মান্তবের চিন্তা, কথা ও কার্যা— এক ফ্রেরে বাঁধা হইবে।' ('নৃতনের দক্ষান'। পূ ৮২-৮৩)

তিন: 'অরাজকতা দমন করে স্বাধীন ভারতের ঐক্য ও অথগুতা বঞ্চার রাথবার জন্ম মধ্য ভিক্টোরিয় গণতন্ত্র নয়, সামরিক নিয়মান্তবর্তিতা দারা আবন্ধ শক্তিশালী একদলীয় সরকার।' (সাম্যবাদী সংঘের কার্যক্রম। সংখ্যা ৮)।

চার : 'সমাঙ্গতান্ত্রিক ভিত্তিতে অর্থ নৈতিক পরিকল্পনা করতে হলে তথাকণিত গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রের দ্বারা চলবে না।'(অনিল রায়। 'নেতাঙ্গীর জীবনবাদ'। পৃ ২৩)

পাচ: 'ভারতবর্ষের রোগ একটা নয়। তার এত রকমের রাজনৈতিক ব্যাধি একমাত্র একজন নির্মম ডিক্টেটরই সারাতে পারে।' (হিউ টয়। 'ব্যাদ্রকেতন'। পু৮৪)

ছয়: 'মার্কদীয় সমাজতন্ত্র ধোল আনা আন্তর্জাতিক। জাতীয়তাবাদের ধঙ্গে মার্কদীয় সমাজতন্ত্রের সম্পর্ক নাই। এক্ষেত্রে বরং ফ্যাদীবাদ বা নাৎদীবাদের সঙ্গে স্থভাষের দাদৃশু আছে।' (অনিল রায়। 'নেতান্ধীর জীবনবাদ'। পৃ ৪০)

ক্সভাষচন্দ্রের ফ্যাসিনাদে যে-অরুচি ছিল তারও সমর্থনে নানা যুক্তি ও উলি দেখানো যায়:

এক: 'হিটলারবাদের আমি বিরোধী, তা' সে হিটলারতন্ত্র কংগ্রেসের মধ্যেই থাকুক বা অন্ত দেশেই থাকুক। আমার মনে হয়, হিটলারবাদের হাত থেকে বাঁচবার একমাত্র উপায় হলো সমাজতন্ত্র।' (অনিল রায়। 'নেভান্ধীর জীবনবাদ'। পূ ৩২)

ত্ই: 'দূর প্রাচ্য থেকে ছাপান পাশ্চান্তা শক্তিকে তাড়াতে চায়। কিন্তু এই

পাশ্চান্তা তাড়ানো কি বিনা সাম্রাজ্ঞাবাদ করা চলে না ? চীনের মত প্রাচীন সভ্য একটা জাতকে আক্রমণ না করলেই চলতো না ? না, না, জাপানের ক্লতিত্বের যতই প্রশংসা করি না কেন, আমাদের সমস্ত অন্তঃকরণ চীনের এই বিপদের সময়ে চীনেরই কাছে যাবে।'(অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পূ ৪০)

তিন: দেশকে স্বাধীন করার জন্যে তিনি এতই অস্থির হয়ে পড়েন যে ফাাসিন্ট শিবিরে সাহায্যের আশায় যোগ দেন। রাজনীতির ক্ষেত্রে এরূপ করিধা গ্রহণ নতুন কিন্তু নয়। দ্টালিনও হিটলারের সঙ্গে চুক্তি করেছিলেন। জার্মানিতে কমিউনিন্টরাও হিটলারকে ক্ষমতায় আসতে সাহায্য করেছিল সোসাল ভেমোক্রাটদের প্রতিপত্তি নই করার জন্যে। " কমিউনিন্ট চীনও ধর্মীয় রাষ্ট্র পাকিস্তানকে সমর্থন করে।

চার: স্থাবচন্দ্রের চিন্তায় ফ্যাদিবাদী উগ্রতা অসপস্থিত। তিনি সাম্রাজ্য-বাদকে চিরকাল নিন্দা করেছেন— ফ্যাদিস্টরা উগ্রতর সাম্রাজ্যবাদী। তাছাড়া তিনি তাদের জাতিশ্রেষ্ঠতা তত্ত্বের বিরোধী ছিলেন। লাঞ্ছিত, নিপীড়িত মান্তবের জন্তে চিরকাল তাঁর মর্যবেদনা ব্যক্ত হয়েছে।

পাঁচ: বৈষ্ণব প্রেম ও প্রীতির ভাবধারায় প্রভাবিত স্থভাবচন্দ্র ফ্যাদিবাদী দর্শনের প্রত্যয়ে অধিনেতার ইচ্ছাশক্তি ও অন্তভৃতিতত্ত্ব নিশ্চয় গ্রহণ করতেন না। তাদের দর্শন ও রাজনীতির বহু মৌলিক বিষয় তাঁর মধ্যে অবর্তমান ছিল। সাময়িক প্রয়োজনের তাড়নায় তিনি তাদের অন্তকরণে পার্লামেন্টারি গণতন্ত্রের বিরোধিতা করেছেন ও তাদের কিছু রীতিনীতি অবলম্বন করেছেন।

ব্রিটেনে ভিক্টোরীয় গণতম্ব কিংবা ফরাসিদের বুর্জোয়া গণতদ্বে ভিনি অনাস্থা প্রকাশ করেন। তিনি ফ্যাসিবাদের মধ্যে কিছু গুণ দেখেছিলেন; এবং কমিউনিজমের মধ্যেও অফুরপ কিছু গুণ প্রত্যক্ষ করে উভয়ের সমধ্যে এক স্বতম্ব মতবাদ প্রচার করেন। ফ্যাসিজম ও কমিউনিজমের এই সমধ্য়েচিস্তা বেশ গোলমেলে। কারণ তাদের মূলগত দার্শনিক প্রভেদ।

স্থাৰচন্দ্ৰের জাতীয়তাবাদী সমাজতন্ত্র ও জার্মান নাৎসিদের গ্যাশন্তাল দোসালিজমের মধ্যে কিছুটা মিল আছে। স্থভাষবাদী মতবাদের বিশিষ্ট প্রবক্তা অনিল রায় সামাবাদী সংঘের কার্যক্রম আলোচনা প্রসঙ্গে লিখেছেন: 'এই সংক্ষিপ্ত কার্যক্রম থেকে দেখা যায় স্থভাষ তথাকথিত গণতন্ত্রে বিশ্বাসী নন। ক্যাসীবাদ ও মার্কসবাদের সাংগঠনিক নীতির মধ্যে ঘৃটি বিষয়ে খুব মিল আছে। এরা উভয়েই বৈরতান্ত্রিক (authoritarian) বা সমগ্রতান্ত্রিক (totalitarian) রাষ্ট্রে বিশ্বাসী। ভাছাড়া রাষ্ট্রনিমন্ত্রিত আথিক পরিকল্পনা এদের ত্য়েরই সমাজগঠনের ভিত্তি।

স্থভাষ এই চটিই গ্রহণ করেছেন। ভাছাড়া জাতীয়ভাবাদ স্থভাষের মৃলভক্ত।

এক্ষেত্রে ক্যাসীবাদের সজে আংশিক মিল রয়েছে স্থভাষবাদের। কিন্তু

সমাজভন্তরবাদও সভাষের মৌলিক নীতি; এদিক দিয়ে মাকসবাদের সঙ্গেও মিল

রয়েছে স্থভাষের। উপরের প্রপ্রামে 'সমাজভন্তর' শক্ষার উল্লেখ নেই। কিন্তু

জমিদারী প্রথার উল্ছেদ, জনতার পূর্ণ আর্থিক মৃক্তি, এবং কিদান মজুরদের পক্ষেও
পুঁজিবাদের বিক্তের পান্তর প্রথাকার ব্য়েছে। ফ্যাসীবাদ ও মাক্সবাদের

সঙ্গে স্থভাষের সাদ্ভা থাকলেও গুরুতর পার্থকাও রয়েছে। স্থভাষের জাতীয়ভাবাদ

ভ সমাজভন্তরবাদ এই চই-ই নানা বৈশিষ্টো ও স্বকীয়ভায় একেবারে স্বাভন্তায়তা। "প্র

### নয়: স্কৃতিষ্টিকের সমন্বয়বাদ

'য়াশনাল সোদালিজম ও কমিউনিজমের সমন্বয়ই আমাদের রাষ্ট্রদর্শন হওয়া উচিত' বলে স্বভাষচন্দ্র মনে করতেন। বহু পূর্বেই তিনি বলেছিলেন যে 'পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চলে প্রচলিত বাবস্থার সমহয়দাধন করে আমাদের নৃতন একটি রাষ্ট্র-বাবস্থার উদ্ভব করতে হবে'। ৪৯ এ-চিন্তার তরগত যৌক্তিকতা প্রসঙ্গে বলেন: 'বিবর্তনের একেবারে শেষস্তরে এসে না পৌচালে কিংবা বিবর্তনকে একেবারে অস্বীকার না করলে, একথা বলবার কোনও যুক্তিই নেই যে আমাদের দামনে কেবল তৃটি বিকল্প ও তৃটি পথই মাত্র আছে, তার মধ্যেই বেছে নিতে হবে। হেগেলীয় বা বার্গদোনীয় বা অন্ত কোনও ধরনের বিবর্তনই মানি না কেন, কোনও ক্ষেত্রেই একণা মনে করবার কারণ নেই যে স্বৃষ্টি শেষ হয়ে এসেছে। সকল দিক বিবেচনা করে এই মতই শীকার করতে হয় যে বিশ্ব ইতিহাসের প্রবর্তী স্তারে কম্নানিজম ও ফাাদীজমের একটা সমন্বয়স্ত্রেই হবে'। ও

ক্যানিজম ও কমিউনিজমের কলাণকর বিষয়গুলির তুলনা করে তিনি দেখিয়ে-ছেন দে 'চ্টি ব্যবস্থাই গণতন্ত্রবিরোধী অথবা একনায়কত্ববাদী। চ্টি ব্যবস্থাই পুঁজিবাদবিরোধী। কিন্তু এই মিল সত্ত্বেও কয়েকটি ব্যাপারে তাদের মধ্যে পার্থকা বর্তমান অ্যাশন্তাল দোসালিজম জাতীয় একা ও সংহতিবিধানে এবং জন-সাধারণের অবস্থার উন্নতিসাধনে সমর্থ হয়েছে'। ফ্যানিবাদে পুঁজিবাদী অর্থ নৈতিক কাঠামোর সংস্কার সাধন না হওয়ায় এ ব্যবস্থায় তাঁর আপত্তি ছিল। অপর্বিদকে কমিউনিজমের ভিত্তিতে গঠিত সোভিয়েত সমাজব্যবস্থায় অর্থ নৈতিক পরিকল্পনার প্রবর্তন ও ব্যক্তিগত মালিকানার বিলোপ তাঁকে আরুষ্ট করেছিল। কমিউনিজমে জাতীয়তাবাদের স্থান নেই, ধর্মের কদর নেই, শ্রমিক ছাড়া অন্ত শ্রেণীর মান্তব্যে গুরুত্ব নেই ও ইতিহাসের অর্থ নৈতিক ব্যাখ্যাকেই শুধুমাত্র গ্রহণ করায় ভাতেও তাঁর পূর্ণ সমর্থন ছিল না। তাই তিনি ঐ তৃটির নিম্বর্থ সমন্থিত করে তাঁর সামাবাদী বা সমন্থয়ী রাষ্ট্রদর্শন প্রচার করেন। তত্তগতভাবে তিনি এই মতবাদের সমর্থনে বলেছেন: 'ক্রিয়া ও প্রতিক্রিয়ার যে ঘন্দ, মহন্তর কোনও সমন্থয়ের মধ্যেই তার নির্ভিসাধন করতে হবে। ঘন্দনীতি সেই কথাই বলে। এ যদি না করা হয় তো, মানবপ্রগতি কদ্মশ্রোত হয়ে পড়বে। ভারতবর্ষে তাই রাজনৈতিক ও সামাজিক বিবর্তনের পরবর্তী পর্যায়ে উত্তীর্ণ হবার জন্তই চেষ্টা করা যাবে'। বি

স্থাধনাদী সমাজতন্ত্র বাাখ্যা করতে গিয়ে অনিল রায় লিথেছেন: 'ক্যাসীবাদের একটা মূল উপাদান হলো জাভীয়ভাবাদ। সমাজতন্ত্রের সঙ্গে সভাষচন্দ্র
জাভীয়ভাবাদকে যুক্ত করেছেন। এটাই স্থভাষী সামাবাদের অক্সতম সমন্বয়।'
প্রাচীন ভারতের ঐতিহ্যাশ্রমী স্থভাষবাদী চিন্তাকে তিনি আরও বিশ্লেষণ করেছেন
এই বলে: 'স্থভাষচন্দ্রের সামাবাদ হলো ভারতবর্ষীয় ঐতিহ্যের উপর প্রতিষ্ঠিত
নব সমাজতন্ত্রবাদ। একদিকে গান্ধীবাদের আতিশ্যা, অক্সদিকে মার্কস্বাদের
আতিশ্যা। এই তই মত্তবাদের বাইরে তিনি তৃতীয় মত্তবাদ 'সমাজতন্ত্রের'
পরিকল্পনা করেছেন। কিন্ধ এই সমাজতন্ত্রের ভারতবর্ষের আদর্শের মধ্যেই
রয়েছে। ভারতীয় সংস্কৃতি ও ঐতিহ্যের মূল তব্তের উপরেই এই সমাজতন্ত্রের
ভিত্তি স্থাপন করা হবে। সমাজতন্ত্রের সঙ্গে জীবনের অক্যান্স দিকের সমন্বয়ই
এনুগের কালধর্ম। স্থভাষচন্দ্রের সাম্যবাদ সেই আদর্শের বাহক এবং সেই
সমন্বরেরই ধারক'। ব

সভাষচন্দ্রের ভারতীয় রাজনীতির দ্বান্দ্রিক বিচারবিশ্লেষণ ও বামপন্থী দলের ভূমিকা দম্পর্কে তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী ইতিপূর্বে আলোচিত হয়েছে। কংগ্রেদকে তিনি পাঁচমিশালী মতের এক প্লাটফর্ম হিদাবে দেখেছেন। স্প্রস্তু ও স্থানিদ্ধি একটি আদর্শকে দামনে রেখে বাস্তব অবস্থা অস্থযায়ী স্বাধীনতা সংগ্রামকে পরিচালনার জন্মে তিনি একটি স্বসংগঠিত ও শক্তিশালী বামপন্থী দলের প্রয়োজন বহু আগেই অস্তব্য করেছিলেন। প্রথমে তিনি কংগ্রেদের ভিতরে থেকেই তার

প্রাণী বামপন্ধী বিভিন্ন দল্ভনিকে একটি দলের অধানে ঐকাবন্ধ করার প্রাণী হন এবং কংগ্রেদের আনন ও কম্প্রচাকের মেনে নেন। তিনি বলেছিলেন: 'The Forward Block will function as an integral part of the Congress. It will accept the present constitution of the Congress— its creed, policy and programme. It will cherish the highest respect and regard for Mahatma Gandhi's personality and complete faith in his political doctrine of non-violent non-cooperation'। \*\*

কথাটি বলেছিলেন বিপুরী কংগ্রেসের পর। বিপুরীতে সন্তাপতিপদে তিনিপুননির্বাচিত হন বটে, কিন্তু তার সমর্থকেরা এ. আই. সি. সি.-তে সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভ করতে পারে নি এবং হাই কম্যান্তের সক্ষেপ্ত তার বিবোধ তীর আকার ধারণ করে। সেজলেই মৃলভঃ এই দলের প্রয়োজন অহস্ত হয়। তিনি চটি কর্তব্য স্থির করেন— প্রথমতঃ কংগ্রেসের মধ্যে বৈপ্লবিক চেতনার স্বান্তি প্রতিষ্ঠিতঃ আমৃল পরিবভনের দাবিতে দেশব্যাপী গণসংগ্রামের প্রস্তৃতি। সেজলে ছাত্র ও মৃত্ব সংগঠন, ভলান্তিয়ার দল, কিমাণ সভা ও ট্রেড ইউনিয়ন কংগ্রেসকে এই কাজে লাগাতে চান।

ফভাষচন্দ্রের বামপন্থী ঐকোর প্রচেষ্টা বার্থ হয়। ফরওয়ার্ড রকও জমে কংগ্রেস থেকে পূথক হয়ে একটি পাটিতে পরিণত হয়। ইতিমধ্যে কংগ্রেসের অসমতি স্তেও নিথিল ভারত দিবস অনুদানে অংশ গ্রহণ করায় ফ্রভাষচন্দ্রকেক গ্রেস থেকে সাসপ্রের করা হয়েছিল। ফরওয়ার্ড রকেরও কার্যকলাপ হয়ে দিড়ায় আরও পাই ও প্রভাজ। তিনি বলেন: 'দক্ষিপদন্ধী আন্দোলনের সঙ্গোদ্ধাপন্থীদের যে সম্পর্ক, বামপন্থী আন্দোলনের সঙ্গোদ্ধাপন্থীদের যে সম্পর্ক, বামপন্থী আন্দোলনের সঙ্গে ফরওয়ার্ড রকের সম্পর্কও ঠিক তা-ই। দার্শনিক ভাষায় বলা যায়, ফরওয়ার্ড রককে গান্ধাপন্থীদের 'প্রতিক্রিয়া' (antithesis) বলে গল্য করা যেতে পারে।' রকের 'স্থাকা সম্পর্কে অনেকের ভূল ধারণা ও প্রচারের বিক্তে ভিনি বলেন: The role of the Forward Block in Indian history is not that of His Majesty's opposition. We have seen remarks to the effect that the aim of the Forward Block is merely to ginger up the present policy and programme of the Congress. There could be no greater misunderstanding than this. The Block stands for something positive and dynamic'।"

রকের প্রতিষ্ঠা হয় ১৯৩৯ সালের মে মাসে এবং ১৯৪০ সালের জুন মাসে নাগপুরে অক্টিত দিতীয় সর্বভারতীয় সম্মেলনে এই দলকে একটি পার্টি বলে ঘোষণা করা হয়। স্বাধীনতা অর্জনের জন্তে আপসহীন সংগ্রাম এবং সংগ্রামোত্তর কালে সামাজিক পুনর্গঠনই হয় তার আদর্শ: ১. পূর্ণ জাতীয় স্বাধীনতা, এবং সেই স্বাধীনতা অর্জনের জন্ত আপসহীন সামাজাবাদবিরোধী সংগ্রাম;
২. সম্পূর্ণরূপে আধুনিক ও সমাজবাদী রাষ্ট্র; ৩. দেশের অর্থনৈতিক পুনরুজীবনের জন্ত বিজ্ঞানস্মত পস্থায় ব্যাপক শিল্পোৎপাদন; ৪. উৎপাদন ও বন্টন-ব্যবস্থার সামাজিক মালিকানা ও নিয়ম্বণ; ৫. ধর্মোপাসনার ব্যাপারে ব্যক্তিগত স্বাধীনতা; ৬. সকলের জন্ত সমান অধিকার; ৭. ভারতীয় সমাজের সর্বশ্রেণীর ভাষাগত ও সাংস্কৃতিক স্বাধীনতা; ৮. স্বাধীন ভারতে নববিধান গঠনে সাম্য ও সামাজিক ন্যামবিচার-নীতির প্রয়োগ। ৫০

## দশ: উপসংহার

ত্রিপুরী কংগ্রেমের পর স্থভাষচন্দ্রের মনে এক তীব্র অবসাদ দেখা দিয়েছিল। রাজনীতির দলাদলি ও নোংরামি তাঁর মনে সৃষ্টি করে তিক্র বীতস্পৃহা। সেই সময়ে তিনি লিখেছিলেন: Owing to the morally sickening atmosphere of Tripuri, I left that place with such a loathing and disgust for politics as I have never felt before during the last 19 years... I began to ask myself again and again what would become of our public life when there was so much of vindictiveness even in the highest circles... At times the call of the Himalayas became insistent, I spent days and nights of moral doubts and uncertainties. Then slowly a new vision dawned on me and I began to cover my mental balance'। \*\*

রাজনীতিতে এ-ধরনের অনাসক্তি ও বীতম্পৃহা কেবল তাঁর ক্ষেত্রেই দেখা যায় নি। বহু নেতা ও কর্মীর মধ্যেই এরূপ প্রতিক্রিয়া দেখা গেছে। রাজনীতিকে এদেশে বিজ্ঞানের দৃষ্টিতে না দেখাই তার কারণ। রাজনৈতিক আন্দোলনে যুক্তি ও নীতির পরিবর্তে আবেগ ও উচ্চাদ এবং স্বাধীন চিন্তার পরিবর্তে অন্ধ বিশাদ প্রাধান্ত পেয়েছে। জাতি, ধর্ম, প্রদেশ, ভাষা ইত্যাদির বিদ্বেষ ও সংকীর্ণ মনোভাবে উদারনীতি ও মানবতার কণ্ঠ ক্লম হয়েছে। ব্যক্তিম্বাতন্ত্রাবোধ, সহিষ্ণুতা ও গণতান্ত্রিক চেতনার উন্মেষ হয়নি। কায়েমীম্বার্থের হাতে রাজনীতি হয়েছে থেলার বস্তু। যথেষ্ট স্বাতন্ত্রা ও শক্তি থাকা সত্ত্বেও স্থভাষচক্র দেশের এই প্রবণতা থেকে নিছ্বতি পান নি। চিন্তার দীমা ও স্ববিরোধ থাকায় তাঁর দংবেদনশীল মানবদরদী উদার মন বিষাক্তচক্রে আবর্তিত হয়ে তীত্র জালা ও গভীর ব্যথায় কেবলই ক্রুদ্ধ গর্জন করেছে।

দেশকে স্বাধীন দেখাই ছিল তাঁর একমাত্র স্বপ্ন। স্বাধীন না হলে দেশের ছুর্গতি দূর হবে না। সেজতো ধৈর্যহারা হয়ে তিনি যে-কোনও পথই অনুসরণ করতে ক্তসংক্ল হন। শেষাবধি কিছুটা অনভিপ্রেত পথেই তাঁকে পা বাড়াতে হয়। তিনিও যেমন চরমপন্থা চেমেছিলেন, দেশের প্রতিকৃল পরিবেশও পাকেচকে তাঁকে সেইদিকে যেতে বাধা করে। তাই স্থভাষচন্দ্রের এক ও অন্বিতীয় বন্ধ্ দিলীপ কুমার রায় স্থেদে লিখেছেন: 'So, Subhas was a victim of a conspiracy of forces which, by exploiting his heart-sickness, induced him to seek a kind of catharsis through adventure. I do not suggest that his decision had been right, for I cannot but think that he should have remained here and faced the music... rather than shake hands with the contaminating Fascists'। 'ব'

ভারতীয় জনমনের প্রাণপ্রতিম স্থভাষচক্র ছিলেন জাতীয়তাবাদের এক নিষ্ঠাবান পূজারী। তাঁর ব্যক্তিত্ব ও চরিত্রের মূলাধার ছিল দেশভক্তি। তাঁর রচনাদির মধ্যে জাতীয়তাবাদেই বারংবার ও বৃহদাকারে ফুটে উঠেছে। দেশের সর্বাত্মক একা প্রতিষ্ঠায় তিনি অগ্রণী হয়েছিলেন। সাম্প্রদায়িকতাকেও তিনি বিষনজরে দেখতেন। জাতীয়তাবাদের তাত্মিক আলোচনায় বিশেষ প্রবৃত্ত না হলেও তিনি জাতির উপর এক পরম সত্তা আরোপ করেছেন— সমষ্টিকে বাষ্টির উপর স্থান দিয়েছেন— এমন এক দেশে যেখানকার ধমনীতে ধর্মের উন্মাদনা, সামস্ততন্ত্রী ঐতিক্য ও যুথবাদী মনের শোণিতধারা প্রবন।

ভারতের রাষ্ট্রদর্শনে গান্ধী, অরবিন্দ, রবীন্দ্রনাথ বা মানবেন্দ্রনাথের মতো হুভাষচন্দ্রের স্থায়ী ও মৌলিক কোনও অবদান নেই। তিনি তত্তকথার চেয়ে কাজেই বেশি বিশ্বাসী ছিলেন। কর্মযোগী স্থভাষচন্দ্রের সমগ্র রচনাবলী মূলতঃ বিশ্লেষণমূলক ও সমকালীন সমস্থার পৃষ্ঠপটে রচিত। গান্ধী ও অন্থান্থ বামপৃষ্ধী নেতাদের মতো তিনি অর্থনৈতিক সমস্থার উপর মথোচিত গুরুত্ব দিয়েছেন, রাজনৈতিক স্বাধীনতার সঙ্গে সামাজিক ও অর্থনৈতিক তুর্গতি থেকে মৃক্তির জন্মে প্লানিং-এর আবশ্যকতা অন্থত্তব করেন। দেশের সমগ্র ব্যবস্থার আমৃল পরিবর্তন তথা সামাজিক ও অর্থনৈতিক ধারাবদলের চিন্তায় তাঁকে অন্যতম পধিকৎ বলে মনে করা যায়।

পর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে যে স্থভাষচন্দ্র তাঁর চিন্তার অসংগতি ও পরস্পর-বিরোধিতা সম্পর্কে কিছুটা অবহিত ছিলেন। সেজন্তে নিজের মতামতের পরিবর্তনও করেন। ফ্যাদিবাদের প্রতি তাঁর অম্বরাগ মান হয়ে যায় যথন তিনি তার আক্রমণাত্মক রূপ প্রত্যক্ষ করেন। বস্তুতঃ তার কমিউনিজম ও ফ্যাসিজমের মধ্যে সমশ্বর সাধনের প্রচেষ্টা কতটা নিভূলি ও ভারতের মত দেশেও তা প্রযোজ্য কিনা সে বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ আছে। প্রভুত্বিস্তারী ও একনায়কভন্ত্রী প্রণালী উক্ত তুটি সমাজব্যবস্থারই প্রধান বৈশিষ্টা। ভারতের মত অনুরভ म्हिंग का वर्षे हे, अमनिक आक्राकत हित्न कान का महिन का निकार का नि कनागिकद नग्र। यात्ररवद महजां युक्तिवामी हिस्रा । मयाज्ञरहरूनां दिकांन, বিকেন্দ্রিক প্রশাসন, অর্থনৈতিক বৈষম্যের অবসান ও ব্যক্তির সর্বাঙ্গীণ স্বাধীনতাই ভারতীয় জনগণকে নবজীবনে বলীয়ান করবে। পরম অধিনেতার ইচ্ছাধীনে ও ফৌজি দলের সাহায্যে মান্তুষের উপর যে-কোনও সিদ্ধান্ত জোর করে চাপিয়ে দেবার রীতি ও নীতি আদ্ধকের দিনে একেবারেই পরিত্যালা। হিংসা ও জাতি-বিষেষ কোনক্রমেই সমর্থনীয় নয়। অবশ্য তার একটা পরিদীমা আছে। অন্য রাষ্ট্র ভারত আক্রমণ করলে তথন আর নিঞ্জিয় থাকা যায় না; তবে আন্তর্দেশিক কলহের নিপারি— সম্প্রীতি ও যুক্তির দাহায়ো হওয়াই দব দময়ে বাঞ্চনীয়। তার পরিবর্তে একনায়কতন্ত্রী সার্বিক দেশের অম্ভকরণ শুধু অর্থহীনই নয়, বাজনীতির বিজ্ঞানসমত বিবর্তনেরও পরিপদ্ধী।

ভারতীয় স্বাধীনতা সংগ্রামের ইতিহানে স্থভাষচক্রের ভূমিকা নিঃসন্দেহে
স্থক্ত্বপূর্ণ। শীর্ষস্থানীয় নেতৃর্দের তিনি ছিলেন অগ্রতম। পরাধীন দেশের
শৃদ্ধলম্ব্রির জন্ম তিনি নিজের জীবনাছতি দিয়েছেন। রাষ্ট্রদর্শন ও তত্ত্ব-আলোচনায়
তাঁর অবদান বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ ও মৌলিক না হলেও স্থভাষচক্রের জীবনাদর্শ,
সমাজবাদ ও সমন্বয়বাদী চিস্তাভাবনা বিশ্লেষণমূলক ও মননোদ্দীপক হিদাবে
অবশ্রতী মূল্যবান।

#### নি ৰ্চে পি কা

- ১. স্মভাষ্টন্দ্র বস্থ। 'ভারত পথিক'। ১৩৭২ বঙ্গাব্ধ, পু ৭৮।
- ২. হিউ টয়। 'বাছিকেতন'। ১৬৬৭ বঙ্গাৰ, প ৫৩।
- ৩. অনিল বায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পঃ ৪০।
- ৪. স্কুভাষচন্দ্র বস্থ। 'ভারত পথিক'। ১৩৭২ বঙ্গাব্ধ, প ১৩৫।
- ৫. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ১৩৬।
- ৬, পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ১৩৪।
- ৭. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ১৩৪।
- ৮. পূৰ্বোক গ্ৰন্থ। প ১৩৬।
- ৯. পূৰ্বোক গ্ৰন্থ। প ১৩২।
- So. Subhas Chandra Bose. Crossroads. 1962, p. 174.
- ১১. স্থভাষ্চন্দ্ৰ বস্থ। 'ভাৰত পথিক'। ১৩৭২ বঙ্গাৰ, পু ১৩৩।
- ১২. স্ভাষচন্দ্র বস্থ। 'নৃতনের সন্ধান'। ৪র্থ সংস্করণ, পু ৮০।
- ১৩. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, pp. 31-32.
- S. Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964, p. 372.
- St. Subhas Chandra Bose. Crossroads. 1962, p. 272.
- 39. Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964, p. 11.
- 39. Ibid.
- 35. Ibid. p. 20.
- ১৯. স্থভাষ্টন্দ্ৰ বস্থ। 'ভারত পথিক'। ১৩৭২ বঙ্গাৰ, পৃ ৬৪।
- ২০. স্থভাষচন্দ্র বস্থ। 'নৃতনের দন্ধান'। পু ৫৯।
- २). পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ১২৮-১২৯।
- ২২. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ৫৩-৫৪।
- ২৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ৭৩।
- ২৪. পূৰ্বোক গ্ৰন্থ। পু ৯২।
- 34. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, p. 33.
- ২৬. স্বভাষ্টন্দ বস্থ। 'মৃক্তি-সংগ্রাম ; ১৯৬৫-৪২'। ১৯৫৩, পু ১০৫।

- Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42, 1964,
   p. 295.
- Rv. Subhas Chandra Bose, Crossroads, 1962, pp. 174-177.
- ₹a. Ibid. p. 253.
- Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964, pp. 314-315.
- ৩১. স্থভাষচন্দ্র বহু। 'মৃক্তি দংগ্রাম ; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পু ৬০।
- v. Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964, p. 298.
- ు. Ibid. pp. 456-457.
- ৩৪. স্ভাষচন্দ্র বস্ত্র 'নৃতনের সন্ধান'। পু ১১৪।
- or. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, pp. 35-36.
- ৩৬. হভাষচন্দ্র বস্থ। 'তরুণের স্বপ্ন'। ১৩৬৫, পু ৫৭ ৬০।
- ৩৭. স্থভাষ্চন্দ্র বস্থ। 'ভারত পথিক'। পু ৩০।
- ৬৮. সমর গুহ। 'নেতাজীর স্বপ্ন ও দাধনা'। পু ১৭০।
- ుం. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, pp. 100-101.
- 80. Ibid. p. 114.
- Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964,
   p. 295.
- 82. Ibid. pp. 113-114.
- 80, Ibid. pp. 93, 114.
- 88, Ibid. p. 298.
- 8¢, Ibid. pp. 392-394.
- 89. Jawaharlal Nehru. The Discovery of India. 1956, p. 447.
- 89. Encyclopaedia Britannica, 1960. ('International')
- ৪৮. অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পু ৩৪।
- ৪৯. স্বভাষচক্র বস্থ। 'মৃক্তি-সংগ্রাম; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পৃ ১০৬।
- co. Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42, p. 313.
- ৫১. স্থভাষচক্র বহু। 'মৃক্তি-সংগ্রাম ; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পু ১০৬-১০৭।
- ৫২. অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। প ৪৪।

- eo. Subhas Chandra Boso. Selected Speeches. 1962, p. 114.
- 48. Subhas Chandra Bose. Crossroads. 1962, p. 253.
- ৫৫. স্ভাষচন্দ্র বস্থ। 'মৃক্তি সংগ্রাম ; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পৃ ৯০।
- 46. Modern Review. April, 1939.
- ۹. Dilip Kumar Roy. Netaji: The Man. 1966, p. 151.

# এক: স্থামকা

রামমোহন থেকে রবীন্দ্রনাথ পর্যন্ত এদেশে যে-মানবভন্নী নবজাগরণের ধারা বয়ে এসেছে তার চরিত্র মৃলতঃ আধাাত্মিক। পরবতীকালে মানবভাবাদকে সর্বাংশে ইহন্থীন এবং নিথাদ বস্তুবাদী ব্যক্তনা দিয়েছেন মানবেন্দ্রনাথ। তাঁর দর্শন, ইতিহাস ও রাষ্ট্রচিন্তা আধাাত্মিকতা থেকে সম্পূর্ণরূপে মৃক্ত। দর্শনের কেন্দ্র থেকে ঈশরকে বাদ দিয়ে বিজ্ঞানসমত দৃষ্টিতে যুক্তি, নীতি ও মৃক্তির সমন্বিত সাধনায় তিনি এক অভিনব ও অনক্তসাধারণ পথ অক্তসর্প করেছেন। এযাবংকাল আধাাত্মিক পৃষ্ঠপটে নৈতিকতাকে বিচার করা হয়েছে; মানবেন্দ্রনাথ সেংক্তরে মান্তবের সহজাত যুক্তিবোধসাপেক্ষ নৈতিকতার কথা বলেছেন। রামমোহনের আরোহী বিচারপদ্ধতি, যুক্তিবাদী দৃষ্টিভঙ্গী, ব্যক্তিমাভন্তাবাদ ও বিশ্বজ্ঞনীনতা পরিপূর্ণতা লাভ করেছে মানবেন্দ্রনাথের বস্তুবাদী দর্শনে।

পশ্চিমের সংশার্শেই এদেশে রেনেসাঁদের স্ত্রপাত হয়। তারই প্রতাক্ষ প্রভাবে দেশের জাতীয় ঐকা ও রাজনৈতিক স্বাধীনতার আবেগ অংকৃরিত হয়েছিল; সেই আবেগ ষতই পরিবর্ধিত হতে থাকে ততই পশ্চিমের প্রতি একটা জনীহার ভাব দেখা দেয়। পরাধীনতাজনিত ইংরেজবিছেষ ক্রমে পশ্চিমী বিছেষের পথ অমুসরণ করে আধুনিক সভাতার বিজেষে পরিণত হয়। দেশের সনাতন ঐতিহের গৌরবে জাতীয় ঐকাসাধন এবং বিদেশী শক্তির সঙ্গে সংগ্রাম করা হয়তো সহজ; কিন্তু তাতে দেশের বিকাশ যথোচিত পরিপৃতি লাভ করে না; কারণ স্বাধীনতার অর্থ যদি সাধারণ মান্তবের স্বাস্থীণ উন্নতি হয় তাহলে শুধুমাত্র দেশের প্রাচীন ঐতিহ্য ও সনাতন ধারাকে আঁকড়ে থাকলে চলে না। চাই রেনেসাঁদের সঠিক উপলন্ধি— অর্থাৎ সমগ্র মানবসমাজের অতীত সংস্কৃতির যা কিছু বর্তমান বিকাশের অমুকৃল তারই উদ্ধার ও গ্রহণ এবং বিজ্ঞানসম্মত দৃষ্টিতে মান্তবের ঐহিক উন্নতি ও ব্যক্তির বিচিত্র স্বৃষ্টিসন্তার অবাধ উন্মেষসাধন। বাঙালী রাষ্ট্রদার্শনিকদের মধ্যে এই অবিমিশ্র চেতনা রামমোহনের পর উন্নিশ শতকে নব্যবন্ধ দল, অক্ষয়কুমার ও কিছুটা বৃদ্ধিচন্দ্রের মধ্যে দেখা যায় এবং বিশ

শতকে সেই চেতনা রবীন্দ্রনাথ ও মানবেন্দ্রনাথের চিস্তায় পূর্ণাঙ্গ রূপ লাভ করে।

বাঙালীর রাষ্ট্রচিন্তায় রামমোহন থেকে মানবেন্দ্রনাপ পর্যন্ত বিভিন্ন চিন্তানায়কের মধ্যে পারম্পর্যের অভাব ও বিরোধ থাকলেও তাঁদের অনেকেই বৃদ্ধির চর্চা, মৃক্ত জীবনের সাধনা ও মানবতন্ত্রী আদর্শের অন্তরাগী ছিলেন। কিন্তু এ-শতকে ভারতীয় সাধনায় বিশ্বের দকল স্থান ও কাল থেকে মান্তবের বিকাশোপযোগী উপকরণ আহরণের মধ্যে দিয়ে দেশের মননজীবনকে পরিপূর্ণ করে ভোলার কাজে কেবল ছজনই তৎপর হয়েছেন, একজন রবীন্দ্রনাথ এবং অপরজন মানবেন্দ্রনাথ। এই ছজনকেই ঘথার্থ বিশ্বনাগরিক হিসাবে অভিহিত্ত করা যায়। ছজনেই জাতীয়তাবাদকে অদ্বার্থ ভাসায় নিন্দা করেছেন। মানবতানাদকে ছজনে ভিন্নভাবে বিচার করে থাকলেও ছজনেরই চোথে মান্তবই সব কিছুর মাপকাঠি এবং উভয়েরই রাষ্ট্রক্র মূলতঃ নীতিনির্ভর।

বাঙালীর রাষ্ট্রচিস্ভায় মানবেজনাথের অস্তর্ভুক্তি কিছুটা বিতর্কম্লক। কারণ প্রথমতঃ, জাতীয় ভাবধারায় তাঁর মন গঠিত হয় নি এবং তাঁর মাননিক গঠনে পাশ্চান্তা প্রভাবই ছিল অধিক। দ্বিতীয়তঃ, তাঁর কর্মক্ষেত্র এত ব্যাপক ও বহুদেশিক ছিল যে তাঁকে কোনও দেশ বা জাতির গণ্ডিতে ফেলা যায় না; বস্তুতঃ অক্রমণ কর্মক্ষেত্র ইতিহাসে আর কোনও মনীষীর জীবনে দেখা যায় না। তাহলেও মানবেজ্রনাথের ধমনীতে বাঙালী তথা ভারতীয় শোণিতধারাই ছিল প্রবহমান। ভারতেই তাঁর জন্ম ও মৃত্যু; জীবনের মাত্র যোল বছর (১৯১৫-৩০) তাঁর বহির্বিশ্বে কাটে। সে-সময়েও স্বদেশের মৃক্তির ভাবনা তাঁর মনে অণুক্ষণ বিরাজ করত। এদেশের রাষ্ট্রীয় আন্দোলনে তাঁর সক্রিয় ভূমিকাও বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। আধুনিক বিশ্বের চিস্তার ভাগেরে ভারতীয় অবদানকে তিনি স্বকীয় মোল বৈশিষ্ট্যে পরিপৃষ্ট করেছেন।

মানবেন্দ্রনাথের জীবন ও মননধারা মোটাম্টি তিনটি পর্যায়ে বিবর্তিত হয়।
জাতীয়তাবাদ থেকে মার্কসবাদের মধ্যে দিয়ে ক্রমে তিনি নবমানবতাবাদে
উপনীত হন। শেষোক্ত পর্যায় তাঁর আজীবনকাল অর্জিত বিচিত্র অভিজ্ঞতা ও
অনন্য জ্ঞানেরই পরিণতি। ভূমওলের উভয় গোলার্ধে পরিবাপ্ত কর্মজীবনে কল,
জার্মান, ফরাদি, স্পানিস, ইংরেজী প্রভৃতি ভাষায় মানবেন্দ্রনাথের কমপক্ষে
শতাধিক গ্রন্থ বিভিন্ন দেশে প্রকাশিত হয়। বাংলায় তিনি কিছু লেথেন নি।
কারাজীবনে লিখিত দর্শন ও বিজ্ঞান সম্পর্কে তাঁর সাড়ে তিন হাজার পৃষ্ঠার

পাণ্ডুলিপি এখনও অম্ক্রিত রয়েছে। এমতাবস্থায় তাঁর কর্মজীবন ও ভারজীবনের পূর্ণাঞ্চ বিবরণ প্রস্তুতি দস্তব নয়। নিজের জীবনকথা তিনি দামান্তই বলে গিয়েছেন। শেষ জীবনে লেখা তাঁর Memoirs থেকে কর্মজীবনের প্রথম দিকে স্বদেশে বিপ্লব ঘটানোর জন্তা বিভিন্ন দেশ থেকে অন্ত সংগ্রহের প্রচেষ্টা, মেক্সিকোর রাজনীতিতে অংশ গ্রহণ এবং কমিউনিন্ট ইন্টারগ্রাশনালের (সংক্ষেপে কমিন্টার্ন) ঘোগদানের পর গোড়ার দিককার কিছু বিবরণ পাভরা যায়। তিনি বিশের শিধস্থানীয় বহু রাষ্ট্রনেতার ঘনিষ্ঠ সংস্পর্শে এদেছিলেন।

মানবেন্দ্রনাথের পিতৃদন্ত নাম নরেন্দ্রনাথ ভট্টাচার্য। বৈপ্লবিক কর্মে আর্মনগোপন করে থাকার জন্মে তিনি কয়েকটি নাম গ্রহণ করেন। যুক্তরান্ট্রে অবস্থানকালে ধনগোপাল ম্থোপাধ্যায় (১৮৯০-১৯৩৬) তার মানবেন্দ্রনাথ রায় নামকরণ করেন। নরেন্দ্রনাথের পিতা ছিলেন যাজক ও দংস্কৃত পণ্ডিত। যাদবপুরে জাতীয় শিক্ষা পর্যদের ছাত্র নরেন্দ্রনাথ কৈশোরেই রাজনীতিতে প্রবেশ করেন। সে-সময়ে বিবেকানন্দ, রামতীর্থ ও দয়ানন্দের চিন্তা তাকে প্রভাবিত করে। বিপিনচন্দ্র ও ফরেন্দ্রনাথের জালাময়ী ভাষণে তিনি স্বদেশী ময়ে উদ্বৃদ্ধ হন। কিন্দ্র মডারেটদের আবেদন-নিবেদন নীতির পরিবর্তে সশস্ত্র বিপ্রবসাধনই ছিল তার স্বপ্ল। তাই সাভারকর ও অরবিন্দের আদর্শে তার কর্মজীবন শুরু হয় য়্যান্তর দলের সংস্পর্শে এনে বিপ্লবী যতীন্দ্রনাথ ম্থোপাধ্যায়ের (১৮৭০-১৯১৫) শিশুত্র গ্রহণ করেন।

অস্ত্র-সংগ্রহের তাগিদে প্রয়োজনীয় অর্থের জন্মই বিপ্লবীরা তৎকালে রাজনৈতিক ডাকাভিতে লিপ্ত হতেন। ১৯০৭ সালে নরেন্দ্রনাথ এক রেলস্টেশনে ডাকাভির দারে অভিযুক্ত হন। অপরিণত বয়সদৃষ্টে বিচারক সেই অভিযোগ অবিশাস করে তাঁকে রেহাই দেন। এরপর অন্তর্মপ অভিযোগে কয়েকবার গ্রেপ্তার হন এবং প্রমাণাভাবে মৃক্তি পান। ১৯১০ সালে হাওড়া ষড়যন্ত্র মামলায় বিচারাধীনে যতীন্দ্রনাথ প্রমুথ বিপ্লবীগণসহ তিনি কুড়ি মাস কারাক্ত্র থাকেন। মৃক্তির পরে পুনরায় গার্ডেনরীচ ও বেলেঘাটা ডাকাভি মামলায় দীর্ঘদিন বিচারাধীনে নিঃসঙ্গ কারাদণ্ড ভোগ করেন। কারাজীবনে ধর্মগ্রন্থ পাঠে তাঁর মনে এক নতুন ভাবের উদয় হয়। মৃক্তির পর তিনি সন্ন্যাসধর্ম গ্রহণ করেন। সেই সময়ে তিনি রামক্রম্থ মিশনে যোগদান করেছিলেন। পদত্রজে দেশভ্রমণে বেরিয়ে তিনি বছ সাধুসন্ন্যামীর সান্নিধ্যে আসেন। কিন্তু তাতে তাঁর মনের প্রকৃত তৃষ্ণা মেটে না। দেশের মৃক্তির তাগিদে তিনি আবার সক্রিয় রাজনীতিতে ফিরে আসেন।

বিশ্ব মহাযুদ্ধ (১৯১৪-১৮) বেধে যাবার পর ঘতীক্রনাথের নেতৃত্বে যুগান্তর দল দশস্ত্র বিপ্লবের দিন্ধান্ত গ্রহণ করে। তাঁর প্রধান দহকর্মী নরেক্রনাথকে জার্মানদের সহায়তায় বিদেশ থেকে অস্ত্র আমদানির দায়িত্ব দেওয়া হয়। ব্যাটাভিয়া থেকে স্থলরবনে অস্ত্র আমদানি করতে গিয়ে ধরা পড়ে তিনি দূর প্রাচো পাডি দেন। উদ্দেশ্য ছিল চীনের মধ্যে দিয়ে উত্তর-পূর্ব ভারতে অস্ত্র আমদানি করা। সেই দময়ে রাসবিহারী বস্তু (১৮৮৫-১৯৪৫) ও দান-ইয়াৎ-দেনের (১৮৬৬-১৯২৫) সঙ্গে দংযোগ ঘটে। জাপান, কোরিয়া, চীন প্রভৃতি দেশ ঘূরে শেষাবধি তিনি তার কাজে ব্যর্থ হন। চীনে কিছু দময় পুলিশের হাজতবাদেও কাটে; কারাদণ্ড এড়াবার জন্ম তিনি পরিশেষে গোপনে যুক্তরাট্রে চলে যান এবং দেখানকার ভারতীয় বিপ্লবীদের সঙ্গে মিলিত হন। তাঁদের মধ্যে ছিলেন লালা লাজপত রায় ও ধনগোপাল মুখোপাধাায়। যুক্তরাট্রে থাকার দময়ে মানবেক্রনাথ লাইরেরী অব কংগ্রেদে বহুবিধ অমূল্য গ্রন্থরাজির আস্বাদ পান। কিন্তু দেখানে তিনি বেশী দিন থাকতে পারেন নি। দেখানকার সরকার তাঁকে দে-দেশ ছেড়ে চলে যেতে বাধ্য করে। শেষে মেক্সিকোয় তিনি আশ্রম নেন।

মেক্সিকোতেই তাঁর জীবনের দ্বিতীয় ও সর্বাপেক্ষা গুরুত্বপূর্ব অধ্যায়ের স্ট্রনা হয়। সেথানকার রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপে প্রবেশ করে ক্রমে তিনি মেক্সিকোর সমাজতান্ত্রিক আন্দোলনের নেতৃত্বে অধিষ্ঠিত হন। সেই সময়ে জারের কিছু জহরত বেচার জন্ম রাশিয়া থেকে মাইকেল বোরোদিন (১৮৮৪-১৯৫৩) মেক্সিকোয় এমেছিলেন। তিনিই মানবেন্দ্রনাথকে মার্কসবাদে দীক্ষা দেন। সময়ের হেরফেরে সাত বছর পরে চীনদেশে বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতার উপদেষ্টা এই গুরুরই কর্মপদ্ধতি সংশোধনের জন্ম কমিন্টার্ন থেকে মানবেন্দ্রনাথকে হানকোতে পাঠানো হয়েছিল। পরবর্তীকালে আবার এই বোরোদিনই বুথারিনের সহায়তায় মানবেন্দ্রনাথকে দ্টালিনের রোধানল থেকে রক্ষা করে রাশিয়া থেকে পালাতে দাহায্য করেন। মেক্সিকোয় মানবেন্দ্রনাথ রাশিয়ার বাইরে পৃথিবীর প্রথম কমিউনিন্ট পার্টি গঠন করেছিলেন। মানবেন্দ্রনাথ কমিন্টনিন্ট ইন্টারন্মাশন্তালের সভাপতিমণ্ডলী এবং কার্যনির্বাহক সমিতির সদস্য হয়েছিলেন এবং তাসথন্দে প্রাচ্যের বিপ্লবীদের (Toilers of the East) জন্ম প্রতিষ্ঠিত বিশ্ববিচ্ছাল্যের অধ্যক্ষ নিযুক্ত হন। প্রবাদে ভারতীয় কমিউনিন্ট পার্টিরও তিনি ছিলেন অন্যতম প্রতিষ্ঠাতা।

১৯২০ সালের জুলাই মাসে পেট্রোগ্রাডে কমিন্টার্নের দ্বিতীয় কংগ্রেস অন্তর্ষ্ঠিত হয়। লেনিনের আমন্ত্রণে মানবেন্দ্রনাথ মেক্সিকে। থেকে সেই অধিবেশনে যোগদান করেন। এই অধিবেশনেই মানবেন্দ্রনাথের সঙ্গে লেনিনের ইতিহাস-বিখ্যাত বিতর্ক ঘটে। ঔপনিবেশিক ও অত্মন্ত দেশগুলিতে কমিণ্টার্নের ভূমিকাই ছিল তার মূল আলোচ্য বিষয়।

লেনিনের 'Thesis on the national and colonial questions'-এর ম্ন-প্রস্থাবের প্রথম বাকাটি সংশোধিত আকারে চূড়ান্ত প্রস্থাবে রূপায়িত হয় এই বলে: 'The Communist International must be ready to establish temporary relationships and even alliances with the bourgeois democracy of the colonies and backward classes'।

· লেনিন মনে করতেন যে পৃথিবীর বুকে সাম্রাজ্যবাদ যতদিন আধিপতা করবে ততদিন পরাধীন দেশের দংগ্রামী জাতীয়তাবাদী বুর্জোয়া শ্রেণীর দঙ্গে পশ্চিমী উন্নত দেশগুলির সর্বহারা আন্দোলনের মৈত্রীর সম্পর্ক থাকা বাস্থনীয়। প্রথমোক্ত বর্জোয়াদের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট দেশের কমিউনিস্টরাও হাত মেলাবে। লেনিনের থিপিস মানবেজ্ঞনাথ পুরোপুরি মেনে নিতে পারেন নি। কারণ তাঁর অভিজ্ঞতা ছিল ভিন্ন। তিনি দেখেছিলেন যে প্রথম বিশ্ব যুদ্ধোত্তরকালে রণবিধ্বস্ত সামাজ্যবাদ উপনিবেশগুলিতে আধিপতা বজায় বাথার জন্ম দেখানকার উদীয়মান বুর্জোয়া শ্রেণীকে কিছু স্বযোগস্থবিধা দিয়ে তাদের আন্তৃক্লা অর্জন করেছে। উক্ত অধিবেশনে মানবেজনাথ একটি পালটা থিসিস উপস্থাপিত করেন। তার বক্তব্য ছিল যে প্রাথমিক পর্যায়ে জাতীয়তাবাদী বুর্জোয়াশ্রেণীর দঙ্গে সংযোগ রাথলেও কমিউনিন্টদের কাজ হবে যুগপৎ নীচে থেকে (from below) ক্লুষক ও শ্রমিকদের গণপঞ্চায়েতের (অনেকটা সোভিয়েত ধরণের) মধ্যে দিয়ে আসন্ত্র বিপ্লবে ক্ষমতা দথলের জন্ম প্রস্তুত করা। পরাধীন দেশগুলিতে অর্থ নৈতিক শোষণের মাধ্যমে পশ্চিমী ধনতান্ত্রিক শক্তি অন্তিও বজার রেখেছে; দেজন্তে অম্মত পরাধীন দেশের বিপ্লবের উপর ইউরোপের বিপ্লব নির্ভরশীল। প্রাসঙ্গতঃ মানবেজনাথ বলেছিলেন: 'Two distinct movements which grow farther apart each day are to be found in the dependent countries. One is the bourgeois democratic nationalist movement, with a programme of political independence under the bourgeois order. The other is the mass struggle of the poor and ignorant peasants and workers for their liberation from all forms of exploitation' |"

লেনিনও মানবেন্দ্রনাথের বক্তব্য পুরোপুরি গ্রহণ করতে পারেন নি। তবে শুপনিবেশিক দেশগুলি সম্পর্কে মানবেন্দ্রনাথের প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতাপ্রস্ত চিস্তা ও অথওনীয় যৃক্তি লেনিনের সপ্রশংস স্বীকৃতি অর্জন করে। উক্ত অধিবেশনে লেনিন ও মানবেন্দ্রনাথ উভয়ের থিসিসই একত্রে গৃহীত হয়।

১৯২৪ দালে অন্নষ্টিত কমিন্টার্নের পঞ্চম কংগ্রাদে মানবেন্দ্রনাথ আরও একটু এগিয়ে গিয়ে বলেছিলেন যে ভারতে বুর্জোরা শ্রেণীর সঙ্গে ইংরেজের মিতালি পরিণত রূপ নিতে চলেছে, কারণ: "The Indian bourgeois knows better than anyone else that the true reason of the discontent of the masses is rooted in the economic relations and not in the national sentiment...the masses rise not against the national exploitation but against the class exploitation which comes from the capitalists and landlords' ।"

ইংরেজের ঔপনিবেশিক নীতির ক্রমান্ত্রর পরিবর্তন ও বিশেষ করে ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণীর মনোগতি সম্পর্কে একটি স্থন্দর চিত্র মানবেন্দ্রনাথ তাঁর India in Transition গ্রন্থে (১৯২২) তুলে ধরেন। তাতে তিনি বিস্তর তথ্যের সাহায্যে দেথিয়েছেন যে প্রথম বিশ্ব মহাযুদ্ধের কলে ব্রিটেনের যে অর্থ নৈতিক বিপর্যয় ঘটে, তার ফলে ইংরেজরা উপনিবেশের উদীয়মান বুর্জোরা শ্রেণীর প্রতি আন্তা প্রদর্শনম্বরূপ মাথা তোলবার স্থযোগস্থবিধা দেবে। ১৯১৬ সালে ব্রিটিশ দরকার 'Indian Industrial Commission' গঠন করেন এবং সে-সময়ে জাতীয়তাবাদী ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণীর ক্রমবর্ধমান শক্তির সঙ্গে সামঞ্জ বজায় রেথে মন্টেন্ত-সেসফোর্ড শাসন সংস্থারের ব্যবস্থা হয়। তাই তিনি লিথেছেন: 'The object behind this remarkable change of policy on the part of British Imperialism was to split the revolutionary

movement by making it clear to the bourgeoisie that it was no longer impossible for it to realise its ambitions under British rule' | 1

তবে মানবেজনাথ একথা মনে করেন নি যে জাতীয়তাবাদী উদীয়মান বুর্জোয়াশ্রেণীকে ইংরেজ চিরতরে হাত করে নিতে পারবে। বরঞ্জার মতে: 'The more the British Government makes concessions to the Indian bourgeoisie the more ambitious the latter becomes. It knows quite well that it is necessary to make compromises with the imperial capital, till the time comes when it will be in a position to openly contend for the right of monopoly of exploitation with the foreigner. But it also knows that the British Imperialism cannot be overthrown without the help of the masses' । '

ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণী নিজেদের কাজ হাসিল করার জন্ম জনগণকে কংগ্রেদের ভিতর টানবে। ইংরেজকে তাডাতে বুর্জোয়া শ্রেণীর সঙ্গে জনগণকে ঐক্যবদ্ধ হতে হবে বটে, কিন্তু ভারতের প্রকৃত মৃক্তি ক্রমক ও শ্রমিক শ্রেণীর উপর নির্ভরণীল; বিশেষ করে এইজন্মে যে দেশীয় বুর্জোয়া শ্রেণী ইংরেজের সঙ্গে শেষাবিধি হাত মেলাবে। তাই ১৯২০ সালে মানবেন্দ্রনাথ থার্লিনে তাঁর সদর দপ্তর থেকে ভারতে তাঁর সহকর্মাদের ক্রমক ও শ্রমিকদের পার্টি গঠনের নির্দেশ দিয়েছিলেন। নিয়মতান্ত্রিক সংগঠনের অভ্যন্তরে প্রগতিবাদী মধাবিত্ত শ্রেণীর সহযোগে এই বেজাইনি বিপ্লবী পার্টির কর্মপন্থা হয়েছিল: 'gradually to develop the Workers and Peasants Party into a real Communist Party by means of ideological education and political training connected with action'।"

১৯২৬ সালে ভারতীয় রাজনীতির পটপরিবর্তনে মানবেন্দ্রনাথের এই চিস্তা আরও দৃঢ় হয়েছিল। হোম রুল আন্দোলন ও স্বরাজ্য দলের বৈপ্রবিক অস্তিত্বের সেইসময়ে অবসান ঘটে। শাসনতান্ত্রিক সংস্কার ও শিল্পোশ্লয়নের মাধ্যমে ইংরেজ ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণীকে আরও আধিপত্যের স্বযোগ দেয়।

লেনিনের দক্ষে মানবেন্দ্রনাথের দ্বিমত ছিল না যে পুঁ জিবাদের অন্তিম পরিণতি ঘটে সাম্রাজ্যবাদে; এবং ঔপনিবেশিক মৃক্তি-সংগ্রাম একাধারে সাম্রাজ্যবাদ ও পুঁ জিবাদের বিলুপ্তি সাধনের অন্তক্তল একটি মস্ত পদক্ষেপ। কিন্তু সেইসঙ্গে তিনি

একথাও মনে করতেন যে বিশ শতকের পূর্বার্ধে প্রাচ্যের দেশগুলির শ্রেণী দম্পর্ক অষ্ট্রাদশ বা উনবিংশ শতকের প্রতীচ্যের শ্রেণী-দম্পর্কের দঙ্গে তুলনীয় নয়; দেজতো প্রাচ্যের মৃক্তি-দংগ্রামী শ্রেণী-নেতৃত্বের চরিত্র ভিন্ন হওয়া স্বাভাবিক। India in Transition গ্রন্থে মানবেন্দ্রনাথ সমকালীন ভারতের রাজনৈতিক শ্রেণী-দম্পর্ক ও পরিস্থিতির বিশদ আলোচনা করেছেন। মন্টেগুর সংস্কার প্রয়াস ও সমসাময়িক নিয়মতান্ত্রিক নেতৃবৃদ্দের চরিত্রের প্রশঙ্গ ইতিপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। চরমপন্থী ও জাতীয়তাবাদী নেতৃবৃদ্দকে মানবেন্দ্রনাথ মধ্যযুগীয় চিপ্তাধারাদম্পন্ন সনাতন সংস্কারবাদীরূপে দেখেছিলেন। বিকল্প রাষ্ট্রদর্শন হিসাবে মানবেন্দ্রনাথ দে-দময়ে মার্কস্বাদীরূপে জ্বেদ্বেধরেন।

প্রগতিশীল ভারতীয় জনশক্তি ক্রমেই জেগে উঠছে বলে তিনি উক্ত গ্রন্থে অভিমত প্রকাশ করেছিলেন। দেই জনশক্তিই চাইছে মান্ধাতা আমলের দামাজিক ও অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার পরিবর্তন। সমকালীন ভারতীয় গণঅভ্যুত্থানের ভিত্রে মানবেক্সনাথ শোষণ ও নিপীডনের বিরুদ্ধে বিক্ষ্ক মান্ত্যের বিপ্রবী সম্ভাবনা দেখতে পান। তিনি লিখেছেন যে উদীয়মান দেশীয় পুঁজিবাদী শক্তি দেশের কৃষি সম্পদকে নিয়ন্ত্রণ করছে; ফলে কৃষকেরা একাধারে দেশীয় ও বিদেশী শোষকদের হাতে নিষ্পিষ্ট হচ্ছে। জমিতে নিয়োজিত বিপুল পুঁজিব একচেটিয়া স্বন্ধ পুঁজিপতিদের হাতে থাকায় গ্রামবাদী ও ক্ষিজীবীরা নিঃস্ব হয়ে পড়ছে। এদিকে দেশের শিল্পোন্নয়নে বিল্পের ফলে শহরবাসী ও শ্রমিকের সংখ্যা ও শক্তি প্রায় নগণ্য, ইংরেজ শাসনের প্রবর্তন সত্তেও দেশের অর্থ নৈতিক কাঠামো বিশেষ পরিবর্তিত হয় নি — উৎপাদনে যস্থশিল্লেরও বিস্তার ঘটে নি — শিল্পোৎপাদন অপেক্ষা বাণিজ্যেই পুঁজির অধিক প্রবণতা; অথচ ভারতের ভবিষ্যৎ ব্যাপক শিল্পোন্নয়নের উপর নির্ভর করছে। তাতে শ্রমিক বা দর্বহারাদের সংখ্যা ও শক্তি বৃদ্ধি পাবে। ভারতীয় পুঁজিপতিদের সঙ্গে বিদেশী শাসকেরা আরও বোঝাপড়ার মধ্যে আসতে চাইবে। কাজেই ভারতের মৃক্তি সাধনে কৃষক ও শ্রমিক শ্রেণীকে সচেতন ও সংঘবদ্ধ হতে হবে।

১৯২৩ সালে প্রকাশিত India's Problem and its Solution গ্রন্থে মানবেন্দ্রনাথ তদানীন্তন ভারতীয় রাজনৈতিক পরিস্থিতির বিশ্লেষণ করেন। তথন তিনি
পুরোপুরি মার্কসবাদী। গান্ধীর মধ্যযুগীয় দৃষ্টিভঙ্গী ও রক্ষণশীল নেতৃত্বের তিনি
সমালোচনা করেন। আহমেদাবাদ কংগ্রেসের (১৯২১) দিদ্ধান্ত তাঁর কাছে
সংগ্রামী শক্তির প্রতিকৃলে বুর্জোয়া স্বার্থ দংবক্ষণের পরাকাষ্ঠারূপে প্রতিপন্ন হয়।

বার্দোলি তালুক কংগ্রেদে (১৯২২) গৃহীত গান্ধীর গঠনমূলক সংগ্রামনীতিরও তিনি সমালোচনা করেন। এই সময়ে তিনি দেশবাসীর রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক অসন্তোষের ভিত্তিতে গণচেতনা ও সংগ্রাম স্বষ্টির জন্মে একটি গণদল গঠনের আহ্বান জানান এবং বিক্ষোভ, ধর্মঘট প্রভৃতির মাধ্যমে জনশক্তিকে জাগ্রত ও সংহত করার নির্দেশ দেন। শ্রেণী-সংগ্রামের নীতিতে বিশ্বাসী শ্রেণীসচেতন পুরোগামী সম্প্রদায় (class conscious vanguard) সেইসব তৎপরতায় নেতৃত্ব যোগাবে। কংগ্রেদের আইন অমান্ত আন্দোলনের পরিবর্তে মানবেজনাথ তখন চেয়েছিলেন 'militant action of the masses'। তাছাড়া কতকগুলি ধোঁয়াটে আবেগসর্বস্ব আদর্শে জনশক্তিকে সঠিক পথে চালনা করা যায় না। সংগ্রামী জনগণের সামনে লক্ষ্যবস্তু সম্পর্কে একটি স্ক্রুন্ত চিত্র তুলে ধরা দরকার। অসহযোগ আন্দোলনে মধ্যবিত্ত শ্রেণীর ভাবাবেগ যতই থাকুক না কেন বৈপ্লবিক কর্মপন্থার কোনও পরিচয় নেই তাতে।

দেশবন্ধ চিত্রঞ্জনের সভাপতিত্বে আহমেদাবাদ কংগ্রেস (১৯২১) হবার আগে মানবেন্দ্রনাথ মধ্যে থেকে একটি আদর্শ কর্মপন্থা প্রেরণ করেন। দে কথা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। কর্মপন্থাটির মৃক্-বিষয় ছিল: 1. Complete National Independence; Separation from the British Empire; 2. Establishment of a Democratic Republic based upon universal Suffrage; 3. Abolition of Landlordism; 4. Reduction of land rent and indirect taxation; higher incidence of gradual income tax; 5. Modernisation of agriculture with state aid; 6. Nationalisation of public utilities; 7. Industrialisation of the country with state aid; 8. Eight-hour day and minimum wage! > °

১৯২০ সালে প্রকাশিত One year of Non-Co-operation গ্রন্থে সানবেন্দ্রনাথ গান্ধীর গণঅভাখান প্রয়াদের সমালোচনা প্রসঙ্গে তার লাভ ও ক্ষতির
দিকগুলি বিশ্লেষণ করেন। লাভের দিক সম্পর্কে তিনি বলেন: ১. রাজনৈতিক
উদ্দেশ্য সাধনার্থে জনশক্তির বোধন ও ব্যবহার; ২. কংগ্রেসের ঐক্য সাধন;
৩. রাজশক্তির নিপীড়ন থেকে গণশক্তিকে রক্ষার নিমিত্ত অহিংসার ধানি তোলা;
৪. অসহযোগ কর্মপন্থার মাধামে আইন অমান্ত আন্দোলন ও কর প্রদানে
অন্বীকার।

ক্ষতির দিকগুলি সম্পর্কে বলেন: ১. জনসমর্থন অর্জনকল্পে উপযোগী অর্থ-

নৈতিক পথপ্রদর্শনে গান্ধীর ব্যর্থতা; ২. গান্ধীবাদে শোষক ও শোষিত, জমিদার ও রুষক, মালিক ও শ্রমিককে সমন্বিত করাব অর্থহীন প্রয়াস; ৬. রাজনীতিতে ধর্মের প্রবর্তন— আধ্যাত্মিকতার বেদীমূলে রাজনৈতিক গতিশীলতাকে অবর্রোধ; ৪. প্রগতিবিরোধী চরকাতত্ত্বের প্রবর্তন; ৫. গান্ধীবাদ তুর্বল, ন্বিধাগ্রস্ত ও সংস্কারপন্থী— তাতে বিপ্রবের স্থান নেই—বড়লাটের সঙ্গে গান্ধীর বারংবার দেখাসাক্ষাৎ তাঁর অব্যবস্থিতিচ্তু ও ন্বিধাগ্রস্ত মনের পরিচায়ক।

১৯২৬ সালে প্রকাশিত Future of Indian Politics প্রন্থে মানবেজনাথ ভারতে একটি জনগণের পার্টি (People's Party) গঠনের প্রয়োজনীয়তা বাক্ত করেন। স্বরাজ্য দলের বিলোপ, দেশবন্ধর মৃত্যু এবং রাজনীতির পরিবর্তে গঠনমূলক কাজে গান্ধীর আত্মনিয়োগের ফলে ভারতীয় রাজনীতিতে যে শৃন্যতার স্ষ্টি হয়েছিল তাতে দেশের সংগ্রামী শক্তি ক্ষীণ হয়ে পড়ে। তার প্রস্তাবিত দেই পার্টির নেতৃত্ব দর্বহারা শ্রেণীর অধীনে রাখার কথা বলা হলেও অন্যান্ত শ্রেণী যথা বৃদ্ধিজীবী, মধাবিত্ত, কৃষক, ছোটখাট বাবসায়ী প্রাভৃতিকেও অন্তর্ভুক্ত করার কথা বলা হয়। তার কর্মপন্থা অন্থায়ী বিপ্লবীদের কাজ হবে বিভিন্ন শ্রেণীর মাসুষকে গণতান্ত্রিক সংগঠনের মাধ্যমে জাতীয় বিপ্লবে উপযোগী করে তোলা। প্রস্তাবিত পার্টিরই হবে এই কাজ। তাঁর দৃষ্টিতে স্বরাজ্য দল সামস্ততন্ত্র ও ধনতন্ত্রের প্রতিভূ হয়ে পড়ে। দেশের মৃক্তি-আন্দোলনকে জনসাধারণের স্বার্থ ও কর্তৃত্বাধীনে আনাই ছিল তাঁর অভিমত। বিলাতি ধাঁচের লেবার পার্টি গঠনের তিনি বিরোধী ছিলেন। গণতান্ত্রিক কর্মসূচীর ভিত্তিতে প্রস্তাবিত পার্টির কাঠামো সম্পর্কে তিনি বলেন: 'A democratic Party of the People with a programme of Revolutionary Nationalism (complete independence, establishment of a republic government, radical agrarian reforms, advanced social legislation etc.) will bind together all the oppressed classes of contemporary Indian Society, namely the petty bourgeoisie, peasantry and the proletariat'

কমিন্টার্ন থেকে বহিন্ধারের পূর্বে মানবেন্দ্রনাথের জীবনের একটি গুরুজ-পূর্ণ ঘটনা ছিল কমিন্টার্নের প্রতিনিধি হিসাবে তার চীন বিপ্লবে নেতৃত্ব গ্রহণ। এই সময়ে চীনদেশে বিপ্লব চলেছিল। কমিউনিন্টদের সাহচর্যে কুওমিন্টাং দল ছিল বিপ্লবের পরিচালক। দেশীয় সামস্ভতন্ত্র ও বিদেশী সামাদ্রা-বাদের বিরুদ্ধে সংগ্রামের ভিত্তিতে এ দল তৃটি একাবছ হয়েছিল; পুঁজিপতি, মধ্যবিত্ত, ক্লয়ক ও শ্রমিক এই চারটি শ্রেণী দেই দংগ্রামী আন্দোলনে যুক্ত হয়।

চৈনিক কমিউনিন্ট পার্টি ওকু ওমিনটাং-এর ঐক্যের পিছনে ছিল কমিণ্টার্নেরই নির্দেশ। সে-সময়ে কমিণ্টার্নের প্রতিনিধি হিসাবে মাইকেল বোরোদিনকে বিপ্লবের তন্ত্রাবধান ও পরামর্শদানের জন্ম চীনে পাঠানো হয়। তাঁর সঙ্গে ছিলেন শামরিক উপদেষ্টারূপে জেনারেল ব্লচার। ১৯২৬ শালে কমিউনিস্ট-কুওমিনটাং ঐক্যে ভাঙন ধরে। ঐ বছর মার্চ মানে চিয়াং-কাই-শেক কমিউনিস্টদের ব্যাপক ধরপাকড় শুরু করে দেন। তথনও তর্ক চলেছিল কমিউনিস্টরা কুওমিনটাং-এর দঙ্গে ঐক্যবদ্ধ পাকবে কিনা ? কমিণ্টার্নে এবিষয়ে বাদবিতগুর ঝড় বয়ে চলে। চীন থেকে আসছিল পরম্পর্বিরোধী নানা সংবাদ। শেষে স্থির হয় যে কু ওমিন্টাং থেকে কমিউনিন্টরা বেরিয়ে আসবে; তবে তার বামপন্থী গোষ্ঠার সঙ্গে মিতালি বজায় রাখবে। তবুও অবস্থার উন্নতি হয় না। নভেমরে কমিন্টার্নের কার্যনির্বাহক সমিতির বৈঠক বদে। ভাতে সমগ্র পরিস্থিতির পৃষ্ঠপটে একটি নতুন নীতি নির্বাহিত হয় এবং দেই নীতিকে কার্যকর ক্রার জন্তে মানবেন্দ্রনাথের নেতৃত্বে একটি প্রতিনিধিদলকে চীনদেশে প্রেরণের সিদ্ধান্ত হয়। তিনি তখনও কমিণ্টার্নের প্রেসিডিয়াম ও চীন কমিশনের সদত্তা। চীনের অভিজ্ঞতা মানবেক্সনাথ তাঁর শ্ববিপুল গ্ৰন্থ Revolution and Counter-Revolution in China প্ৰান্থে লিপিবন্ধ করেছেন।

চৈনিক কমিউনিস্ট পার্টি কমিন্টার্নের নব প্রস্তাবিত কর্মপন্থা গ্রহণ করে নি।
স্বভাবতঃই তাদের পক্ষে কমিন্টার্নের প্রতিনিধি মানবেন্দ্রনাথের দঙ্গে খোলাখুলি
ব্যবহার ও সহযোগিতা করা সম্ভব ছিল না। এমনকি কমিন্টার্নের পূর্বপ্রেরিত
প্রতিনিধি ও একদা দীক্ষাগুরু বোরোদিনের সক্ষেও তাঁর মতভেদ প্রকট হয়ে
পড়ে। চীন সে-দময়ে উত্তর ও দক্ষিণ এই ছটি স্বতম্ত্র প্রশাসনে খণ্ডিত। বোরোদিন
চেয়েছিলেন কুওমিন্টাং-এর বামপন্থী গোষ্ঠার সহযোগে দিতীয়বার উত্তর চীনে
পিকিং অভিম্থে অগ্রসর হওয়া এবং তদবধি মানবেন্দ্রনাথের প্রস্তাবিত 'Agrarian
Revolution'-কে স্থগিত রাখা। মানবেন্দ্রনাথ সেই অভিযান-পরিকল্পনার
অপরিণামদর্শিতা উপলব্ধি করে সহকর্মীদের ছঁশিয়ার করে দিয়ে বলেন:
'Right now we have only to cope with Chiang Kai-Shek. But
we are running from him into unknown territories, where in
all probability we will have to encounter manymen like him...

The Chinese Revolution will either win as an agrarian revolution or it will not win at all' | 32

বোরোদিন ও চৈনিক কমিউনিস্ট নেতাদের বিরোধিতা করে তিনি একটি বিকল্প কর্মপন্থা উপস্থাপিত করেন: '...an organisation, concentration and consolidation of revolutionary forces by (1) pressing the agrarian revolution, (2) establishing peasant power in the villages, (3) creating a revolutionary army that would not be merely a creature of land-owning generals'; ''

১৯২৭ সালের মে সামে হ্যানকোতে অনুষ্ঠিত চৈনিক কমিউনিস্ট পার্টির পঞ্চম কংগ্রেসে এই মতবিরোধের একটা নিষ্পত্তি হয়। দীর্ঘ আলোচনা ও বাদান্তবাদের পর মানবেজনাথের অভিমত গৃহীত হয়। কিন্তু তথনও কিছু সংখ্যক সদস্তের মনে চাষীমজ্বের স্বভন্ত সংস্থা গঠনের ফল হিসাবে কুওমিন্টাং-এর বামপস্থী গোষ্ঠার দক্ষে বিচ্ছেদবেদনা কাটে না। ইতিমধ্যে নানা জায়গায় রুষক বিদ্রোহ দেখা দেয়। কিন্তু কমিউনিস্টরা নিক্ষিয় থাকে। কুওমিনটাং-এর বামপন্থী প্রগতিশীল সামরিক কর্তৃপক্ষ নির্মমভাবে কৃষক বিদ্রোহ দমন করে। মানবেন্দ্রনাথ তথনও কমিউনিস্টদের মতিগতি ফেরাবার শেষ চেষ্টা করেন। বিফল হয়ে উপায়ান্তর না দেখে তিনি মস্কোয় স্টালিনের প্রামর্শ চান। স্টালিন টেলিগ্রাম করে রায়ের কর্মপঞ্চা সমর্থন করেন। বামপন্তী কুওমিনটাং-এর নেতৃবুন্দ কমিউনিস্টদের ক্লখক বিদ্রোহের ছত্তো অভিযুক্ত করে এবং দক্ষিণপন্থী চিয়াং-কাই-শেকের সঙ্গে নিজেদের বিরোধ মিটিয়ে নিয়ে কমিউনিস্ট নিধন শুরু করে দেয়। জুলাই মাস নাগাদ কমিউনিন্টরা ছত্রভঙ্গ হয়ে যায়। মানবেক্রনাথ ও বোরোদিনকে ফিরে যাবার জন্তে মস্কো থেকে নির্দেশ আসে। মস্কোয় ফিরে গিয়ে মানবেক্তনাথ তাঁর সদ্ব দপ্তর বার্লিনে চলে যান। সেথানেই জার্মান ভাষায় চীন সম্পর্কে পূর্বোক্ত গ্রন্থটি রচনা করেন। পরবর্তীকালে হিটলারের বহু, াৎসবে নে-গ্রন্থের অধিকাংশই ভশ্মীভূত হয়।

চীন বিপ্লবের বার্থতা পরোক্ষে মানবেন্দ্রনাথের দঙ্গে কমিণ্টার্নের বিচ্ছেদ স্বষ্টি করে। চীন থেকে ক্বেরার পর বছর দেড়েক কেটে যায়। চৈনিক বার্থতার দঙ্গে নিজে প্রত্যক্ষতাবে জড়িত থাকায় স্টালিন মানবেন্দ্রনাথকে সরাসরি অভিযুক্ত করেন নি। তাছাড়া মানবেন্দ্রনাথের সঙ্গে তাঁর ছিল অক্তত্রিম বন্ধুত্ব। চীনের ব্যাপারে মানবেন্দ্রনাথ আশা করেছিলেন ন্টালিন তাঁকে সমর্থন করবেন, কিন্তু

ট্রটস্কির বলবৃদ্ধির আশক্ষায় তিনি প্রকাশ্যে কিছু তুলতে চান নি। দ্যালিনের দর্শন না পেয়ে ও তার হাবভাব স্থবিধান্তনক নয় বুঝে মানবেন্দ্রনাথ গোপনে বার্লিন চলে যান।

১৯২৮ সালের সেপ্টেম্বরে মস্কোয় কমিন্টার্নের ষষ্ঠ বিশ্ব কংগ্রেস বসে।
অক্ষরতা ও অক্ষোপচারের জন্ত মানবেন্দ্রনাথ সে-অধিবেশনে অন্থপস্থিত ছিলেন।
চীনের বিষয় নিয়ে মানবেন্দ্রনাথকে না ঘাঁটিয়ে তাঁর 'Decolonisation
Theory'-কে বিকৃত অর্থে দাঁড় করিয়ে তাঁকে চিরাচরিত ভাষায় 'renegade'
বলে অভিহিত করা হয়়। ষষ্ঠ বিশ্ব কংগ্রেস কমিন্টার্ন অন্থত পূর্বের যুক্তক্রন্ট
নীতি বর্জন এবং উগ্র বামপন্থী নীতি গ্রহণ করে। মানবেন্দ্রনাথ ভারত ও অন্যান্ত
অনগ্রসর দেশের পটভূমিকায় ঐ নব্যনীতির তীত্র সমালোচনা করেন। জার্মানিতে
কমিন্টার্নির সরকারি নীতির বিপক্ষ গোষ্ঠার মুথপত্রে মানবেন্দ্রনাথের স্বাধীন
মতামত প্রকাশিত হওয়ায় তিনি কমিন্টার্ন থেকে বহিকৃত হন। এখানেই তাঁর
কমিউনিন্ট জীবনের পরিসমাপ্তি ঘটে। তাঁকে কমিউনিন্টরা তথন শুরু পরিত্যাগ
ও একঘরেই করল না—উপরস্ক তাঁর বিরুদ্ধে শুরু করল কুৎসার অভিযান।

মানবেন্দ্রনাথের আশা ছিল কমিন্টার্ন একদিন নিজের ভুল ব্রুতে পেরে তাঁকে ও অন্যান্ত বিশিষ্ট কর্মীদের ফেরার পথ খুলে দেবে। ১৯৩৫ সালে কমিন্টার্নের সপ্তম কংগ্রেদে পুনরায় কর্মপন্থার হেরফের হয় এবং শেষাবিধি মানবেন্দ্রনাথের পূর্ব প্রস্তাবিত নীতিই গৃহীত হয়। কিন্তু মানবেন্দ্রনাথ ও অন্যান্ত দের ফিরে যাবার আহ্বান জানানো হয় না।

মানবেজ্রনাথ নিজ্জিয় রইলেন না। ১৯২৯ সালে লাহোরে ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেসের ঐতিহাসিক অধিবেশনে পূর্ণ স্বাধীনতার প্রস্তাব গৃহীত হওয়ায় মানবেজ্রনাথ কংগ্রেসী নেতৃর্লের কাছে প্রেরিত এক বার্তায় বিপ্লবী কর্মপন্থা গ্রহণের জন্ম আবেদন জানান। তার আগে সাইমন কমিশনের ভারত পর্যটন কালে তিনি গণপরিষদ গঠনের পরামর্শ দিয়েছিলেন (১৯২৭)।

ইতিমধ্যে কমিউনিস্ট চক্রান্তরূপে অভিহিত মীরাট ও কানপুর ষড়যন্ত্র মামলায় (১৯২৯) দেশের বিপ্লবী কমীরা অনেকেই কারাক্রদ্ধ হন। বিদেশে থাকায় এই চক্রান্তের প্রকৃত নায়ক মানবেন্দ্রনাথকে তথন ধরা যায় নি। দেশের রাজনীতির আবহাওয়া ছিল খুবই মন্দা। সেই সময়ে বন্ধুদের আপত্তি অগ্রাহ্ণ করে ইউরোপ থেকে ১৯৩০ সালে গোপনে তিনি ভারতে চলে আসেন। বিভিন্ন ছল্মনামে তিনি দেশের সর্বত্র ঘূরে জওহরলাল, হুভাষচন্দ্র প্রম্থ বিশিষ্ট নেতৃর্ন্দের সঙ্গে যোগাযোগ

করেন। ১৯৩১ সালে জওহরলালের সভাপতিত্বে করাচী কংগ্রেসে প্রথম আমৃদ্র পরিবর্তনকামী একটি সামাজিক ও অর্থনৈতিক প্রস্তাব গৃহীত হয়। সেই প্রস্তাবের পিছনে মানবেন্দ্রনাথের প্রভাব ছিল বলে অনেকের বিশ্বাস।

১৯৩১ সালের ২১শে জুলাই বছ অরেষিত এই 'mystery man'-কে ইংরেজ সরকার গ্রেপার করতে সমর্থ হয়। ১৯৩৬ সালে কারামূক্তির পর মানবেন্দ্রনাথ কংগ্রেসে যোগদান করেন। কংগ্রেসের বিস্তর কর্মী তাঁর অন্তরক্ত হয়ে পড়েন। প্রথমে তিনি কংগ্রেসকে বিপ্লবী আদর্শে সক্রিয় ও গণতান্থিক করে তোলার প্রয়াসী হন এবং 'ইণ্ডিপেণ্ডেণ্ট ইণ্ডিয়া' (বর্তুমানে 'র্যাডিক্যাল হিউমানির্ফা' নামে পরিবর্তিত ) পত্রিকা বের করেন। তাঁর সঙ্গে ক্রমে গান্ধীর বিরোধ দেখা দেয়। গান্ধীনীতিকে তিনি কায়েমী পুঁজিবাদী শোষণের প্রচ্ছন্ন পদ্বারূপে দেখেছিলেন। তাঁর মতে কংগ্রেসী নেতৃত্বের অসারতা এবং গান্ধীর অধিপত্য কংগ্রেসকে যেন একটা কাটুনি সংঘে পরিণত করেছে এবং গান্ধীর অহিংস নীতি দেশের বৈপ্লবিক উদ্দীপনার প্রতিকৃল। সত্যাগ্রহের আধ্যাত্মিক ও দিবা প্রতায় মানবেন্দ্রনাথ গ্রহণ করেছে পারেন নি।

১৯৬৯ সালে তিনি কংগ্রেসের ভিতরে 'লীগ অব রাাডিকাাল কংগ্রেসমেন' নামে একটি উপদল গঠন করেন এবং বিকল্প নেতৃত্ব সৃষ্টির জন্তু দেশবাসীকে আহ্বান জানান। ফৈচ্পপুর কংগ্রেসে (১৯৪০) সভাপতি নির্বাচনের প্রতিদ্ধিতায় তিনি মৌলানা আন্ধাদের কাছে পরাজিত হন। ইতিপূর্বে দ্বিতীয় বিশ্বমহাযুদ্ধ শুরু হয়ে গিয়েছিল (৩ সেপ্টেম্বর, ১৯৬৯)। যুদ্ধের প্রকৃতি সম্পর্কে তাঁর সঙ্গে কংগ্রেস নেতৃবর্গের আম্ল মতপার্থক্য দেখা দেয়। যুদ্ধনীতি সম্পর্কে বিরোধের ফলেই তিনি কংগ্রেস ছেড়ে 'র্যাডিক্যাল ডেমোক্রেটিক পার্টি' গঠন করেন। সেই সঙ্গে তাঁর নেতৃত্বে সর্বভারতীয় শ্রমিক সংগঠনরূপে 'ইণ্ডিয়ান ফ্টোরেশন অব লেবার' প্রতিষ্ঠিত হয়।

ভারতীয় রাজনৈতিক সংগ্রামের ঈব্সিত গতিপথ ও শ্রেণী-সম্পর্ক বিশ্লেষণ প্রাসাসে মানবেন্দ্রনাথ তাঁর Scientific Politics গ্রান্থে ফরাসি বিপ্লবে জ্যাকোবিন-দের ভূমিকা এদেশে অন্তসরণের স্থপারিশ করেন। ফরাসি বিপ্লবে জ্যাকোবিনদের ভূমিকা ছিল বুর্জোয়া গণভান্থিক, এবং ভাদের সমাজভন্ত্রী বিপ্লবের পুরোগামী বলা হয়। বিপ্লবের মার্কসবাদী প্রভায় অন্তযায়ী ভারতে প্রথমে একবার বুর্জোয়া গণভান্থিক বিপ্লব এবং ভারপরে প্রস্থাবিত প্রলেটারিয়েট বিপ্লবের পরিবর্তে উভয়ের সমন্বয়ে মানবেন্দ্রনাথ এক শ্বভন্ত পথের নির্দেশ দেন— ভাকে ভিনি 'বিশ শতকের জ্ঞাকোবিনিজম'নামে অভিহিত করেন। তাতে বলা হয়: ১. ভারতীয় বিপ্লব সর্বশ্রেণীর নেতৃত্বে পরিচালিত হবে, কেবল মৃষ্টিমেয় প্রলেটারিয়েটের নেতৃত্বে নয়; ২. ভারতীয় বিপ্লব প্রথমে বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক এবং পরে প্রলেটারিয়েট বিপ্লব না হয়ে তুইয়েরই সংমিশ্রণে সোসালিস্ট বিপ্লব হওয়াই স্থবিধাজনক ও বাঞ্জনীয়। মার্কস্বাদী হয়েও সে-সময়ে মানবেক্রনাথ মার্কসীয় চিস্তাকে যে নির্বিচারে গ্রহণ করেন নি এই বিশ্লেষণাই তার অন্তব্য প্রমাণ।

প্রদানত উল্লেখ্য যে কশ বিশ্ববের ব্যাখ্যা প্রদানে তিনি তিন্ন অভিমত প্রকাশ করেন। তার মতে মার্কদের অবরোহী পদ্ধতিতে স্থিরিকত প্রণালী অনুযায়ী কশ বিশ্লব ঘটে নি। আকস্মিক ও ঘটনাচক্রে কশবিপ্লব দাফল্য লাভ করে। দেখানে স্বহারা বিশ্লবের দামাজিক ও অর্থনৈতিক প্রস্তুতির পূর্বেই বিপ্লব ঘটায় তা মার্কস্বাদী প্রণালী অনুসর্ব করে নি। Russian Revolution (1949) গ্রন্থে এবিষয়ে তিনি বিস্তারিত আলোচনা করেছেন।

ষিতীয় বিশ্ব মহাযুদ্ধের প্রকৃতি বিশ্লেষণ করে মানবেন্দ্রনাথ অক্ষশক্তির বিক্রম্বে মির্রাপক্ষকে নিঃশর্তে দমর্থনের আহ্বান জানান। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধকে তিনি শাস্ত্রাজ্ঞাদী যুদ্ধ বা বিভিন্ন দেশের মধ্যে নিছক একটা দশস্ত্র দংঘর হিদাবে দেখেন নি। তিনি বুঝেছিলেন যে বিপ্রয়কারী সেই যুদ্ধ বিশ্বইতিহাদের মোড় ফিরিয়ে দেবে। বিশ্ববাাপী সেই দর্বনাশা যুদ্ধকে তিনি আন্তর্জাতিক গৃহযুদ্ধরূপে অভিহিত করেন। কোনও দেশ বা জাতিকে তিনি শক্ররূপে দেখেন নি—দেখেছিলেন ভ্রমাবহ ও দর্বগ্রাদী এক মতবাদ— দে-মতবাদ হল ফ্যাদিবাদ। তার মতে ফ্যাদিবাদের জয় হলে মানব দভ্যভারই হবে চরম বিনাশ। তিনি আরও বলেছিলেন যে ফ্যাদিবিরোধী সেই যুদ্ধে লিপ্ত হয়ে সাম্রাজ্যবাদও তার শক্তি হারাবে এবং যুদ্ধান্তরকালে প্রাধীন উপনিবেশগুলির স্বাধীনতা অনিবার্যভাবেই আদবে। India and War গ্রন্থে মানবেন্দ্রনাথের দ্বিতীয় বিশ্বমহাযুদ্ধ সম্পর্কে চিন্তার বিস্তারিত পরিচয় পাওয়া যায়।

ষিতীয় বিশ্বমহাযুদ্ধে ভারতের সমর্থন ও প্রস্তৃতির জন্ম তিনি কৃষি-বিপ্লবের প্রয়োজন অন্তত্তব করেন। কারণ চাষীরা যে জমিতে লাঙল দেয় সেটা তাদের নিজস্ব এ-বিশ্বাস জন্মালে তারা স্বতঃফুর্তভাবে দেশরক্ষায় উল্লোগী হবে। তাছাড়া জনসাধারণের ক্রয়ক্ষমতা বৃদ্ধি ও জীবনমানের উন্নতি সাধনের জন্ম চাই দেশের যথোচিত শিল্পোন্ময়ন। আধা-সামস্কৃতান্ত্রিক ও ঔপনিবেশিক অর্থনৈতিক কাঠামোয় দেশীয় পুঁজিপতিরা ঐতিহাদিক প্রগতিশীল ভূমিকা গ্রহণ করবে না। জনস্বার্থের

উপযোগী স্বৃষ্ট অর্থনৈতিক উন্নয়নের জন্ম তার পার্টি People's Plan (১৯৪৪) নামক একটি পরিকল্পনা প্রচার করে। সেই সময়ে ভারতীয় পুঁজিপতিরাও যুদ্ধোত্তর অর্থনৈতিক উন্নয়নের জন্ম একটি পরিকল্পনা রচনা করে। 'বোম্বাই প্লান' নামে খ্যাত সেই পরিকল্পনাকে মানবেন্দ্রনাথ পুঁজিবাদী একচেটিয়া স্বয়ের ফ্লামিবাদী পরিকল্পনা বলে অভিহিত করেন।

বিয়াল্লিশের আগস্ট আন্দোলনকে মানবেন্দ্রনাথ নিন্দা করে বলেন যে জাতীয়তাবাদী নেতারা জাতিবিদ্বেষে এমনই জর্জর যে তাঁরা বোঝেন নি ইংরেজ পরাজিত হলে ক্যাসিবাদ ছনিয়ায় আধিপতা করবে। কংগ্রেম ও জাতীয়তাবাদী নেতৃর্ন্দকে তিনি ক্যাসিবাদী বলতেও কুন্তিত হন নি। ছিতায় মহাযুদ্ধে অক্ষণজির (Axis Powers) পক্ষে অন্তর্কুল আচরণে তারা দে-কথাই দৃঢ়ভাবে প্রমাণ করে দিয়েছেন। বিয়াল্লিশের আন্দোলনে ক্যাসিবিরোধী যুদ্ধপ্রচেষ্টাকে বাধা দেওয়া হয়। তিনি দেগান যে রণক্ষেত্র যতদিন দূরে ছিল ততদিন ভারতীয় পুঁজিপতিরা যুদ্ধে মাল সরবরাহ করে ছ-হাতে পয়সা লুটেছে, আর রণক্ষেত্র যথন ঘরের পার্দে এসিয়ে এসেছে তথন তারা আপৎকালীন অধিক ত্যাগ ও ক্ষতির তয় এবং বিজেতাদের সম্ভাবা প্রতিশোধের আশক্ষায় যুদ্ধ প্রচেষ্টা থেকে সরে এসে কংগ্রেসের পিছনে অবিলম্বে স্বাধীনতার দাবিকে সমর্থন জানায়। নিরক্ষর, মৃঢ়, ধর্মান্ধ দেশবাদীর আবেগ ও উন্সাদনার স্বযোগ নিয়ে ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণী নিজেদের কাজ হাসিলে তৎপর হয়। মানবেন্দ্রনাথ ভারতীয় কংগ্রেসের বুর্জোয়া চরিত্র উদ্ঘাটনে তৎপর হন। তাঁর মতে ব্রিটিশ সরকার কংগ্রেসকে তোমাজ করে প্রতিবিপ্রবের পথ স্থগম করে দেয়।

মানবেন্দ্রনাথ জাতীয় সরকারের পরিবর্তে জনগণের সরকার দাবি করেন। জাতীয়তাবাদের জিগিরকে তিনি ক্বব্রিম ও সর্বনাশা বলে মনে করতেন। ক্বব্রিম এই কারণে যে ভারত প্রকৃতপক্ষে চ্টি— একটি ধনিকের, অপরটি দরিদ্রের। বৃজোয়া নেতৃত্বে জাতীয় স্বাধীনতায় দরিদ্রের কোনও উন্নতি হবে না, হবে মৃষ্টিমেয় ধনিকের। জাতি প্রতায় গ্রহণ করলে জিন্নার ছিজাতি তব এদে পড়ে। জাতীয়তাবাদের ক্রব্রিমতায় ভারতীয় ঐক্যের বিনাশ ও দেশবিভাগের উ্ত্যোগ হবে অনিবার্ষ।

বিশ্বমহাবৃদ্ধের গতি ক্রমেই মিত্রপক্ষের অনুকৃল হয়ে ওঠায় মানবেন্দ্রনাথের পূর্বপ্রত্যের আরও দৃঢ় হয় যে যুদ্ধোত্তরকালে সাম্রাজ্যবাদী শক্তি উপনিবেশ ছেড়ে চলে যাবেই। কারণ দেশের উদ্ধন্ত মূলধন উপনিবেশে বিনিয়োগ করাই হল তার চারিত্রিক লক্ষণ; রাজনৈতিক শাসন তার লক্ষ্য নয়; বিশ্বযুদ্ধে ব্রিটেনের শিল্পবাণিজ্যের বিপর্যয় ও বিপুল দায়দেনা তাকে শক্তিহীন করে দেয়। পরিত্যক্ত শাসনক্ষমতা বুর্জোয়া শ্রেণীর পরিবর্তে যাতে জনগণের হাতে আসে তাই মানবেন্দ্রনাথ সেদিন ভারতের বামপন্থী দলগুলিকে ঐক্যবদ্ধ হবার জন্ম আহ্বান জানান এবং জনন্বার্থের উপযোগী Constitution of Free India (1944) নামে একটি থসড়া সংবিধান প্রচার করেন। মানবেন্দ্রনাথের আহ্বানে কোনও নামপন্থী দলই সেদিন কর্ণপাত করে নি। যুদ্ধোত্তর প্রথম সাধারণ নির্বাচনে মানবেন্দ্রনাথের পার্টি এককভাবে ভারতের সর্বত্র শক্তিশালী কংগ্রেম ও মুদলিম লীগের সঙ্গে প্রভিদ্ধিতা করে। জাতীয়তা, অন্ধ ধর্মীয় বিশ্বাস ও রাজনৈতিক নিশ্বেতনার হুযোগে কংগ্রেম ও লীগই সেই নির্বাচনে জন্মী হয়। ভাদেরই সম্বৃত্তিতে দেশকে তৃভাগ করে ইংরেজ শাসক বুর্জোয়া শ্রেণীর হাতে শাসনক্ষমতা তুলে দিয়ে চলে যায়।

বিশ্বমুদ্ধের আগে থেকেই মানবেজনাথের ভাবজীবনে চলেছিল এক বিরাট আলোড়ন। দীর্ঘদিনের অভিজ্ঞতায় তিনি উপলব্ধি করেছিলেন যে কী লিবা-র্যালিজম, কী মার্কদিজম কোনটিতেই মাতুষ নিরঙ্কুশ মৃক্তির আস্বাদ পায় নি— সংসদীয় গণতন্ত্র ও শ্রেণী একনায়কত্ব ছই-ই অচল। ফ্যাসিন্টদের মতে। কমিউনিন্ট দেশেও রাষ্ট্রের বেদীমূলে বাক্তিমন্তা উৎসর্গীকত হয়েছে। পরিশেষে তিনি যে মৌল সিদ্ধান্তে উপনীত হন তার দঙ্গে এযাবংকাল অন্তত্ত মার্কসবাদী দর্শনের অসংগতি ফুটে ওঠে। মার্কদ-উত্তর শতাব্দীকালে সম্প্রদারিত জ্ঞানবিজ্ঞানের ক্ষিপাণরে তিনি প্রমাণ করে দেখান যে মার্কসবাদ অসম্পূর্ণ ও সে-কারণে বর্তমানে জম্বপযোগী। মার্কসবাদের বিরোধিতার পরিবর্তে মার্কসীয় দর্শনকে অতিক্রম করে মানবেন্দ্রনাথ 'রাডিক্যাল হিউম্যানিজ্ম' নামে এক নবাদর্শনের প্রবর্তন করেন— যার মৃল বিষয়-বৈশিষ্টা হল তিনটি: যুক্তি, নীতি ও মুক্তি। নতুন ইতিহাসত্ত্ব ও দার্শনিক পৃষ্ঠপটে ব্যক্তিস্বাত্স্বা, বিকেন্দ্রিক রাষ্ট্রবাবস্থা, সমবায়ী অর্থনৈতিক কাঠামো এবং শ্রেণী ও পার্টির আধিপত্যমুক্ত সমাজের একটি স্থম্পষ্ট চিত্র তিনি তুলে ধরেন। তাঁর মূল বক্তব্য তিনি দেরাছন নিদাঘ শিবিরে (১৯৪৬) উপস্থাপিত করেন। মানবেক্সনাথ ও তাঁর সহকর্মীদের এই বার্ষিক বাজনৈতিক শিক্ষাশিবিবের আয়োজন ভারতীয় রাজনীতির ইতিহাসে একটি অনস্থ নিদর্শন। বাজনীতিকে যুক্তিবিবর্জিত চিন্তা ও মেঠো বক্তভার আবেগ থেকে উদ্ধার করে বিচারবিতর্কের মাধ্যমে বিজ্ঞাননির্ভর করার সাধনা এদেশে

মানবেজনাথের একক বৈশিষ্টা। সেই বছরেই তিনি দেরাতনে 'ইণ্ডিয়া'ন রেনেসাঁদ ইনষ্টিটেউট' প্রতিষ্ঠা করেন। তার সম্পাদনায় Marxian Way (পরে Humanist Way) নামে একটি ত্রৈমাসিক গবেষণামূলক পত্রিকা প্রকাশিত হয়। বাইশটি হতে বিধৃত 'রাাডিকাাল হিউমানিজম' দর্শনের প্রয়োগকালে অহভূত হয় যে প্রকৃত গণভন্নী সমাজে পার্টি রাজনীতির প্রথা অচন। গভান্তগতিক পার্টি-প্রথার মধ্যে দিয়ে মানবভন্তী দর্শন ও রাজনীতির আন্দোলন সম্ভব নয়। কারণ তাতে পার্টির আধিপতা ও ক্ষমতাদখলই একমাত্র লক্ষ্য হয়ে দাঁড়ায় এবং তাতে শুভলক্ষ্যে পৌছনোর তাগিদে অশুভ পথ অনুসরণেও আপত্তি থাকে না। ফলে সমাজ ও সাধারণ মান্ত্রেরই হয় অকলাাণ ও অধোগতি। তাই ১৯৪৮ সালের শেষ অধিবেশনে গানবেন্দ্রনাথ প্রতিষ্ঠিত 'র্যাডিক্যাল ডেমোক্রেটিক পার্টি' ভেঙে দেওয়া হয়। দেই থেকে ঐ দর্শনে বিশ্বাদী ব্যক্তিরা কোনওরপ দাংগঠনিক নিয়মনিগড়ে আবদ্ধ না থেকে নানাভাবে দৰ্বক্ষেত্ৰে বহুমুখী কৰ্ম-তৎপরতার মধ্যে দিয়ে উক্ত আদর্শের প্রচারে উত্তোগী হন। অন্তরূপ প্রচেষ্টা যাতে অক্মান্ত দেশেও বিস্তার লাভ করে দেই উদ্দেশ্যে তিনি আন্তর্জাতিক সংযোগেরও স্থচনা করেন। আকম্মিক তুর্ঘটনায় মৃত্য (১৯৫৪) হওয়ায় জীবনের শ্রেষ্ঠ কাজকে মানবেন্দ্রনাথ স্থদপ্রবর্গ করে রেথে যেতে পারেন নি।

## ছুই: ইতিহাসচিন্তা

ইতিহাসকে মানবেজনাথ মান্তধের চিরস্তন মৃক্তি-সংগ্রামরূপে দেখেছেন। তার মতে মন্থ্যজীবনের সারবতা হল মৃক্তির সন্ধান। পৃথিবীর বুকে মন্থ্যজীবনের উৎপত্তিকাল থেকেই মান্ত্য প্রথমে জৈব অস্তিজের তাগিদে পারিপার্দিকের আধিপতা থেকে মৃক্ত হবার জন্মে নিরস্তর সংগ্রামে লিপ্ত থেকেছে; সেই জৈব সংগ্রাম-প্রবণতাব কলে মান্ত্য ক্রমে অজ্ঞানতার বন্ধন ছিল্ল করে জ্ঞান ও অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করে এসেছে — মান্ত্রধের শিল্প-সংস্কৃতি-বিজ্ঞান প্রভৃতি যাবতীয় সাধনার পিছনে আছে তার সেই মৃক্তির প্রেরণা— পশ্চাতে এশ ও আধ্যান্ত্রিক কোনও নির্দেশ নেই। ১৪

মাহুষকে তিনি নিয়মনিয়ন্ত্রিত বিশ্বের অঙ্গরূপে বিচার করেছেন। নিশ্চেতন

বিশ্ব হতে ক্রমনিবর্তনের আশ্রেমে অবশেষে মান্নায়ের মনোজগতের বিকাশ-প্রক্রিয়ায়
একটি জৈব-বিবর্তন ঘটেছে; জড় থেকে চেতনার উৎপত্তি ও উভয়ের মধ্যে
অবিচ্ছেন্ত সম্পর্ক থাকলেও পরিণামে চেতনা এক স্বাধীন ও স্বয়ংসম্পূর্ণ সত্তা
অর্জন করেছে। পরিচিন্তন মান্নায়ের একটি জৈব ক্রিয়া হলেও, চিন্তা ও চেতনা
সামাজিক বিবর্তন-নিভর না হয়ে নিজ পথে অগ্রহর হয়েছে— বস্তুতঃ পরিচিন্তন
ও সমাজ বিবর্তন যুগপৎ সমান্তরাল ধারায় নিকশিত হয় — একের ছারা অপরে
প্রভাবিত হয়েছে। সমাজ-বিবর্তন নিয়মনির্দিট হলেও সমাজের অন্তা হল মান্নায়
এবং সমাজ-বিবতনকে অরান্বিত করার জন্ম মান্নায় বিপ্রবের সাহাম্য নেয়। চিন্তার
বিকাশ সমাজ ও অর্থ নৈতিক বিবর্তনের নিয়ম্বণ-সাপ্রেক্ম নয়। ১৫

মৃক্তি ও সামাজিক অধিকার অন্ধনের অন্তরায় অর্থ নৈতিক অসাম্য দূর করাই বিপ্লবের একমাত্র লক্ষা নয়। মাগুষের সহজাত সন্তাবনার বিকাশে বাধাস্বরূপ যে কোনও সামাজিক প্রতিবন্ধকতা নিমূল করাই বিপ্লবের আদর্শ। ইতিহাসের যারাপ্রে দেখা যায় অনেক সময়ে প্রচলিত সমাজবাবস্থা মান্ত্রের দৈহিক ও মানগিক বিকাশ ও প্রস্থিলীল সন্তার প্রতিক্লতা করে। জৈব অন্তিত্রের সংগ্রাম-প্রক্রিয়ায় ক্রমবিকশিত প্রগতি ও মৃক্তির আকাজ্যা মান্ত্র্যকে বিপ্লবের সাহায়ে জ সব অন্তর্গায়গুলিকে অপ্সারনের প্রেরণা যোগায়। নতুন দর্শনের আলোয় মান্ত্র্যন্ত্র সমাজবাবস্থা গড়ে তোলে।

নজি ও স্ক্রীশক্তির আবেগসম্পন্ন মান্তবের মনোভাবকে মানবেন্দ্রনাথ 'রোসান্তিক' আখা। দিয়েছেন। বিপ্লব সেই অর্থে রোসান্তিক এবং যুক্তিসম্মত ও বটে। সুক্রিপ্রবাহ মান্তবের সহজাত একটি জৈব ধর্ম। যুক্তিনির্ভর মন থেকেই মুক্তিব আবেগ ও আয়প্রাহণত। উছ্ত হয়। আয়নীতির পিছনে মানবেন্দ্রনাথ কোনও আধ্যাহ্রিক অপনা দিব্য কারণের প্রিবর্তে যুক্তিপ্রবাহণতাকেই উৎসক্ষপে বিশ্লেশ ক্রেছেন। মানবেন্দ্রনাথের রোমান্তিক বিপ্লবের প্রভাৱ সম্পূর্ণ যুক্তিবহ ও নীতিসম্মত।

বঙ্গবাদী মানবেন্দ্রনাথের কাছে বৈদান্তিক ভাববাদ যে গ্রহণযোগ্য ছিল না সেকণা বলা বাললা মাত্র। শংকর ও রামান্তজের ভাববাদকে তিনি মধানুগীয় বঙ্গবারণাপ্রস্তত এবং নৃক্তিবিরোধী সুদ্ধ নৃক্তিজাল (scholasticism) বলে অভিহিত করেছেন। নৃক্তিপিয়াদী বৌদ্ধ মন্তবাদকে থর্ব করার জন্ম রাহ্মণা প্রতিক্রিয়ায় তাঁদের উত্থান ঘটে। বৌদ্ধর্মে তিনি বৈপ্লবিক দন্তাবনা প্রত্যক্ষ করেন। তাঁর মতে বৌদ্ধরা পরাশ্রিত বিলাসবাদন পরিহারের মনোর্ত্তি নিয়ে উন্নত ও উজ্জন জীবনযাত্রার পথ অন্থেসরণ করেছিল। কিন্তু বৌদ্দের প্রয়াসকে দমন করে প্রতিক্রিয়ানীল রাক্ষণাধর্ম পুনরায় আধিপত্য অর্জন করে। ১৩. প্রাচীন ভারতীয় সমাজ সম্পর্কে প্রচলিত ধারণা যে তথনকার মূনি-ক্ষমি পরিবেষ্টিত সমাজজীবনে কেবল উচ্চ আধ্যাত্মিক মনোভাবই শুধু বিবাজ করত। তাঁর মতে তা সত্ত্বেও তথনকার সমাজে সাধারণ মাজুদেরও একটা বিশেষ হান ছিল, যারা কৃষ্টিক জীবনাচারকেই প্রাধান্ত দিত। ভারতীয়দের মনে সাধারণতঃ আর্য রক্তের গরিমা সম্পর্কে তিনি বলেন যে নৃতার্ত্তিক বিচারে ভারতায়দের সঙ্গে অনার্যদেরই মিল বেশি এবং আর্যদের আবিভাবের পূর্বে এখানকার অনার্য সভ্যতা অনেক বেশি উৎকর্ষ অর্জন করেছিল। সে-সভ্যতা পৃথিবীর অক্তান্ত প্রাচীন সভ্যতার ধারা থেকে বিচ্ছিন্ন ছিল না। ১৭

ইউরোপীয় রেনেসাঁদের পশ্চাতে শিল্প ও বাণিজ্যের প্রভাবের প্রচলিত ব্যাথাা থণ্ডন করে তিনি দেখিয়েছেন যে জেনোয়াতে ব্যবদাবাণিজ্যের চরমোৎকর্ম দাধিত হলেও দেখানে রেনেসাঁদের চিন্তাশীল কোনও মান্তবের উথান ঘটে নি, দেখানে মানবতন্ত্রী সাধনারও কোনও পরিচয় পাওয়া যায় না। একথা সেই যুগের শেষাশেষি তিনিদের কেত্রেও প্রযোজ্য। অথচ যে-ফ্লোরেকে রেনেসাঁদের মনীধীবর্গের জন্ম হয়েছিল, দেখানে ব্যবদাবাণিজ্যের তেমন বিকাশ হয় নি। স্কতরাং বলা যায় রেনেসাঁদে উভূত মানবতাবাদের দঙ্গে বুর্জোয়া অভ্যন্নতির কার্যকারণ শম্পর্ক ছিল না। তাই এ-যুগের একদল ঐতিহাসিক ইউরোপীয় রেনেসাঁদকে সামন্ততান্ত্রিক প্রতিক্রিয়ারূপে অভিহিত করেছেন। মানবেক্রনাথের মতেইউরোপীয় রেনেসাঁদের প্রেরণার উৎস ছিল প্রাচীন গ্রীম ও রোমের মাংস্কৃতিক আদর্শ। দে-আদর্শ ছিল ঈশ্বরের বিরুদ্ধে মান্তবের বিদ্যোহ— তাই ইউরোপীয় রেনেসাঁসকে তিনি আধুনিক সভাতা তথা মৃক্তির দর্শন ও বস্তবাদের বোধনরূপে দেখেছেন; রেনেসাঁস থেকেই পেয়েছেন তার প্রেরণা। ১৮

## তিন: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

দশন সাধারণতঃ তৃ-শ্রেণীতে বিভক্ত; একটি ভাববাদা, অপরটি বস্তবাদী। ভাববাদী দার্শনিকেরা মূলতঃ কল্পনাপ্রবণ; তাঁরা বিজ্ঞানসমত পরীক্ষানিরীক্ষার দিকে যান নি। বস্তুনিরপেক ভাববাদী দর্শনকে অধিবিভা (metaphysics) বা আধাত্মিকতার গোত্রে বিবেচনা করা যায়। বস্তুবাদী দর্শনে বস্তুকেই (matter) মব কিছুর অগ্রবর্তী বলে মনে করা হয়। বিশ্বতত্ত্ব (cosmology) বিচারপ্রসঙ্গে বস্তবাদীরা আবার ছ-শ্রেণীতে বিভক্ত। এক শ্রেণীর বিশ্লেষণপদ্ধতি যান্ত্রিক (mechanistic) এবং অপরশ্রেণীর পদ্ধতি দ্বান্দ্বিক (dialectical)। যান্ত্রিক विसंबद्ध वला इत्य शांदक खाः मल्लु विश्वक्रभः निर्मिष्ठ नियस मतल कार्यकात्रन ধারায় এগিয়ে চলে; তার সব রহস্ত অজ্ঞেয় নয়; কিন্তু তা জানা সময়সাপেক্ষ। এই বিশ্লেষণভঙ্গীর উৎপত্তি হয়েছিল প্রাচীন গ্রীক দার্শনিক এপিকিউরাস, ডিমোক্রিটাদ ও জিনোর চিন্তায়। দ্বান্দিক বস্তুবাদী বিশ্লেষণ পদ্ধতি স্কুদংবদ্ধ রূপ পরিগ্রহ করে মার্কদের চিন্তায়। তিনি দ্বান্দিক পদ্ধতি ভাববাদী দার্শনিক হেগেলের চিন্তা থেকে গ্রহণ করেছিলেন। মার্কদীয় দ্বান্দিক বিশ্লেষণে law of opposites, law of negation এবং law of transformation-এর প্রতায় অনুযায়ী জগতের যাবতীয় বিষয় অন্তর্বিরোধের ফলে নয় (thesis), প্রতিনয় (antithesis) ও সমন্বয়ের (synthesis) প্রক্রিয়ায় ক্রমারয়ে অগ্রসর হয় , মানবেন্দ্রনাথ যথন মার্কস্বাদী ছিলেন তখন দ্বান্দ্রিক বিশ্লেষণ প্রক্রিয়ায় বিশ্বাদ করতেন। পরবর্তীকালে উক্ত পদ্ধতির অদম্পূর্ণতা উপলব্ধি করে প্রথমোক্ত যাশ্বিক প্রক্রিয়ায় আস্থা স্থাপন করেন।

ভারতের আধুনিক চিন্তানায়কদের মধ্যে মানবেন্দ্রনাগই একমাত্র নিথাদ বস্ত্রবাদী ছিলেন। বস্তুবাদকে তিনি দর্বার্থে একটি দর্শন হিদাবে বিচার করেছেন। তাঁর মতে দর্শন বলতে বস্তুবাদকেই বোঝায়— কারণ দর্শন বিজ্ঞানের নিম্নর্থ। বিজ্ঞান বিরহিত দর্শনচিন্তা অধিবিভারই নামান্তর। বস্তুবাদ সম্পর্কে 'থাও-দাও ক্তুতি কর'— প্রচলিত স্থুল ও বিক্ষত এই ধারণার তিনি নিন্দা করেছেন। ১৯

বস্তু সম্পর্কে সর্বাধুনিক বৈজ্ঞানিক প্রতায় পরিবর্তিত হয়ে যাওয়ায় বস্তবাদের উপযুক্ত নামকরণের প্রশ্ন একদিন দেখা দেবে বলে তিনি মনে করেন। কারণ তথাকথিত বস্তুই চূড়ান্ত বান্তব সারবকা নয়। তাঁর কথায়: 'Matter as classically conceived, is not the ultimate physical reality; but that does not prove that ultimate reality as known today is immaterial or mental or spiritual'। '°

মানবেন্দ্রনাথ বস্তবাদী দর্শনকে আরও উন্নত ও সম্প্রদারিত করেছেন। বস্তবাদে ভাব ও বৃদ্ধির অন্প্রধ্বেশ সাধন করে তিনি এক যুগাস্তকারী পথ রচনা recognise the creative role of intelligence. Materialism cannot deny the objective reality of ideas.... They are biologically determined; priority belongs to the physical being, to matter... once the biologically determined process of ideation is complete ideas are formed, they continue to have an autonomous existence, an evolutionary process of their own, which runs parallel to the physical process of social evolution?

দামাজিক, ঐতিহাদিক, রাজনৈতিক ও দাংস্কৃতিক বিবর্তন-প্রক্রিয়ার ভাব ও চিন্ধার ভূমিকাকে যথোচিত স্থান দেবার জন্ম বস্তুবাদকে তিনি যান্ত্রিক পদ্ধতিতে নতুনভাবে ব্যাথা। করেছেন। অতীক্রিয় ভাববাদ তাঁর কাছে যে পরিত্যাজা তা বলাই বাহুল্য। শারীরবিভাব নবতম আবিদ্ধিয়ার আলোকে তিনি দেথিয়েছেন যে পদার্থবিভা ও মনোবিভার মধ্যে এক দেতুবন্ধ রচিত হয়েছে। পরীক্ষিত ও সপ্রতিষ্ঠিত না হলেও physico-chemical substance-এ গঠিত দেহের বিকারেই তিনি প্রাণের সন্ধান দশিয়েছেন। জৈব বিবর্তনধারায় প্রাণ ও মন্তিকের পরিণত অবস্থায় পরিচিন্তন এক বস্তুনিরপেক্ষ দত্তা অর্জন করেছে।

চিন্তা মস্তিকেরই ক্রিয়া; কিন্তু তা স্বাধীন গতিতে অগ্রসর হয়। পরিবেশ তাকে প্রভাবিত করে, কিন্তু নিয়ন্ত্রণ করে না। উভয়ের যুগপৎ ও সমাস্তরাল গতি ইতিহাসের জৈব প্রক্রিয়ার (organic process) বিচারপদ্ধতি স্কন করেছে। জড় ও চেত্রনাকে মানবেন্দ্রনাথ অন্বয় (monistic) সভায় সমন্ত্রিকরেছেন; পক্ষাস্তরে মার্ক্রনাদী দৃষ্টিতে তা দৈতকপে বিশ্লেষিত হয়েছে। দ্টালিনের ব্যাখ্যান্ত্রসারে: 'Marxist materialist philosophy holds that matter, nature, being, is an objective reality existing outside and independent of our mind'। বিশ্

বস্তবাদী দর্শনকে মার্কদ সমাজ ও ইতিহাসে প্রয়োগ করে এই মত প্রকাশ করেছেন যে উংপাদন-সম্পর্কের উপর প্রতিষ্ঠিত অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার আশ্রয়ে উদ্ভূত শ্রেণী-সংঘর্ষের প্রতিফলনস্বরূপ রাষ্ট্র ও সমাজচেতনা গড়ে ওটে। নার্কদের কথার: "The mode of production of material life determines the social, political and intellectual life process in general. It is not

the consciousness of men that determines their being, but on the contrary, their social being that determines their consciousness';

মানবেজনাথের মতে বস্তবাদের এই অর্থ নৈতিক বিশ্লেষণ একদেশদর্শিতার সামিল— কারণ তাতে চিস্তন-প্রক্রিয়ার গুরুত্বকে উপেক্ষা করে তাকে কেবল অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার প্রতিবিধন্ধপে দর্শানো হয়েছে। চিন্তন ও অর্থ নৈতিক সমাজকাঠামোর মধ্যে কার্যকারণ সম্পর্ক যেটুকু আছে দেটা এই অর্থেই যে 'action is always motivated by ideas'। ইতিহাসকে মানবেজনাথ অর্থ-নৈতিক উৎপাদন-ব্যবস্থার ছকেবাধা অপরিহার্য ঘটনা-পরম্পরা হিসাবে মানতে অম্বীকার করেছেন। তাঁর মতে ইতিহাসের পথ রচনায় স্কর্লনীল মান্তবের ভূমিকাই প্রধান। মানবেজ্ঞনাথের বস্তবাদে চিন্তন 'objective reality' হিসাবে বিশ্লেষত হয়েছে। ইতিহাস বিশেষতঃ সমাজেতিহাস চিন্তনের দ্বারাই নির্দেশিত। তাকে শুধুমাত্র অর্থ নৈতিক দৃষ্টিতে বিশ্লেষণ করা ভূল। তাঁর মতে ইতিহাস নির্দেশিত— কিন্তু সেই নির্দেশ্যবাদের কারণ শুধু একটিই নয়— অনেক আছে। ২৪

মানবেজনাথ তাঁর বস্তবাদী মত প্রতিষ্ঠা করতে গিয়ে দেখিয়েছেন যে ইতিহাসে যুগান্তকারী ঘটনার বহু প্রেই চিন্তা তথা তাবনিপ্লব অপ্রণী হয়েছে। তার কারণ ব্যাখ্যা করতে গিয়ে ব্লেছেন: '...at no point of history, ideas were divinely inspired. From any point of their history, ideas can be traced back to their biological origin, which is embodied in the background of physical universe'। ২ °

মানবেন্দ্রনাথ তার Science and Philosophy গ্রন্থে বিজ্ঞানের বিভিন্ন তরকে বন্ধবাদের অন্তক্তন ব্যাখ্যা করেছেন। আইনন্টাইন, প্র্যান্ধ প্রম্থ পদার্থবিদ্দের বক্তবা বিশ্লেষণ প্রদক্ষে বলেন যে, পদার্থবিল্ঞার দাম্প্রতিক চিন্তাভাবনা বন্ধ সম্পর্কে সংকীর্ণ ধারণা ভেঙে দিয়েছে। Reality-র ব্যাখ্যায় দ্বান্দ্বিক প্রণালীই একমাত্র পথ নয় বলে তিনি স্ক্র্ম্পন্ট অভিমত ব্যক্ত করেছেন। প্রদক্ষতঃ উল্লেখ্য ভায়-বৈশেষিকের বস্তবাদী ব্যাখ্যা করতে গিয়ে তিনি বলেন যে স্থায়-বৈশেষিক দর্শনে আধ্যাত্মিকতার অনুপ্রবেশ উত্তরকালে ঘটে।

### ন ব মান ব তা বা দ

মানবেন্দ্রনাথের আজীবনকাল অজিত অনগ্য অভিজ্ঞতা ও পাণ্ডিতোর চূডান্ত পরিণতি হল তাঁর নিবমানবতাবাদ দর্শন। স্বাধীন চিন্তার নিরম্বুশ প্রকাশে তিনি বিশ্বাদী ছিলেন যুলতঃ এই কারণেই তার কমিউনিস্ট জীবনের পরিসমাপি ঘটে। কমিন্টার্নে অবস্থানকালের শেষ পর্যায়ে এই নবাজীবন-দর্শনের বীজ তাঁর মনে অংকুরিত হয়েছিল।

মানবতা কথাটি নতুন নয়। প্রাচীন গ্রীক দার্শনিক এবং এদেশের বৈষ্ণব ও দস্ত দার্শনিকদের চিন্তায় এ-আদর্শের প্রভূত পবিচয় পাওয়া যায়। তার আলোচনা অন্ত পবিচ্ছেদে ইতিপূবে করা হয়েছে একমাত্র মানবেন্দ্রনাথই এদেশে আধুনিক-কালে মানবতাবাদকে বিজ্ঞানসম্মত দৃষ্টিতে দেখেছেন। বিজ্ঞানের অগ্রগতি মানুষ্যের বাজিবের ও স্কুনশালতার পতিকৃত্ত সমুদ্য বাধা অপসারিত করেছে। বিজ্ঞানের কল্যাণেই মানুষ্যের স্বষ্টিমতা মুক্তি পেয়েছে, নিদূরিত হয়েছে যাবতীয় কুদংস্কারমলক আতি ও ভীতি। অগীক্রির চিন্তার আধিপতা ও আধ্যাত্মিকতার শৃত্তাল থেকেও মানুষ্য মুক্তি পেয়েছে।

ইউবোপীয় নাক্সিভিয়া ও উদারতহী আদর্শে তিনি অন্থ্যাণিত হন।
উদারতহী ব্যক্তিস্বাভন্তাবাদকে মার্কস বুজোয়া মনোভাব বলে বর্জন করেন।
মানবেন্দ্রনাথের বিশ্লেষণ অনুসারে নীভিত্ত্বের ঐতিহাসিক বিকাশ সম্পর্কে
মার্কসের যথোচিত অভিজ্ঞতার অভাব ছিল। তার মতে মানবসভাতার সামনে
নৈতিক ও সাংস্কৃতিক যে সংকচ দেখা দিয়েছে তার স্বরাহা হতে পারে একমাত্র
মানবিদ্যা স্পাবোধের পুনকজ্জীবনে। আন্ত কার্যকারিতা (pragmatism) ও
ফবিধাস্থানী চিন্তার প্রাবল্যে মান্ত্রের সহজাত্র্যুক্তি ও নীভিবোধ উন্মেষিত হচ্ছে
না, কলে সাবা নিশ্বের নৈতিক ধারা নিম্থাতে প্রবহমান; বাস্তবে নৈতিক
মূল্যবোধ আছে বিলীয়মান।

মানবেজ্ঞনাথ প্রতাক করেন যে দারা পৃথিবীর চিন্তাশিল বাক্তিরা অনভিপ্রেত ও নৈরাগজনক এই গতিকে রোধ করতে চাইছেন; অন্বেষণ করছেন স্থায়ী ও কল্যানকর পরিবেশ। ভারতে গান্ধী, রবীন্দ্রনাথ, শ্রীমরবিন্দ আধ্যাত্মিক পথে অতীন্দ্র শুভশক্তির বোধন চেয়েছেন। মানবেজ্ঞনাথ বস্তুবাদ ও বিজ্ঞানের উদ্গাতা— তার কাছে অভিলোকিক আধ্যাত্মিক পথের অতুদরণ অচিন্তুনীয়; তিনি চেয়েছেন বিজ্ঞানের আপ্রয়ে যুক্তিসুখী নীতিতধ্বের প্রতিষ্ঠা। তার মতে মালুষের যুক্তিপ্রবাতা ঐশ ইচ্ছায় উদ্ভ হয় নি—হয়েছে জৈব বিবর্তনধারায়। সহজ্ঞাত যুক্তিবোধই মানবত্ত্রী যুক্তিভত্তের ভূমিষ্টভূমি— বিবেক যুক্তিরই বিম্ব। আধ্যাত্মিকতার পরিমিশ্রণহীন এবং স্বভাবগত যুক্তিবোধসাপেক্ষ নীতিতথ্বের উপর মানবেজ্ঞনাথের 'নব্মানব্রোবাদ' দর্শন প্রতিষ্ঠিত। স্ক্টি-স্থিতির বস্তুবাদী

ব্যাথ্যা অন্ন্যায়ী একমাত্র যুক্তিনিভর সানবভন্নী নীতিভরে আলোকিত প্থই মাহুষের নিকট অন্ন্যবণীয় । ২৬

বিবর্তনতত্ত্বের সাহায্যে মানবেজনাথ বলেন যে, বিশ্ব-বিবর্তনের শেষ ধাপ হয়েছে মান্নুষ; নিজস্ব নিয়মে নিয়ন্ত্রিত বিশ্বজগতের সে এক অবিচ্ছেত্র অংশ। নিয়মশৃদ্ধলে আবদ্ধ বিশ্বজগতের কোলেই যুক্তিপ্রবণ মানুষের জন্ম। মনুষ্কুত্র ও বাক্তিবের প্রকাশ যেন যুক্তিবহ স্কুশুল জগতেরই এক প্রতিধ্বনি। যুক্তিপ্রবণতা আধ্যাত্মিক বা দিব্য কোনও সন্তা নয়— বিবর্তনধারার শেষ প্র্যায় মাত্র; এই যুক্তির ভূমিতেই হয় নীতির জন্ম। সামাজিক সামঞ্জ্য এবং সহিষ্কৃতার তাগিদেই মানব্যনে নীতিবোধ উন্মেষিত হয়।

মান্ত্ৰ বিশ্বচরাচরের একটি অবিচ্ছেত অঙ্গ। তাই মানবিক সন্তায় ধরা-ছোয়ার উর্দ্ধে বিমূর্ত ব্যঞ্জনা আরোপ করা অসঙ্গত। 'নবমানবভাবাদ' দর্শনে মান্ত্রই স্ব কিছুর একমাত্র মাপকাঠি হিদাবে বিবেচিত; মালুহের মধ্যে কোনও এশ সত্তার স্বীকৃতি নেই তাতে। 'আধ্যাত্মিক মানবতাবাদে মান্তুষকে বিমূৰ্ত কল্পনায় বিশ্বাতীত মহর দান করা হয়। পক্ষান্তরে বৈজ্ঞানিক মানবভাবাদে প্রাকৃতিক বিবর্তনের অংশ হিসাবে জৈব দৃষ্টিতে মান্তব নিবেচিত হয়েছে। কি ইউরোপ কি ভারতের পুর্বতন মান্বতাবাদের সঙ্গে মান্বেন্দ্রনাথের 'ন্ব্যান্বতাবাদ' দুর্শনের এইটাই মৌল পার্থকা। তাঁর দর্শন সম্পূর্ণরূপে মান্তবের জ্ঞান ও গবেষণার উপর প্রতিষ্ঠিত -- তার পৃষ্ঠপট একাধারে বস্তবাদী ও গতিসম্পন্ন। সর্বার্থে বিজ্ঞানভিত্তিক এই দর্শন মান্তবের দং, গুভ ও স্জনশীল জৈবধর্মে আস্তাবান – তার ভিতর শাস্ত্রীয় নির্দেশ অথবা পরম বৈভব বলে কিছু নেই। মানবেন্দ্রনাথ তাঁর দর্শনে পার্থক্যের চিহ্নমন্ত্রপ 'New' কথাটি যুক্ত করেছেন এই বলে যে ভাতে মাতৃষকে নতুনভাবে (नथा श्राह— य-एनथात शिष्टान आहर है जिहान छ विकारनत गरनाजात। জীববিছার আধুনিক্তম আবিষ্ধারে মহয়-প্রকৃতির নতৃন রূপ নিণাঁত হয়েছে। তাতে একথা স্পষ্টভাবে দেখা গেছে যে বিশ্ব-বিবর্তনধারায় উদ্ভূত জীবের শেষ ও শ্রেষ্ঠ পরিণতি হল মানুষ। মানুষ তার শ্রেষ্ঠন্ন কোনও বিশ্বাতীত অতীন্দ্রিয় শক্তি থেকে অর্জন করে নি-- করেছে তার সহজাত সঙ্গনীশক্তির সাহায্যে প্রকৃতিকে জেনে ও জয় করে। প্রকৃতির নিয়মনিগড়ে নিয়ন্ত্রিত হলেও সে প্রকৃতিতে নিমজ্জিত নয়। প্রকৃতির মধ্যেও যেমন নিয়মশৃখলা আছে তেমনি মানুষের সহজাত স্বভাবেও অনুরূপ নিয়মানুবর্তিতা থাকায় মানুষ মূলতঃ যুক্তিবাদী ও স্থায়পুরায়ণ। জৈব বিবর্তনধারাতেই মান্ত্র্য প্রকৃতির কাছ থেকে তার সহজাত

গুণগুলি অর্জন করেছে। মানবেন্দ্রনাথ তার এই দর্শনকে নবতম জ্ঞানের সমন্বয় স্বন্ধ অতিবিক্ত 'Integral' শব্দটি দিয়েও তার পার্থক্য চিহ্নিত করেছেন। ২৮

নবমানবভাবাদ দর্শন দ্রকল্পী (speculative) অথবা কারণ বিচারপূর্বক কার্য নির্পায়ক পদ্ধতিব (deductive) পরিবর্তে ঐতিহাদিক বিবর্তনে লক্ষ অভিজ্ঞতার সমন্বয়ে রচিত। এই দর্শনের মর্ম হল মুক্তির, নীতি ও মৃক্তি। স্বতম অক্তিংবিশিষ্ট বিশ্বনিম্প্রক (logos) শক্তিরণে মৃক্তির প্রতায় এই দর্শনের পরিপন্থী। মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে নিয়মনিয়ন্ত্রিত বিশ্বে মান্নবের অবস্থানকে আশ্রম করেই যুক্তির উদ্ভব বটে। মান্নব মৃনতঃ যুক্তিবাদী জীব হলেও অনেক সময়ে তার অপরিশীলিত আদিম মনোবৃত্তি ফুটে ওঠে। সেজতো চাই মানব্যনের ম্থোচিত কর্মণ। তার নীতিত্র স্বজ্ঞা সঞ্জাত ঘেমন নয়, তেমনি তা বিশ্বাতীত পরম সন্তার অভিব্যক্তিণ নয়। মানুব্যু-মান্নবে সমন্ধ ও সামাজিক বিবিধারস্থায় মৃক্তির স্বস্থ প্রয়োগ থেকেই নীতিনিষ্ঠা গড়ে ওঠে। তার লক্ষ্য সমাজবদ্ধ মান্নবের সামান্তিক কল্যাণ্যাধন। মানবেন্দ্রনাথ যুক্তিকে অগ্রাধিকার দিয়ে নীতিত্বে প্রেশেশ করেছেন। কোনও অতীক্রিয় ভাবাবেগ বা শান্ধীয় নির্দেশ তার দর্শনে অবর্তমান।

'নবমানবতাবাদ' দর্শনে যুক্তিনির্ভর নীতিত্ব ও দ্বাদীণ মুক্তিকে স্বতঃ দিছরপে প্রহণ করা হয়েছে আয়ার প্রতায় অথবা জগতের ইপ্তহেতৃক পরিণামবাদ তাতে নেই 'আয়া' শক'ট মানবমনের ম্বাদীণ মৃক্তির অর্থে ব্যবস্থত হয়েছে। ইউরোপীয় রেনেদাঁনেও রাজনৈতিক সামাজিক ও অর্থনৈতিক বন্ধন থেকে আয়ার মৃক্তির দাবি ঘোষিত হয়েছিল। 'নবমানবতাবাদ' যুক্তি, নীতি ও মৃক্তি এই তিন মৃশাবতার ভিত্তিতে সমন্বিত। প্রকৃতির প্রতিকৃল পরিবেশে আয়রকা ও আয়ারিকাশের জৈব মংগ্রাথমেই মৃত্তির প্রতায় নিহিত। মৃক্তিই মাজ্যের অবাধ বিকাশ ও সামাজিক প্রগতির মানদও। মৃক্তি আর মোক্ষ এক কথা নয়। ধবা-ছোয়ার এই পৃথিবীতেই মৃক্তি চাই। অতীক্রিয় দৃষ্টতে বহির্দ্ধন মত্বেও আয়া সদাই মৃক্ত এ প্রতায়ের সঙ্গে তার চিন্তার কোনও সাদ্ভানেই। তেমনি প্রনির্দিষ্ট ও নির্ধারিত সমন্বয়-প্রতায়ও যথাও মৃক্তির পরিপত্তী; পরমকারণজনিত উদ্দেশ্ভবাদ (Teleology) ও এমনকি মার্কসের অর্থনৈতিক উদ্দেশ্ভবাদেও মৃক্তি অনুপত্তি । শ্রীঅর্বিন্দের দৃষ্টিতে মৃক্তি মাক্ষমের একটি দিবাসতা। মানবেন্দ্রনাথের মতে ডারউইনের ক্রমবির্হন ত্রাহুসারে অন্তিবের সংগ্রাম ও আয়ুসংবিজ্গেই মৃতির আক্রাজিকা দেখা দেয়। শ্রু মৃক্তির আবের্গ স্থাজ ও সভাতার গতিসঞ্চারক। মানবেন্দ্রনাপের বস্তবাদী বিশ্বততে মৃক্তিকে জৈব বিবতনের প্রেক্ষণপটে দেখা হয়েছে, বিশ্বত মানসের বিশ্বতিত বিশ্বকপে নয়। মৃক্তির আনের প্রতি মানসের বিশ্বতিত থাকে। মান্ধাতা আমনের আধ্যাত্মিক ও অতিপাণত সংস্থাবরক্ষন তির কবলে মান্তবের আত্মিক মৃক্তি ঘটরে; মৃক্তি অভনের শ্রেম উপাদান অন্তবিভিত্ত সংখ্যাররক্ষন তির কবলে মান্তবের আত্মিক মৃক্তাবিনার উপাদিন আত্মিক বন্ধনমূক্ত মাণ্ডবের অক্যানর উপাদিন আত্মিক ও রাজনৈতিক বন্ধনমূক্তি এক মান সমাজ গতে তুলতে সক্ষম। সামাজিক ও রাজনৈতিক বন্ধনমূক্তি এক মান বন্ধনামি ক্রিতবের উপান নিউর করে। মানবেন্দ্রনাপ্রের অক্রান্ধন উপান নিউর করে। মানবেন্দ্রনাপ্রের অক্রান্ধন ও বাজনৈতিক ও বাজনৈতিক ক্রেদ্যানা থেকে মানবিনার মৃক্তিস্থাধন। মানবিনা, ব্যক্তিস্থাক্ষর তিন প্রধান স্তম্ভ । ৩০০

'নবমানবাবাদ' ধাবতে ম মানুবের জয়গান করেছে। ইপুরের দেই থোল করা হরণ করার কোনও অবিকারই স্মাজের নেই। এই দাবি কোনত্কানি ক ভাবাবেগ কিংবা অভীপ্রিয় আবেগ সভাভ নয়। শা হল স্থোজিক ও তৈর বিবর্তন সম্পৃত্ত মানবমনের চরমোহকর্ষের উপাদান। সানবাহ এখন এক সংক্ষের মন্ত্রীন ; বাস্থিকে স্মান্তিকের দানব গ্রাম কর্ছে চলেছে; বাজিজ্বাধীনত। অস্ত্রমিত। আথিক সংকটম্ক্তি মানবাহার প্রয়োজনে অবশ্রই প্রোজন, কিন্তু সামাজিক ও রাজনৈতিক নিজেধাণ ব্যন ব্যক্তিম্নিকের বাব ওচাগত।

িবমানবভাবাদ- এব আদর্শ যে বিশ্বজ্ঞান দেকতা উলেখের অংশকা রাথে

। জাতীয়তাবাদ সমাজ-বিশ্তবের এক ট নাঁচের প্রথমের ৮ — শেষ ও স্বৈয়ার প্রায় নয়। মূলতং জাতিবিজ্ঞান স্বীজ্ঞার ব্যক্তি লাবাদ যে প্রিক্রিয়ানল সে-বিসয়ে স্বেশ্বর নেই; তার দাঁগলায়ির ব্যক্তি ও স্মাজকলাণের অন্তর্মা। জাতীয়তাবাদের পরিবর্তে চাই বিশ্বরাত্র। মাওবে-মাওবে সাত্রহাপের কর্পেও প্রনিশ্ব হয়। হার দৃষ্টিতে সংস্থারম্ক্ত ব্যক্তিমান্তরের মনই হন উন্নত সমাজ বৈধিক মৈত্রী ও মূক্ত বিশ্বের বনিয়াদ। এই আদর্শে পেছিনোর জ্ঞা স্বায়ের চাই মূক্তির আদর্শ ও প্রণতির মন্ত্রে দিশল। 'নবমানবতাবাদ' এই মূক্ত ও মিত্রাবন্ধ বৈধিক সাথের আদর্শে প্রতিষ্ঠিত। মানবেজনাপ ঐকান্তিকভাবে যে-বিশ্বসংঘ গঠনের প্রস্তার করেন দেখানে দেশগত সামানার হন্ধ গৌন — পুলিক্রেটা, ভাকিব্রাদী, সামাজান্তিক সম্বার্টি প্রায়নি প্রভাৱিত করেন ক্রিয়ালী প্রভৃতি সকল রাগ্রহ করেন প্রদিন তিক শত্রের নবজাপ্রত

মান্তবের ভাডনায় ল্প ৩০ মারে। বিশ্বজনীনত ও আতৃজাতিক লাকে তিনি ভিনাপে বিচার কবেছেন। আকুজাতিকভাব প্তায়ে বিভিন্ন রাষ্ট্রের অস্তিত্ব প্রত্থি পাকে কিন্তু ওক্তি বিশ্বসাহ সংগ্রহাই সহন জাতীয় রাইগুলিকে একহীকবণের মাধানেই একমার মুক্তব তিতি চোল্ডেন বিশ্বসান্ততার ভিতিতে আলিক বন্ধনে সংযুক্ত মানবস্মাল । ৩১

মানবেজনাথের মতে অগ্নৈতিক স্থাতিক ও বাজনৈতিক পুনগঠনের একমার উপায় হল মানুদের মননশীলভার নবজাগবন, আন সেইস্কে মানবান-বাদের মৌল আদর্শের রপায়ণ।

# চার: রাষ্ট্রদর্শন

স্মাজের উৎপতি প্রসংখ চিক শ্রব পরিয়ে লৈব প্রেণ্ডির প্রাণির ভাষনায় এবং পারক্ষাবিক ফুলির ও কাশ করেছেন তই সমাজ বন্ধনের উদ্ধা হয়েছিল বলে তিনি অভিমান ও কাশ করেছেন তই সমাজ ফুলেরই স্পন্তি; ভার পিছনে কোনও উশ নিদেশ নেই। বাক্তিগাল্ডবই বাদির সাবভৌগদের উৎস। বিবতনধারার প্রথমাবস্থায় জৈব অক্তিহের জন্ত মান্তব সংগ্রাম করে এসেছে; জুমে বৃদ্ধি, চেইলং ক্লিক প্রভিত্ত মানবিক সভার বিকাশে সেই সংগ্রামের মান ও ধারা বিকশি ও উদ্ধান হয়। জৈব প্রথমাজন নিবৃত্তির পরে অপরেব মানবিক সভার স্কলে অবাছেই রেখে বাক্তিমান্তার নির্দ্ধেশ স্থানের সমাজবন্ধনের তাগিদ অন্তভ্তব করে। বাক্তিমান্তার নির্দ্ধেশ স্থানির স্থানের সংস্কৃতির জন্ত করে। বাক্তিমান্তার নির্দ্ধেশ স্থানির প্রয়াদের সংস্কৃতির স্থানের সংস্কৃতির স্থানির স্থানির স্থানির স্থানির অবভ্তান স্থানের স্থানির মান্তবিক মানবিক স্থানির স্থানের স্থানির করেছিল কর্ত্তান স্থানের স্থানির করাই রাজির কাজ।

সাক্ষের সহজাত মৃক্তি ও নীতিপ্রবণতায় মানবেশ্বনাথ বিশ্বানী ছিলেন। তাই বলেছেন যে শুভ ও জ্বলর সমাজ তার অধিবাদীদের শুভবৃদ্ধির উপর নিভর করে। যেক্ষেত্রে সেইবোধের অভাবে সমাজে মালিক্স কটে ওঠে সেখানে আইনের দাহায়ে জরাহা হর না। চাই মাছবের চেত্রা ও শুভবুদ্ধির উন্মেষ।৺৺

### ব্য ক্তি স্বা ত স্থা

ব্যক্তি ও নমাজের সম্পর্ক কী তা নিয়ে তার মত পাচলিত। এই ছাটি মতের তিবিতেই রাষ্ট্রত্বের যা কিছু আলোচনা হয়ে থাকে। পথম মতাহুদারে সমাজের অস্তিহকে ধরে নিয়ে তার সম্পে বাক্তিকে থাপ থাইয়ে নেওয়া হয়; তদক্ষায়ী ব্যক্তি সমাজেরই একটি অংশ এবং সমাজে সে বাদ করে মাত্র। সমাজকে স্থাধিকার দিয়ে তার সঙ্গে বাক্তির সংগতি বজায় রাখা এবং তার জীবনাচার নিরূপণই এই মতাহুদারীদের লক্ষ্য। যারা মনে করেন ঈশ্বর দ্ব কিছুর অস্তা ও নিয়ন্তা এবং ঐশইচ্ছায় বিশ্বচরাচর ও মান্তবের ক্রিয়াকলাপ নিয়ন্তিত হয় তারাও সমাজকে ব্যক্তির উপর স্থান দিয়ে থাকেন।

বিতীয় মতাত্বণরে মান্তবই দমাজের প্রথা; দেজন্যে দমাজের উপরে অধিষ্ঠিত মান্তবই দব কিছুব মাপকাঠি। মান্তব নিজের হুথন্থবিধার তাগিদে সমাজ স্বষ্ট করেছে; তাই দমাজের রাজনৈতিক, অর্থ নৈতিক প্রভৃতি দব কিছু বিষয়কে ব্যক্তিমান্তবের জীবন ও প্রয়োজনের দিক থেকে নিরূপিত করাই কাম্য। শেবোক্ত মতের সমর্থক মানবেজ্ননাথ ব্যক্তিশাত্ত্বাকে (Individualism) বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে সম্প্রদারিত করেছেন।

তার মতে জৈব বিবর্তনধারায় উত্ত ও বিকশিত আদিম মাহুন অন্তিত্বের সংগ্রামে দমবায়া দম্পর্কে দংঘবন্ধ উপায়ে যাবতায় প্রতিকূলতা থেকে আত্মনায়া জন্তে দমাজবন্ধ হয়। চুক্তি করে মাহুধ দমাজ স্প্তী করেনি, করেছে জৈব তাড়নায়। প্রশ্ন হতে পারে যে দেই জৈব তাড়নার তিত্তিভূমি বা প্রকৃতি কা ছিল; অর্থাং মানবজাবনের প্রাথমিক ও চরম লক্ষা কাঁ? তত্ত্তরে মানবেজনাথ বলেছেন প্রথমাবন্ধায় আদিম মাহুঘ স্বন্তিরের সংগ্রামে প্রকৃতির সঙ্গে যান্ধিক দামজস্তা ও প্রাকৃতিক নির্বাচন (mechanical adjustment and natural selection) প্রক্রিয়ায় লিপ্র ছিল; ত্রু ক্রমে উন্নত্ত প্র্যায়ে এনে ইচ্ছা ও বৃদ্ধির অধিকারী হওয়ায় যান্ধিক দামজস্তোর পরিবর্তে বৃদ্ধির নাহায্যে জাবন সংগ্রামের পথনিবাচন করে। ক্রমে তার পিছনে বিচার ও বিবেকবাধ স্বন্ত হওয়ায় মান্থমের মনে নীতিবোধের উল্লেখ ঘটে। মান্থমের পূর্বাপর জাবনসংগ্রামের পিছনে আছে স্ববিধ প্রতিক্লতা থেকে মৃক্তির বাদনা। এই মৃক্তির আকাজ্যাই সমান্ত্রপ্রির

প্রকৃত উৎস। জৈব বিবর্তনধারাতেই ক্রমে মান্তবের মন বৃদ্ধি, চেতন। এবং বছবিধ স্টির দ্রাবনায় ভরে ওঠে। সমাজ ও তার অঙ্গ রাষ্ট্রের কাজ হল প্রথমতঃ মান্তবের জৈব অন্তিতকে যথোচিত বজায় রাথা এবং দ্বিতীয়তঃ মান্তবের মননশীল বিকাশ ও বিচিত্র স্টিদতাকে যাবতীয় বাধাবিপত্তি থেকে রক্ষা করা। দমাজে প্রস্পরবিরোধী নানা মত ও দ্বন্ধের উদয় হওয়া স্বাভাবিক। সেখানে রাষ্ট্রের ভূমিকা হল সামঞ্জন্ত বিধান করা, কারও অবদমন নয়। জীবতত্ব অঞ্সারে যদি একণা স্বতঃদিদ্ধ বলে মেনে নেওয়া হয় যে মান্ত্র ম্লতঃ গৃক্তিপ্রবণ তাহলে ম্জির ধারক ও পরিপোষক সমাজের লক্ষা হওয়া উচিত দেই প্রবণতার উল্লেখনাধন; সেই কারণে ব্যক্তি ও সমাজের মধ্যেও কোনও বিরোধের প্রশ্ন ওঠে না। ত্ব

ব্যক্তিস্থাতন্ত্রাকে তিনি গণতদ্বের বনিয়াদ বলে মনে করতেন। শুধু পরিবারেই নয়— সমাজে স্বার আগে ব্যক্তির স্থান ও অধিকার বর্তায়। তিনি বলেন থে সমাজের উৎপত্তি ব্যক্তিমান্ত্রের স্বভঃপ্রণোদিত সংঘ্রক্তার তাগিদেই ঘটে। তাই তিনি ব্যক্তিস্থাতদ্বোর দৃষ্টিতে রাজনৈতিক, সামাজিক ও দার্শনিক চিস্তার ভিত্তিভূমি রচনা করেছেন।

#### ক্ৰাতীয় তাবাদ

মানবেন্দ্রনাথ জাতীয়তাবাদকে একটি 'antiquated cult' হিসাবে অভিহিত করেছেন। তার মতে সামাজিক বিবর্তন-প্রক্রিয়ায় মান্তবের গোটামন এক সময়ে এ আবেগ অর্জন করে। গোটামন নিশ্চল নয়, তারও আছে নিকাশ ও পরিবর্তন। বিগত তু-শতক যাবৎ সামাজিক আবেগের আবর্তনকেন্দ্র ছিল জাতীয়তাবাদ। দেটা চিরন্তন নয়। মানবদমাজের বিবর্তনধারায় একটি স্তরে জাতীয়তাবাদ প্রগতিমূলক ছিল— কিন্তু এখন তা অচল ও নিশ্পয়োজন। নতুনতর সামাজিক, অর্থ নৈতিক ও অন্তান্ত কারণে জাতীয়তাবাদী মনোভাব ক্রমবিস্কৃত হয়ে সমগ্র মানবদমাজে লীন হয়ে গেছে।

জাতীয়তাবাদের উৎস হল হৃদয়াবেগ। ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রাম বিজ্ঞানদশত সমাজদর্শনের ভিত্তিতে গড়ে ওঠে নি। জাতীয় স্বাধীনতার তাগিদে মান্তবের
মনে অন্ধ দেশহিতৈষা ও জাতিবিদ্বেধ দেখা দেওয়ায় স্বাধীন চিন্তাশক্তিও লুগু
হয়ে গেছে। জাতীয় স্বাধীনতার প্রকৃত লক্ষ্য অর্থাৎ মান্তবের অর্থ নৈতিক,
রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক মৃক্তিসাধন উপেক্ষিত হয়েছে।

জাতীয়তাবাদ মূলতঃ সমষ্টিবাদী। তাতে ব্যক্তিমাধীনতার স্থান নগণ্য।

পরমধ্বের বাজনাত দেশ ও জাতিকে মাতৃরূপে বন্দনা করা হয়। তার অধিবাদীদের একমাত্র আন্তগতা হল ধৌয়াতে আবেগদংস্থ এই 'জাতি' প্রতায়ের কাছে। ধর্ম ও বাজনীতির সংমিশ্রণে স্বর্ত্ত প্রতায় দম্প্রিবাদী হতে তাই বাধ্য। ভাবতের জাতীয়তাবাদী উন্মাদনায় অস্থিক্তা, একাধিপতা ও এক-নায়ক্রের প্রবণতা ক্মেই প্রবল হয়ে উঠছে।

#### रेव का निक बा छ नी छि

প্রথম জীবনে মান্বেক্নাথ ছিলেন জানারতাবাদী, ভারবের ইন মাক্দবাদী। এই দম্য় পেকেই তার মনে রাণ্ডিকালিছমের চিন্তাবার দেখা দেৱ, নেই চিন্তা উর্রচলিশে কল্পই রূপ প্রিপ্রকারে। প্রিশেষ জীব সারা দীবনের অভিজ্ঞান্ত জানের সাহাযে। বচিত হয় বৈজ্ঞানিক মানবজাবাদ। Scientific Politics গ্রেষ্ট্রের সাহায়ে। বচিত হয় বৈজ্ঞানিক মানবজাবাদ। Scientific Politics গ্রেষ্ট্রের সাহায়ে। বচিত হয় বৈজ্ঞানিক মানবজাবাদ। Scientific Politics গ্রেষ্ট্রের (১৯৪৭) ভূমিকায় তিনি বলেছেন: 'Seven years ago, I still spoke as an orthodox Marxist criticising deviations from, or faulty understanding of the pure creed. Nevertheless, the tendency to look beyond Communism was already there in a germinal form. While still speaking in terms of class struggle, I laid emphasis on the cohesive factor in social organisation. Already then I appreciated Marxism as something greater than the ideology of a class. I understood it as the positive outcome of earlier intellectual efforts to evolve a philosophy which could harmonise the processes of physical nature,

social evolution and the will and emotions of individual man' | 99

ঐ গ্রন্থে তিনি বলেছেন যে বাজনীতির পশ্চাতে একটা স্বম্পর্থ জীবনদর্শন থাকা আবশ্যক। বাজনীতিকে বিজ্ঞানাশ্রমী করাই ছিল তাঁর নাধনা। তবে হব্দ, ম্পিনোজা প্রম্থ রাষ্ট্রদার্শনিকদের বৈজ্ঞানিক রাজনীতি থেকে তার চিন্তা ছিল হতর। তারা চাইতেন একটি বৈজ্ঞানিক প্রতি মাত্র; হব্দের মতে জাগতিক গতি ও প্রাকৃতিক পরিবেশে মান্থামের প্রতিক্রিয়া সঞ্জাত আচরণকে একটা জ্যামিতিক ছকে বিচার-বিশ্লেষণই হল রাজনীতির কাজ। মান্থামের ক্রিয়াকলাপকে ম্পিনোজাও জ্যামিতিক প্রথানীতে বিশ্লেষণের প্রয়ামী হন। প্রশাস্থারে মানবেজ্ঞনাথ সামাজিক দৃষ্টিতে বৈজ্ঞানিক রাজনীতির প্রয়োগবিধি নিধারণ করেন। বৈজ্ঞানিক রাজনীতি বিশ্লেষণ করতে গিয়ে তিনি বলেছেন: '…it (philosophy) is the sum total of the entire human knowledge which makes some sense out of politics and which induces noble and pure, detached and unselfish men and women to take to politics as a profession. Their political activity is motivated by the realisation that there are laws governing human life, as they govern the physical universe'। ° দ

মেইসঙ্গে তিনি একথাও অঞ্চব করেছেন যে, রাজনীতিকে যথার্থ বিজ্ঞান-সম্মত করে তুলতে হলে কমিউনিজম ও ন্তাশন্তালিজমের সংস্কার কাটিয়ে উঠতে হবে।৩৯

বিভিন্ন গ্রীক দার্শনিক এবং পরবর্তীকালের স্পেনসার, হোয়াইটাইড প্রমুথ দার্শনিকদের মতো মান্বেন্দ্রনাগও এই মত পোষণ করতেন যে, দর্শন বিজ্ঞানেরই নিক্ষর্ব। অধিবিছা ও অধ্যায়বাদনাগেক অভীন্দিয় ভাববাদের পরিবতে একমাত্র বিজ্ঞানের সমন্বয়েই তিনি আস্থাবান ছিলেন। বিশৃত্তবের বস্তবাদী বিশ্লেষণের সাহাযো তিনি রাজনীতিকে বিজ্ঞাননিত্ব আদর্শে প্রতিষ্ঠাকরেন। তার মতে দর্শনের কাজ যেমন বিজ্ঞানের বিভিন্ন বিভাগকে সমন্বিত করা, তেমনি রাষ্ট্রদর্শনের কাজ হওয়া উচিত বিভিন্ন সমাজবিজ্ঞানের সমন্বয় সাধ্য করা।

ব্যাবহারিক দিক থেকে বিচার করে তিনি বলেছেন যেহেতু কর্ম চিস্তার অনুগামী, দেজন্মে রাজনৈতিক কর্মের পিছনেও সুসংবদ্ধ চিন্তার প্রয়োজন আছে। কার্যতঃ রাজনীতি স্বার্থারেষী, স্থবিধাবাদী বাউপুলেদের মেঠে। বকুতা হিসাবে পরিগণিত। অনেকের দৃষ্টিতে রাজনীতি একটা নোংরা বিষয়। তিনি এই মনোভাবের ছটি কারণ দেখিয়েছেন: ১. যেহেতু স্মাজের সমগ্র পরিবেশই কল্মিত, তাই তার অক্সতম অঙ্গ রাজনীতি ও দৃষিত হয়ে পডেছে; ২. রাজনীতিকে একটি বিজ্ঞান হিসাবে না দেখার জ্ঞাটি।

অনেক ক্ষেত্রে রাইদর্শনের প্রয়োজন স্বীকৃত হলেও তা যথোচিত পালিত হয় না। কার্যকারিতার দিক থেকে বা স্তবিধাবাদী আচরণের ফলে তত্ত্ব ও প্রয়োগের মধ্যে আকাশ-পাতাল পার্থক্য থেকে যায়। ৮০

মানবেজনাথ এই স্থবিধাবাদী রাজনীতির নিন্দা করেছেন। তিনি চেয়েছেন ভব ও প্রয়োগের দামজন্ত ; দর্শনকে অধিবিতা ও অতীজিয় চিন্তার কুল্লি থেকে মুক্তি দিতে। তাহলেই তাঁর মতে বিজ্ঞান ও রাজনীতির মধ্যে দেতৃবন্ধ রচিত হবে। তাঁর কাছে রাইবিদ একজন বিজ্ঞানী, থার দৃঢ় প্রতায় থাকা দরকার যে জাগতিক প্রক্রিয়া অতিপ্রাক্ত কোনও সত্তার দ্বারা নিয়্ম্রিত নয়— সমাজ ও ইতিহাসের রূপকার হল মালুমই দ্বয়ং। সামাজিক বিবর্তন-ধারায় বহু কিছু বীতিনীতি রচিত হুগেছে, যেগুলি আপাত্নস্থিতে বিমর্ত (abstract) বলে মনে হলেও, প্রকৃত্রপঙ্গে তা সমাজবন্ধ মালুধের পাতাহিক জীবনের তার্গিকেই রচিত। দেগুলি যথন অচল প্রতিপন্ন হয় তথন স্বংই তার প্রবিত্তনের প্রয়োজন দেখা দেয়। তার জাগে এইটক আত্মপ্রান্থ থাকা চাই যে ইল্পিত প্রিবর্তনসাধনের জমতা আছে একমাত্র মালুমেবই— এবং দে-বিশ্বাস অজন একমাত্র বিজ্ঞাননির্ভার দর্শনেই মন্তব। এই বিশ্বাস দৃঢ় হলে রাজনীতিতে মালুধের কুচি দেখা দেবে; রাজনীতি হবে স্কৃদ্মপ্রতাহী এবং স্বাধীন মনোভারাপন্ন মালুম্ব নিঃম্বর্থ মনে রাজনীতিতে অংশ নেবে। রাজনীতিকেরা স্থবিধাবাদ ভাগে করে কার্যকারিতার প্রতি দৃষ্ট নিবন্ধ না রেখে তত্ত্ব ও তার স্বিক প্রয়োগে উৎসাহী হবে। ত্রু

বাবিহারিক দিক থেকে রাজনীতির কাজ অনেকের মতে ক্ষমতা দখল করা, যার উদ্দেশ্য আদর্শ সমাজের প্রতিষ্ঠা; স্পষ্টতঃই এ প্রতায় তুটি পরস্পরবিরোধী। কার্যতঃ ক্ষমতা দখল তুভাবে সম্ভব— একটি যেন-তেন প্রকারেণ এবং অপরটি জ্ঞানের হাতিয়ার অবলম্বন করে। মানবেজনাথ দ্বিতীয় প্রার অনুবাগী ভিলেন ৪২

তার মতে প্রকৃতিবিজ্ঞানের সাহায্যে মাগুষ বিশ্বপরিবেশকে থেমন জয় করেছে তেমনি সমাজবিজ্ঞানের সাহায্যে সে সমাজের গঠন ও নিরন্ত্রণের অধিকারী হয়েছে। সত্য সদাই জ্ঞানবিজ্ঞানের উপর নির্ভর করে। স্ত্যান্তসন্ধান প্রকারান্তরে কর্মক্ষেত্রে সার্থক পরিণতি পাভ করে। রাজনীতির ক্ষেত্রে কথাটির উপযোগিতা এই যে সভারে থাতিরে রাজনৈতিক কাজে ফলাফল উপেক্ষা করে মান্থব নির্ভয়-চিত্তে সভারে উদ্ঘাটনে প্রবৃত্ত হয়। সত্য নিচ্ছিত্র ও অথগুনীয়। প্রাতাহিক জীবনে চিন্তা ও কাজের মধ্যে চাই সভারে প্রতিষ্ঠা। এই আদর্শকেই মানবেন্দ্রনাথ প্রবর্তন করতে চেয়েছেন।

নীতিগত দৃষ্টিতে জ্ঞান নিরপেক্ষ— জ্ঞাৎ জ্ঞানের সং ও অসং তরকম ব্যবহারই হতে পারে। রাজনীতিকে ত্থবহ করে তুলতে হলে তাই শুণু জ্ঞাননিজ্র সত্য নয়—তাতে নীতিরও সংযোগ চাই। আবার রাজনীতির লক্ষা (end) কেবল শুভ হলেই চলবে না— পদ্ধতির (means) সঙ্গেও তার সামস্বস্থ থাকা চাই। এখানে মার্কসের সঙ্গে মানবেন্দ্রনাণের পার্থকা স্কন্তই। মার্কস মনে ক্রতেন সামাজিক বিবর্তনধারা নিয়মনিদিপ্ত এবং স্বভাবতঃই তা প্রগতিশিল; সেই প্রগতিকে ত্রান্বিত করার জন্ত যে-কোনও পদ্ধার অবলম্বন নীতিসম্বত (end justifies the means)। মার্কস শ্রেণীংলীন স্ক্র সমাজ গড়তে চেয়েছেন— এটা যে শুভ ভাতে বিমত নেই। কিন্তু শ্রেণী সংগ্রামের প্রয়োজনে তিনি নীতিকে ক্রেছেন আপোক্ষক; ফলে লক্ষা ও লক্ষাভিমুখী পথের মধ্যে অসংগতি থেকে গ্রিয়েছে। ৪৩

মানবেন্দ্রনাণ রাজনৈতিক লক্ষা ও পদ্ধতির মধ্যে সংগতি দাধনের পক্ষপাতী ছিলেন। ক্ষমতা দথলের পরিবর্তে তিনি ঘণার্থ মানবিক মঙ্গলবিধানে গুকত্ব আরোপ করেছেন। তার দঙ্গে গান্ধীর পার্থকা এই যে তিনি গান্ধীর মতো বিশ্বাতীত অতীন্দ্রিয় উৎদে নীতিত্ত্বের সন্ধান করেন নি; বিজ্ঞাননির্ভর দৃষ্টিতে জৈব যুক্তিপ্রবণতার উপর মানবেন্দ্রনাথ তার নীতিত্ত্বকে স্থাপন করেছেন।

তাঁর মতে দামাজিক সংঘাত ও প্রতিদ্বন্দিতার পরিবর্তে সহযোগিতা ও দমবায়ী সম্পর্কের কার্যকারিতা স্বায়ী ও স্থানুরপ্রদারী। রাজনীতিকে মানবেজ্রনাথ অর্থনৈতিক শ্রেণী-সম্পর্কিত কাঠামোর ছায়ারূপে দেখেন নি। তার দৃষ্টিতে রাজনীতি সমাজের স্বসংবদ্ধতা ও সোফ্রবদাধনের একটি বিজ্ঞানবিশেষ।

### मान द छा वां भी बाल नौ छि

বস্তবাদী বিশ্বতব্যের স্বাভাবিক বা যুক্তিসঙ্গত ধারায় যেমন নবমানবতা দর্শনের উদ্ভব হয়েছে তেমনি স্থগঠিত গণতম্ব, বিকেন্দ্রিক পরিশাসন ও পার্টি বিহীন রাজনীতি উক্ত দর্শনের সামাজিক বিষয়রূপে প্রাধান্ত কাত করেছে। মানবেন্দ্রনাথ বহু পূর্বেই স্থগঠিত গণতত্বের (organised democracy) আদর্শে অন্তপ্তাণিত হয়েছিলেন। তাঁর মতে সংসদীয় গণতত্ত্বের ক্রুটি অশেষ। ঘূটি নির্বাচনের অন্তর্বতীকালে ভোটদাতা সম্পূর্ণ অসহায় হয়ে থাকে। সংকটাবস্থায় সাংবিধানিক আইনকাত্মনও মান্থযুকে নিরাপত্তার আশ্বাস জানায় না। তাই মানবেন্দ্রনাথ স্থগঠিত গণতত্ত্বের কথা বলেছেন, যেথানে শীর্ষাসীন 'Leviathan' মান্থয়ের ভাগা নিয়ে ছিনিমিনি থেলবে না। স্থানিক গণস্মিতিই হবে যাবতীয় বিধিব্যবস্থার নিয়ন্তা। বর্তমান গণতান্ত্রিক ব্যবস্থায় নিবাচকেরা মৃচ্ ও অসহায়। একমাত্র স্থগঠিত গণতন্ত্রই রাষ্ট্রশক্তিকে যথায়ণক্রপে নিয়ন্ত্রণ করতে সক্ষম। গণতান্ত্রিক কেন্দ্রাভিগতার বিরুদ্ধে তিনি মান্থযুক্ত সত্ত্রক করে দেন। তিনি এমন এক সমাজ-ব্যবস্থার কল্পনা করেছেন যেথানে মান্থয়ের গুক্তিবাধ, জ্ঞানশক্তি ও কর্মনৈপুণা ব্যক্তির মৃক্তি, সামাজিক মঙ্গল তথা মানব-প্রগতিকে বেগবান করেছুলবে।\* গ

কেন্দ্রভিদ রাষ্ট্রশক্তির বিরোধী মানবেন্দ্রনাথ চাইতেন দর্বাত্মক বিকেন্দ্রিক বাবস্থা। তার মতে কেন্দ্রভিদতার মান্তবের কর্মোত্ম ও স্বাধিকার থর্ব হর। রাজনৈতিক দলগুলি তাদের দেশবাণী মংগঠন ও আর্থিক শক্তির সাহাযোদেশকে কেন্দ্রভিগ তার পথেই ঠেলে দেয়। কশ দেশে সোভিয়েত প্রথা প্রবৃতিত হলেও সেথানকার monolithic কমিউনিস্ট পার্টির কেন্দ্রভিগ আধিপত্যে রাশিয়ার রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক কাঠামো বজ্রকচিন ব্যবস্থায় আবদ্ধ। সোভিয়েত রাষ্ট্রের বিভিন্ন প্রদেশে স্বায়ন্তশাসনের সাংবিধানিক অধিকার থাকলেও পার্টিশক্তিই সে-দেশকে কেন্দ্রাধীনে একই স্বর ও ছল্ফে চলতে বাধা করে।

গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রকাঠামোর মর্মই এই যে তাতে জনসাধারণ প্রত্যক্ষতাবে যুক্ত হয় এবং সামাজিক, অথনৈতিক ও রাজনৈতিক বিধিব্যবস্থার বজ্ঞাটুনিকে শিথিল করার মধ্যে দিয়েই ব্যক্তিস্থাগানতা প্রতিষ্ঠা লাভ করে। সেজন্তে সমাজ-ব্যবস্থার আমূল পরিবর্তনকল্পে প্রারম্ভিক নীতিস্বরূপ ব্যক্তিস্থাধীনতাই হবে মৌল আদর্শ, একনায়কতন্ত্র, কৌজি নিয়মনিগড় ও সংঘবদ্ধ দাপট থেকে ব্যক্তিস্থাতন্ত্র ও স্বাধীনভাব সংবৃহ্ণৰ একান্তই প্রয়োজন। সে-কাজকে স্কল করে তুলতে হলে চাই গ্র-উত্তম। ৪৫

রাজনৈতিক দলের ভূমিকা মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে গৌণ ও নিপ্রয়োজন।
সমাজব্যবস্থার পরিবতনকল্পে রাষ্ট্রশক্তির দখল ছাড়া গতান্তর নেই এই মনোভাব থেকে তিনি নিজেকে মৃক্ত করেন। অভিজ্ঞতায় দেখা যায় প্রতিশ্রুত সামাজিক বিপ্লব রাষ্ট্রণক্তি দথল দৰেও অনাধিত থেকেছে। কাজেই দেটা লক্ষ্যে পৌছনোর একমাত্র পথ নয়। তিনি মনে করতেন যে কলকারথানা বা ক্ষেত্থামারে দমান্ধ-বিপ্লবের কার্যক্রম পার্টিবান্ধী ও ক্ষমতাদথল প্রচেষ্টা অপেক্ষা অধিক ফলপ্রস্থা

মানবেন্দ্রনাথের স্থাঠিত গণতদ্বের আদর্শ পূর্ণাঙ্গ রূপ লাভ করেছে পার্টি-বিহান রাজনৈতিক প্রতায়ে। তার মতে পার্টি-প্রথায় গণতন্ত্রী আদর্শ স্থবিরোধী হতে বাধা। কারণ পার্টি বলতে জনদাধারণের একটি অংশকেই মাত্র বোঝায়; অথচ গণতন্ত্র সমগ্র জনদাধারণের হারা পরিচালিত শাদনব্যবস্থা। কাজেই অংশ যেমন সমগ্রের সমতুল্য হতে পারে না, তেমনি পার্টি-গণতন্ত্রও অসম ও স্থবিরোধী হয়ে পড়ে। পার্টি-দরকারের পরিচালনা জনদাধারণের জন্ম হতে পারে, জনদাধারণের হারা নয়। পার্টি-দরকার যদি গণতান্ত্রিক আথা পায় তাহলে সহাদ্ম স্বেছচার্চারিতাও (benevolent despotism) সেই গণতন্ত্রের নামান্তর। ১৬

বিশাল দেশে পরিশাদন প্রত্যক্ষভাবে পরিচালিত হয় না; প্রতিনিধিষ্মুলক অর্থাং জনসাধারণ কর্তৃক নিবাচিত ও সংখ্যাগরিষ্ঠ পার্টির মনোনীত বাজিরা জনসাধারণের হয়ে সরকার পরিচালনা করে। ফলে জনসাধারণের নার্বভৌম ক্ষমতা কতিপয় রাজনৈতিক ক্ষমতাসম্পন্ন ব্যক্তির কাছে হস্তাম্ভরিত হয়ে যায়। দেইদর নেতারা জনগণের প্রতি অনুগত না হয়ে নিজ নিজ পার্টির কাছে অমুগত থাকেন। সাধারণতঃ মনে করা হয় যে প্রত্যক্ষ গণতন্ত্র কার্যকর নয়, বিশেষ করে থেক্তেরে জনসাধারণ অশিক্ষিত। দেজতো জনসাধারণকে recall, referendum ইত্যাদি স্থ্রিধাও দেওয়া হয় না। জনসাধারণের অভিভাবকরণে বৃহত্তম পার্টি প্রতিনিধিত্বমূলক সরকারের শাসনকার্য নির্বাহ করে। সংসদীয় গণতান্থিক ব্যবস্থায় সাধারণ মানুষের কপ্তর্য নিম্জ্রিত থাকে; সেথানে তারা স্বতাই বড় অসহায়।

উপরস্থ পার্টি-রাজনীতি কমতার কাড়াকাড়ি ছাড়া আর কিছু নয়, পার্টি-শুনি চায় ক্ষমতা দখল। তাই তারা নিবাচনহন্দে অবতীর্ণ হয়। য়ে-কোনও দন্দেরই একটা নিজস্ব ধারা থাকে— য়েথানে নীতির স্থান শৃত্য। সেই ছন্দম্থর পথে য়েতে গিয়ে পার্টিগুলিকে ধাপ্পারাজি, ঘৄয়, ছনীতি, জোচ্চুরি, গুণ্ডামিইতাাদির আশ্রম নিতে হয়। জনসাধারণের পশ্চাংপদতা ও অনিক্ষাই রাজনীতিকদের শ্রেষ্ঠ ম্লধন। পার্টির আদর্শ ও বার্টির নেতারা সর্বক্ষেত্রে মন্দ না হলেও ম্লতঃ পার্টি-রাজনীতি এবং তার সক্ষে অবিক্ছেত্তভাবে জড়িত পরিশাদন-

বাবস্থার গলদ এই অনভিপ্রেত পথকে প্রশস্ত করে তোলে। তাই মানবেজনাথ পার্টিবিহীন রাজনীতির পথ উদ্ভাবন করেছেন। ৪৭

তার দৃষ্টিতে পার্টি মাত্রেই মূলতঃ সমষ্টিবাদী; পার্টির কার্যক্রমে শ্রেণী, জাতি, দেশ, ধর্ম ইত্যাদি যুগবাদী আদর্শ প্রাধান্ত লাভ করে; সেখানে বাষ্টির স্থান নগণা। পার্টি-রাজনীতির পঙ্কিল আবর্তে ঘূর্ণায়মান মান্ত্র্যকে উদ্ধারের উপায়স্থন্নপ তিনি শিক্ষার উপর গুরুত্ব আরোপ করেছেন— যে-শিক্ষা মান্ত্রের দৃঢ়
আল্প্রভায়, যথোচিত সমাজচেতনা এবং মানবিক বিকাশসাধনে সক্ষম।

পার্টি-প্রথায় উপর থেকে স্বকিছ আরোপ করা হয়। জনমাধারণ পার্টির হাতে পুতল হয়ে থাকে। মানবেন্দ্রনাথ স্থানিক গণভান্ত্রিক ব্যবস্থার অন্তর্গত গণ-সমিতির ভিত্তিতে নীচে থেকে উপরে বিশ্বস্ত কাঠামোর সাহায্যে যাবতীয় নীতি-নির্ধারণ ও পরিশাসনের প্রস্তাব করেছেন। স্থানিক গণতন্ত্রের আদর্শেই তিনি রাইকাঠামোর এক স্বম্পষ্ট চিত্র তুলে ধরেছেন। স্থানিক সংগঠনের অগুতম কাজ হবে সংশ্লিষ্ট অধিবাদীদের চিত্তবৃত্তিকে পরিশীলিত করা এবং জনজীবনকে মথোচিত পথে অগ্রসর হতে সাহাঘ্য করা। অক্তান্ত কাজের দঙ্গে স্থানীয় নাগরিকদের দায়িত্ব, কর্তব্য ও অধিকার সম্পর্কে সক্রিয় চেত্নার চাই উন্মেষ সাধন। নির্বাচিত প্রতিনিধিদের পরিশাসনকর্মে যাতে নির্বাচকদের প্রতাক্ষ গণতান্ত্রিক পদ্ধতিতে সঙ্গাগ দৃষ্টি থাকে তার অনুকূল ব্যবস্থা রাথা চাই। প্রয়োজনে প্রতিনিধিদের ফিরিয়ে আনা (recall) ও গণভোটের (referendum) স্থযোগ থাকা চাই। নির্বাচনে স্থানিক সমিতিই প্রতিনিধি মনোনয়ন করবেন। উপর থেকে চাপিয়ে দেওয়া অথবা পার্টিবিশেষের প্রার্থী মনোনয়ন-প্রথা নির্বাচনের मानम् ७ रूर्व ना । जनमाधाद्रम मलीय वाजनी छित्र मः श्राद थ्याक मूळ रूर्य शाधीन ইচ্ছা ও আত্মনির্ভরতায় সৎ ও গুভবুদ্ধিসম্পন্ন প্রাথীদের সরাসরি নির্বাচিত করার স্বযোগ পাবে। স্থানিক কর্মপদ্ধতি স্তায়নিষ্ঠ ও মানবিক মূল্যে নিরূপিত হবে। পার্টি-প্রথার মধাস্থতা ব্যতিরেকেই এই গণতাম্বিক প্রক্রিয়ার স্থফল হল নির্বাচক-মণ্ডলীর চেতনা ও মননশক্তির বিকাশ। প্রস্তাবিত এই গণতান্ত্রিক বাবস্থায় বয়স্ক প্রতি ব্যক্তিরই থাকবে প্রতাক্ষ সংযোগ। এই প্রণালীর সঠিক রূপায়ণ ও সাফল্য নীতিনিষ্ঠ ও উন্নত মননশীল ব্যক্তিদের স্বতঃকৃত উচ্ছোগের উপর নির্ভর করে। স্থানিক সমিতির কাজ হবে মাল্লবের যুক্তি ও নীতিবোধকে জাগিয়ে তুলে জন-কল্যাণকর কাজে নিবস্তর নিযুক্ত থাকা। মুক্ত ও মননশীল মাহুষের এই সংগঠন বাষ্ট্রীয় ক্ষমতা দখলের চেষ্টা থেকে বিরত থাকবে। ° দ

সংগতিত গণতামের আশু রুপায়ণের সম্থাবনা যে নেই দে-সম্পর্কে মানবেন্দ্রনাথ সচেতন ছিলেন। তাই তিনি অস্থবতীকালীন এক সহজ্ঞধায় পদ্ধা দর্শিয়েছেন—যেসময়ে বর্তমান বাবস্থাই বলবং থাকবে। তথন একটি রাজ্য পর্যদের উপর অর্থ নৈতিক পবিকল্পনা থেকে শুরু করে স্তম্ব স্মাজ-গঠনের স্ববিধ বিধিবাবস্থা ব্রচনার লায়ির ক্যন্ত গাকবে। চিকিংসক, বৈজ্ঞানিক, অর্থনীতিক, ঐতিহাসিক, লাহিণ্যিক প্রভৃতি বিভিন্ন পেশাদার গোষ্টার প্রতিষ্ঠান উক্ত পর্যদে প্রতিনিধি প্রেরণ করবেন। পর্যদের অধ্যক্ষ তদতিরিক্ত আরও কিছু কর্মকৃশল নির্দলীয় ব্যক্তিকে প্রথদে অন্তর্ভুক্ত করবেন। ৪৯

## का जिवाप मण्यार्क माना जाव

ভারতীয় রাজনীতিকদের মধ্যে ক্যাসিবাদের বিক্ষে কাজে ও কণায় মানবেজ্ঞনাগই দ্বাপেক্ষা অধিক নির্দাব পরিচয় দিয়েছেন। ইউরোপের একদল রাষ্ট্রদার্শনিক মনে করেন যে ক্যাসিবাদের কোন ও দার্শনিক বনিয়াদ নেই। ম্যাকাইভার,
মেয়ার, লাজি, নিউমানে প্রমুখ দার্শনিকেরা ক্যাসিবাদের দর্শনগত অস্তিষ্কেক
অস্বাকার করেছেন। তাদের মতে হেগেলের 'machpolitic' প্রতায় ও রাষ্ট্রের
আধিপত্যা, নীটশের অতিমানব প্রতায় ও কান্টের নীতিত্ব থেকে ক্যাসিবাদ
ভাবিক উপকরণ সংগ্রহ করেছে মাত্র। এবং মার্টিন লুথারের রাষ্ট্রের কাছে
আগুন্সপ্রণ প্রতায় এই মতবাদ্ধের পুষ্ট করেছে।

মানবেজনাথের মতে কাাসিবাদের একটা স্থাপন্ত দার্শনিক বনিয়াদ আছে। কমিউনিজমের নিছক বিরোধী শক্তি হিদাবে তার উৎপত্তি ঘটে নি। এবিষয়ে মানবেজনাথ তার Fascism প্রন্থে বিস্থারিত আলোচনা করেছেন। তার দৃষ্টিতে কাাসিবাদের অভ্যুদ্য আক্ষিক নয়। দীর্ঘকাণ পূর্বেই তার দার্শনিক ভিত্তি রচিত হয়েছিল। জাগতিক স্থায়নীতি, বিচারবিবেক ও মুক্তির আবেগকে বর্জনকরে কাাসিবাদ দিবা প্রেরণার আশ্রয় নেয়। রেনেগাঁদের আমলে মাস্থয যেবাজনৈতিক ম্ক্তি ও চিন্তার অবাধ স্থাবীনতার আসাদ পায় তা হরণ করার জান্তেই এই দর্শনের উত্তব ঘতে। যুক্তিবোধ ও স্থাধীন চিন্তা পেকে মান্ত্র্যকে প্রতিনিগ্র করে এপরিক অছিলায আত্মতাগে ও দর্শক্তিমান প্রমেশ্বরের জীড়নককণে বিশেষ অভিসন্ধিয়ণক কাজে মান্ত্র্যকে প্রবৃত্ত করানোই এই দর্শনের উদ্দেশ্য। স্থিরের অভীপা ও আদেশক্তেই (Contemplation of God) হিংসা ও বর্ষরতা ঘটে চলে। ক্যাসিবাদী অধিনায়কের দৃষ্টিতে 'জনগণ রাষ্ট্রের কাছে

অক্সত, রাষ্টের আন্তগতা আমার কাছে এবং আনিই ঈশ্বরের প্রতিভূ' এখানে তিনু অবতারবাদের মঙ্গে তার মাদ্র লক্ষণীয় সকলকে বঞ্চিত করে মৌরসিম্বন্ধ ভোগ করেন যে ক্যানিস্ট নেতা তিনি ঈশ্বরেরই প্রতিনিধি এবং এক মহামানব বিশেষ।

হেগেলের থান্দিক দার্শনিক প্রতিকে বিক্তরূপে প্রয়োগ করে ইতালির দ্যাসিবাদী মতবাদের দর্শনন্তক যোভানি জেন্তিলে বলেন: 'God and thought (respectively) represent the two opposite poles of life, both necessary and both essential, yet opposed to and contradictory to each other' । ৫০ তার মতে ইবর ও সামুষ্ হল: 'Flexible unity in the eternal movement of self-realisation— a living and therefore restless unity, always dissatisfied with itself' । ৫১

মানবেজনাথের মতে এই চিস্তাবারার দক্ষে হিন্দু অতীজিয়বাদের মিল কম্পান্ত। তিনি বলেন: 'What is mysticism after all, but mental confusion which takes refuge in obscurantism to reject experimentally demonstrated scientific truths and rationally established philosophical concepts? Fascist philosophy as expounded by Gentile is a classical specimen of mysticism'. <sup>৫ ২</sup>

অভান্দ্রিবাদীরা মনে করেন ঐশ ইচ্ছায় মান্স্য চিন্তা করে, এবং কাজ করে; তার স্বাধীন সদা কলে কিছু নেই। হেগেলীয় প্রভাবে অংকুরিত ফার্দিবাদী রাষ্ট্র ধর্ম ও আধ্যান্থিক মৃগ্যবন্তার আশ্রয় নেয়। ভদন্ত্যায়ী অন্তের সাবভৌরভার স্বীকৃতি আত্মহত্যার সামিল। যাকিছু আধ্যান্থিক তার অন্তিত্র স্বাধীন, কিন্তু স্বাধ্যাত্মিক রাষ্ট্রের অধীন।

ফার্মিবাদী চিন্তার অক্সান্য প্রবর্তক নীটাশের গুরু হিলেন শোপেনহা ভ্যার,
থিনি প্রভাবিত হয়েছিলেন ভারতের সনাতন ভাবধারায়। মানবেন্দ্রনাথের মতে
ভার শীয় আধ্যাত্মিকতা ফার্মিবাদের পক্ষে যথেই উর্বর। ভারতীয় অধিবিছার ও
ফার্মিবাদের উৎস একই স্থানে, যেখানে যুক্তি ও বিচারবৃদ্ধির অগম্য অতীন্দ্রিয়
শাসা চর্ম ও পরম জনকপে শিবেচিত। জীবনবিম্থ আধ্যাত্মিকতার সঙ্গে ভূল
বাস্তবাদ দ্যাদিবাদে সমহিত হয়েছে। এবিষয়ে শ্রেষ্ঠ অনদান বের্গাস্ত্রন এবং তার
শিক্ষ জক্ত হোরেলের। ফার্মিবাদী দর্শনের ছৈত প্রক্রিয়ায় একদিকে বিরাজ্ব করেন স্কন্ধিকতা ইবর স্থাং এবং অপ্রদিকে ভারই একমাত্র প্রতিভূ এক

মহামানতঃ তিনি বাষ্ট্রের রক্ষক ওপালনকর্তা এবং সার্বভৌম ক্ষমতার অধিকারী; তার সকল কাজের পিছনে থাকে দিবা আদেশ ও অন্তমাদন। মহামানব-তরের মূর্ত প্রতীক ছিলেন মুমোলিনি, হিটলার প্রমুখ রাষ্ট্রীয় কর্ণধারেরা। বিগত দিনের দেব বিজ ও বাজার স্থান নিয়েছেন আধুনিক যুগের বিপ্লবী বুর্জোয়াশ্রেণীর ঐসব ভিক্টেটেরেরা। ফ্যামিবাদী দর্শনের প্রেরণায় তাদের আচরণে হিংসা, বর্বরতা, নিপীন্তন, অত্যাচার প্রভৃতি যাবভীয় অমান্তমিক সত্তা পরাকার্মা লাভ করেছে। এন্দর আদর্শে রাষ্ট্রই হল মব, মান্তম কেবল তার থেলার পুতৃল। তন প্যাপেনের ভাষায়: The function of woman is to bear children to be soldiers. There is no more glorious ideal life than to die on the field of battle, রণান্দণে নীরের মৃত্যুতেই মন্ত্রাজীবনের মার্থকতা। ফ্যামিবাদীরা ধনতন্ত্রনাদের স্মালোচনা করে — শোষণমূলক সমাজবাবস্থার জন্যে নায়; বাক্তিস্থাতন্ত্র ও উদার্থনিভিকতার বিক্রার্থে। নিরঙ্কশ ক্ষমতা প্রযোগের জন্যে ফ্যামিস্ট্রা পালানেটারি গণতন্ত্রেও বিরোধা। ভাদের জাতীয় সমাজভন্তরাদের জিগির সোলার পথির বাটির মতো।

ভারতের বছ রাষ্ট্রনেতার আদর্শ ইতালির জাতীয়ভাবাদী দার্শনিক মাংসিনিকেও মানবেন্দ্রনাথ ফ্যাসিবাদের পুরোধারূপে দেখিয়েছেন। মাংসিনি ধর্মের
য্বকাষ্টে নীভিকে উৎসর্গ করার পক্ষপাতী ছিলেন; স্বাধীনতার নামে তিনি
সেয়েছেন দাসজেরই পুনর্বহাল; দেখানে মানুষের দায়দায়িত্ব আছে অনেক,
নেই কেবল অধিকার। ৫০ ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেসের মধ্যেও ফ্যাসিবাদী
চিস্তা ও আচরণ প্রবল বলে তিনি এদলের তীর স্থালোচনা করেন।

অবুনা কমিউনিজনের সঙ্গে ফাাসিজনের আংশিক সাদ্র ব্রীন্তনাথের মতো সানবেজনাথও প্রতাক্ষ করেন। তার মতে বস্তবাদী যুক্তির উপর প্রতিষ্ঠিত হলেও আধুনিক বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে বহুলাংশে অচল মার্কদীয় তবের প্রতি কমিউনিস্টাদের অদ্য আহেগ ও আলগতা শাস্তে অন্তর্জির সামিল; উতিহাসিক নির্দেশ্যবাদ, স্বহারাদের একচেটিয়া বিপ্লবী চেতনা ও একনায়ক্য হাড়াও কমিউনিস্টাদের উদারতন্ত্রে ও গণতত্ত্বে অনাস্থা ফ্যাসিস্টাদেরই সমগোছে তাদের নিয়ে গেছে; শ্রেণী ও দলের একনায়ক্যে বিশ্বাদী কমিউনিস্টাদের চিস্তায় ব্যক্তিশ্বাতন্ত্রের স্থাননেই; ফ্যাসিস্টাদের মতো যুখবন্ধ, রাষ্ট্রগর্বস্ব ও কৌজি (collective, totalitarian and regimented) সমাজ্বাবন্তায় মান্তবের সহজাত মৌলিক সত্তা—ম্ক্তির আবৈগ, স্প্রতির প্রয়াস এবং যুক্তির প্রতি নিষ্ঠাকে অবক্ষর করা হয়েছে। ৫৪

মানবেন্দ্রনাথ ও প্রাস্থি ক্যাসিবাদকে প্রতিবিপ্রবের আধার এবং সমাজত হু-বিরোধী এক শক্তিরূপেও প্রভাক্ষ করেন। মানবেন্দ্রনাথ বলেন যে প্রথম বিশ্বযুদ্ধে জার্যানির অর্থ নৈতিক কাঠামো বিপর্যস্ত হয়ে যাওয়ায় দেখানকার মৃম্যু পুঁজিপতিরা আত্মরকার জন্মে ফ্যাসিনাদের আশ্রয় নেয়। ক্ষয়িষ্ণু ধনতন্ত্রবাদকে বাঁচিয়ে তোলার তাগিদে জার্মানিকে মধাযুগে ফিরে যেতে হয়। প্রতিবিপ্লবী ও প্রতিক্রিয়াশালনের হ্রগোরী মিল্ন ঘটে ফ্যাসিবালের ক্রমঞে। মধাদুগীয় চিন্তা ও পূর্বের লুপ্র দাংস্কৃতিক ধারাকে ফ্যাদিবাদ পুনক্তলীবিত করে। মানবেজনাথ দেখিয়েছেন যে ধনতন্ত্রবাদের চূড়াস্ত বিকাশ ও পরিণতি সামাজাবাদী পথে যথন নিঃশেষ হয়ে পড়ে তথন তা ক্যাদিবাদের আত্রয় নেয়।°° ধন তল্বাদের শিল্পোলয়ন প্রক্রিয়ায় সমাজোন্নতি শিথিল হয়ে যায়। মাতৃথ হয়ে পড়ে নিঃস্ব ও নিঃসহায়। ছুবল হীনবীর্য মান্তনের কাছে ক্যাদিবাদ টোটালিটারিয়ান জাতি-প্রতায়ের সাহায়ে। ভাবাবেগ সৃষ্টি করে; এবং এমন এক বঙীন স্বপ্ন দেখায় যেট। দাধারণতঃ ভাদের আয়তের অভাত। একচেটিয়া পুঁজিণতিদের দাপটে লোকে যতই নিরাপ্তার অভাব বোধ করে ফাাসিবাদী শাস্মতন্ত্র তত্তই পোঁরাটে ভাবাবেগ ও উনাদনার সাধায়ে নিজ শক্তি বর্ণন করে; Struggle for existence তত্ত্বে সাথায়ে উপ্র জাতাভিমানকে খুঁচিয়ে তেলা হয়; জাতির আধিপতা ও জ্বাধিকারকে স্বপ্রতিষ্ঠিত করার জন্মে হিউলারী প্রণালীতে নৃত্রকে রাজ-নৈতিক ব্যালনা দান করা হয়। १४

# পাঁচ : আর্থনীতিক চিন্তা

মানবেন্দ্রনাথের নর্মানবভারাদী দর্শন সম্প্র আর্থনী তিক চিন্থাও মণেই অভিনর।
দর্শন ও রাজনীতির মতে। অর্থনৈতিক বিষয়েও তিনি এক নতুল পথের সন্ধান
দিয়েছেল। তাঁর চিন্তা প্রধানতঃ সমসাময়িক ভারতীয় অর্থনৈতিক অবস্থা ও
প্রামাজনের পূর্দ্রটে উছুত। অর্থনীতি সম্পর্কে মৌল চিন্তা ও দূরদৃষ্টির পরিচয়
তার আনেক গ্রন্থেই পাওয়া যায়। রাজনীতির ক্ষেত্রে তিনি যেলন সংসদীয়
গণ ংসের বিকল্প হিসাবে একনায়কতথ্যী শাসনবারস্থার পরিবর্তে তৃতীয় প্রস্কর্মপ্রগতি স্বাশতন্ত্রের প্র উদ্ধানক ও উদ্ধানক করেছেন, অর্থনীতির ক্ষেত্রেও তেমনি ধনতত্ব ও

সমাজতরের কোনোটিকেই না নিরে তৃতীয় বিকল্পকপ সমবায় অর্থনীতির প্থ রচনা করেছেন। দর্শন ও রাজনীতির মতো অর্থনৈতিক বিষয়েও তার মৃত্তির আদর্শ প্রাধান্ত লাভ করেছে। তিনি বলেন; 'The economy of the new society also requires to be clearly defined. It will be planned with the purpose of promoting the freedom and well-being of the individual. It will, on the one hand, eliminate production for profit and, on the other hand, avoid unnecessary concentration of control. It will not allow individual freedom to be jeopardised by considerations of technical efficiency. As such, the economy will be neither capitalist nor socialist, but co-operative' 14 1

তাঁর আর্থনীতিক চিন্তাভাবনার আন্তপূর্বিক একটি রেখাচিত্র আঁকা যাক। দেশের প্রাক-ষাধীন কালে গঠিত তাঁর আর্থনীতিক চিন্তা স্বভাবতই কার্য-কারিতার দিক থেকে দানা বাঁধে। মার্কসবাদী জীবনে মার্কসীয় অর্থনৈতিক তত্ত্বের প্রভাবাধীনে থাকলেও ঐ-সময়কার চিন্তায় তাঁর ষাধীন মনের পরিচয় বহু ক্ষে ফুটে ওঠে। ভারতের অর্থনৈতিক উন্নয়ন প্রদক্ষে কৃষি, শিল্প ও অর্থনৈতিক প্রিকল্পনায় তিনি যে ভিন্ন দিকের নিশানা দেন তা আজও অনুসরণীয়।

তার মতে ভারতের শিল্পোন্যনকে যথাও কার্যকর করে তুলতে হলে ক্ষিরই উপর অধিক গুরুত্ব দেওয়া চাই। ক্ষিনিভর দেশের গরিষ্ঠ জনসংখ্যা অন্তর্মত থাকলে দকল প্রচেষ্টাই বার্থ হবে। দেশের অর্থনৈতিক উন্নয়নের প্রারম্ভিক পদক্ষেপ্যরূপ তিনি তৃতি প্রার উল্লেখ করেন: 'Firstly, labour must be released from the primitive social function of producing food for a bare existence. For that purpose, it must be freed from the bondage of decayed feudal relations. And secondly, it must be more fruitfully employed through the introduction of modern means of production both in agriculture and industry'। विश्व

যুদ্ধোত্তর অর্থ নৈতিক বাবস্থার পুনর্গ ঠনকল্পে মানবেজনাথের নেতৃত্বে কয়েক জন বিশিষ্ট অর্থনীতিবিদ কর্তৃক রচিত People's Plan (1944) গ্রন্থে এই কগানিকে স্বস্পষ্টরূপে বলা হয়। ভারতের প্রথম পঞ্চবার্ষিক যোজনা এই চিন্তার প্রভাবে অনেকাংশে ফলদায়ক হয়েছিল। প্রাক-স্বাধীন কালে জাতীয়তাবাদী অর্থনীতি- বিদরা মনে করতেন যে ভারতের ক্রত শিল্পোনয়ন ঘটলেই তার অর্থ নৈতিক সমস্থার স্থবাহা হবে। তাই তারা জাতীয় শিল্পকে বিদেশা আমদানির হাত পেকে সংরক্ষণের জন্ম উপযোগী বিধিন্যবস্থা চাইতেন। তাতে এ হচেটিয়া পুঁ জিবাদের কায়েমী স্বার্থে সাধারণ মান্তষের প্রাণ ওষ্ঠাগত হয়ে উঠিবে বলে মাননেজনাথ ভবিশ্বজ্বাণী করেভিলেন। ১৯০৮ সালে কংগ্রেসের উন্থোগে 'ক্যাশক্তাল প্র্যানিং কমিটি' গঠনের সময়ে দেশে ক্রতে শিল্পোন্নয়ন ও ভারী শিল্পকে পাধান্য দেওয়া হয়েছিল। তারই রেশ টেনে পরবর্তীকালে ভারতীয় পুঁজিপতিরা 'বোম্বাই পরিকল্পনা' বচনা করে।

মানবেজনাথ ক্ষিকে অগ্রাধিকার দিলেও শিল্পোন্ননকে উপেক্ষা করেন নি । তবে তার শিল্পনাতির দৃষ্টিতস্থা ছিল ভিন্ন ; প্রশ্নতিক ভিনি নিছক মূলধনের বিনিয়োগ ও মূনাফার দৃষ্টিতে দেখেন নি । তার মতে জননাধারণের ভোগানস্তর উৎপাদন ও অধিক কর্মসংস্থানের প্রয়োজনে শিল্পোন্নয়ন হওয়া উচিত ; শিল্পোন্নয়নের প্রাথমিক উনাদান তিনটি : 'Firstly, an abundant supply of labour ; secondly, accumulated wealth could be converted into productive capital ; and thirdly, a sufficiently large internal market' !\*\*

ভারতে প্রথম তটিব মভাব নেই। স্থানিট আছে স্পপ্র অবস্থায়। দেশবাদীর দাঁবনমানের উর্নিধাধন প্রধান লক্ষা হওয়া উচিত; তাই দেশের
চাঁহিদা মিউয়ে বহিধাভারে প্রণা রপ্নানি হওয়া বাঞ্চনীয়। সেজ্যে দ্রকার
উৎপাদনকে আশু ভোগাবস্তর চাহিদার সঙ্গে সুক্র কবা এবং সেইস্ক্লে মুনাকার
নিমন্ত্র। People's plan-এ ভোগাবস্তর উৎপাদনকে মন্ত্রাধিকার দেওয়া হয়।

রুবি ও শিল্পোংপাদনের মধ্যে একটা দামঞ্জ বা ভাবদামা থাকা চাই।
চাহিদার পশ্চাদভূমি হল দেশের বৃহত্তর গ্রামীণ জনসংখা। গরিষ্ঠ জনসংখা।
পশ্চাংপদ থাকলে শিল্পোন্ধন হবে নিজল। ভারতের দ্বিভীয় পঞ্চবার্ষিক
যোগভনায় ক্ষিকে অবহেলা করে শিল্পকে অনর্থক প্রাধান্ত দেওয়ায় দেশের অর্থনৈতিক সংকট ঘটেছে।

অন্তর্গেশের অন্তর্গরে ভারতের অর্থ নৈতিক পুনর্গঠনের পরিবর্তে মানবেজনাথ ভারতের প্রকৃত সমস্তা ও প্রয়োজনের দিকে তাকিয়ে স্বতন্থ নীতি-নিধারণের প্রকৃপ <sup>এ</sup> তিবেন। ধনতাত্বিক ও সমাজতাত্তিক উভ্ন প্রেট্টিই মনে করে যে ভারতের অর্থ নৈতিক তুর্গতি নিমূলি করার একমার উপায় বৃদ্ধি জ্বত শিল্পোন্যন। প্রভেদ এই যে প্রথম গোষ্টা চায় ব্যক্তিগত মালিকানা ও মোটা মুনালার অঙ্ক; পক্ষান্তরে রাষ্ট্র বা সমাজের মালিকানায় শিল্পোন্নয়ন হল দ্বিতীয় গোষ্ঠার কাস্য।

মানবেন্দ্রনাথ দেশের জত বর্ধমান জনসমস্থাকে ভারতের অর্থ নৈতিক উরতির প্রধান অন্তরায় বলে মনে করতেন। প্রস্তাবিত ভারী শিল্পের বিস্তাবে কৃষি থেকে বড় জোর কোটি থানেক উদ্বৃত্ত মান্তবের কর্মসংখান হওয়া মন্তব। কিন্তু কৃষিকে অবহেলা করার দলে থাতের অনটন ও মূলাবৃদ্ধির মঙ্গে শিল্পের উৎপন্ন বস্তু লোকের ক্রন্সমতা ও চাহিদার অভাবে জমে থাকবে। মূনাদার হাস ঘটলে পুঁজিপতিরা উৎপাদন কমাবে। সেই অবস্তাই ভারতে এখন দেখা দিয়েছে। দেশার শিল্পকে বাঁচানোর জল্যে সরকার এগিয়ে আসে; সাধারণ মান্তবের উপর করের বোঝা বাড়ে। সীমিত মূনাদা, মানের কাটতি না হওয়া ইত্যাদি অছিলায় ভারতীয় মূলধন সংকৃচিত হয়েছে; ভাই প্রস্তাব উঠেছে আরও বিদেশী মূলধন আমদানি করার। বলা বাছলা বিদেশী মূলধন মানে মাকিন মূলধন ও সেইসঙ্গে রাজনৈতিক প্রভাব-বিস্তাবের সন্তাবন। তে

অপরদিকে সমাজভন্তীরা চাইছেন শিল্পের জাতীয়করণ। শিল্পে অন্তরত দেশে এই নীতি বিপজ্জনক। মার্কসধনভন্তবাদের সংকট দীসানায় সমাজভন্তের উন্তব ঘটবে বলেছিলেন; তার প্রধান পরিপূরক হল উন্নত শিল্প ও পরিণত শ্রমিক শ্রেণী। অন্তন্মত দেশের শ্রমিক শ্রেণী জীবিকায় অর্থ-ক্রমক। কাজেই অধুনা সমাজভন্তীদের মনোভাবের সঙ্গে মার্কদের বৈজ্ঞানিক চিন্তার মিল নেই। ৬১

ভারী শিল্পের আন্ত প্রবর্তনের মতো প্রচলিত আর একটি ধারণা এই যে কৃষিকার্যে যান্ত্রিক আধুনিকীকরণ কৃষিক্যপ্রার সমাধান কবনে। এবিনয়েও মানবেজনাথ ভিন্ন মত পোষণ করতেন। তার মতে এদেশে কৃষিক্ষেত্রে বৃহৎ যন্ত্রের বাপিক ব্যবহার নিজ্পযোজন। ভাতে পেকার সমস্থাকে অনর্থক বাড়িয়ে তোলা হবে। যেদেশে জনসংখ্যা অল্প অথচ কর্ষণায় জমি বিশাল পেখানেই যম্বের প্রাজন হয়। ভারতে জমির অন্তপাতে চাধীর সংখ্যা অধিক। যন্ত্রের ব্যাপক প্রচলন ঘটলে বর্তমান কৃষিজীবী জনসংখ্যার শতকরা দশ জনকে দিয়ে সমগ্র কাজ করানো যাবে। ফলে উদ্ভ জনসংখ্যাকে তথ্ন সর্বোদ্ধত নিয়োগ করা যাবে না। ভাছাভা ক্ষিত্রে বৃহৎ যদ্ধের ব্যবহারস্থতে বিদেশা সাহায্য বা মৃলধনের প্রয়োজন হবে অনিবার্য। ৬২

মানবেন্দ্রনাথের মতে অত্যধিক জনসংখ্যা ও খণ্ড-খণ্ড কৃষিক্ষেত্র এদেশের স্বচেয়ে বড় স্মশ্যা। উৎপাদনের পরিমাণ বৃদ্ধির জন্মে টুকরো-টুকরো জমি- গুলিকে একত্র করা, সার হিসাবে গোময় ব্যবহার ওপুকুর, ইলার। ই গাদির সাহায়ে সেচবাবস্থার কার্যকারিতায় তিনি অধিক গুরুত্ব দিয়েছেন। তার মতে মন্ত্রের চেয়েও বেশি প্রয়োজন সংগঠিত প্রয়াস ও উন্নত পদ্ধতি। বিভিন্ন অঞ্চলের মধ্যে সংযোগের স্তবিধার্থে রাস্তাবাটেরও উন্নতি হওয়া দরকার। স্থানীয় চাহিদা ও নেকার সমস্তা সমাধানের জয়ে ছোট ছোট শিল্প, পশুপালনের প্রতিষ্ঠান ইত্যাদির বিস্তাব হওয়া উচিত। ১৯

মোটের উপর ক্ষিনিউর ভারতে মাম্থের ক্রক্ষ্মতা ও জাবনমান উন্নয়নের প্রধান উপায় কৃষির যথোচিত উনতি সাধন। তাতে মাম্থের ভাতকাপড়ের স্ম্যা। যেমন একদিকে মিটবে, অপর্বিকে তেমনি শিল্পে উৎপন্ন মালের সম্ভাব্য বাজারও প্রসারিত হবে।

নবসানবভাবাদী অর্থনীতিতে পরিকল্পিত উত্তমকে বজন করা হয় নি। কিন্তু সমাজতল্পী ব্যবস্থায় অর্থ নৈতিক পরিকল্পনা সরকারি আধিবতা, কেন্দ্রভিগ আমলতিল ও শোষণে আবদ্ধ থাকে। অবচ তারই বিনিময়ে মাণ্ডমকে দিতে হয় এক মন্ত ম্লা— তা হল ব্যক্তিসাদীনতা। দেছত্তে মানবেজনাথ বলেছেন: 'State ownership and planned economy do not by themselves end exploitation of labour; nor do they necessarily lead to an equal distribution of wealth...planned economy under political dictatorship disregards individual freedom on the pleas of efficiency, collective effort and social progress. Consequently a higher form of democracy in the socialist society, as it is conceived at present becomes an impossibility. Dictatorship defeats its professed end' । \*\*\*

নবমানব শবালী অর্থনীতিতে উৎপাদনের লক্ষ্য মান্তবের বাবহার, ম্নাফা নয়।
তেমনি অর্থনৈতিক সাম্যের প্রলোভন দেখিয়ে ব্যক্তিস্বাধীনত। হরণও তার
অভিপায় নন। এই বাবস্তার সমবার সংগঠনের বাপেক বিস্তারের কথা বলা
হয়েছে। সমবার সমিতির মাধানে যৌগ কমিকর্ম, ক্রয়বিক্র ইত্যাদি কাজ
চলবে। বিভিন্ন অঞ্চলের সমবার সমিতিগুলির মধ্যে সংযোগ ও সহযোগিতার
সম্পেক গাকবে এবং সেগুলিনীতে নেকে উপরে ক্ষাভ্রে বিবামিত আকারে বিগ্রস্ত
হবে। উৎপাদন, বিনিময় ও বন্টনের স্কন্থ ব্যবস্থার পরিচালক হবে এই সমিতিগুলি: 'It will consist of a network of consumers' and producers'

co-operatives and the economic activities of the society shall be conducted and co-ordinated by the people through these institutions. The co-operative economy shall take full advantage of modern science and technology and effect equitable distribution of social surplus through universal social utility services' 180

অর্থ নৈতিক মৃক্তি না ঘটলে মান্তবের গণতান্বিক আচরণতো দূরের কথা তার মন্তব্যুর উন্মেষ্ ও যে অসম্ভব তা তিনি আর্থহীন ভাষায় বলেছেন। ওার মতে সমাজতন্ব ও গণতদ্বের নিজর্ষে রচিত সমবায়ী পদ্ধতিতে মান্তবের বৈষয়িক উন্নয়ন সাধিত হবে। Managerial Socialism-এর মতো Managerial Democracy-ও তার আদর্শের পরিপন্থী। তিনি চেয়েছেন গাছের ডগার পরিবর্তে গোড়ায় বারি সিঞ্চন করতে। তাই রাজনৈতিক প্রশাসনের মতো অর্থ নৈতিক বিধিবাবস্থাকেও তলা থেকে গড়ে তুলতে চেয়েছেন। সমবায়ী অর্থনীতির যে-চিত্র তিনি তুলে ধরেছেন তার রূপায়ণ ও পরিচালনার দায়িত্ব দেশবাণী স্থানিক গণস্মিতিগুলির উপর নির্ভর করবে। স্থানিক সমিতির অবর্তমানে সমবায় স্মিতিই তার কর্মভার বহন করবে।

### ডিকলোনিলেশন খিওরি

মানবেন্দ্রনাথের বহু কিছু মৌলিক ও স্বদ্বপ্রসারী দৃষ্টিপ্রস্ত চিন্তার মধ্যে তাঁর যুগান্তকারী 'ভিকলোনিজেশন থিওরি' তাঁকে বিশ্বের রাজনীতির ইতিহাসে বৈশিষ্টা দান করেছে। ১৯২০ দালে কমিন্টার্নের দিতীয় কংগ্রেসে লেনিনের সঙ্গে উপনিবেশিক নীতি সম্পর্কিত মতভেদ থেকে শুকু করে বিতীয় মহাযুদ্ধের শেষে ভারতের স্বাধীনত। প্রাধ্রির অনিবার্যতা সম্পর্কে তাঁর ভবিশ্বদ্বাণী অবধি এই তত্ত্বের স্বর্থ বিস্তাবিত।

লেনিনের দক্ষে উক্ত বিতর্কে মানবেন্দ্রনাথের বক্তব্য ছিল যে ঔপনিবেশিক দেশগুলিতে বুর্জোয়া শ্রেণী কোনও বৈপ্লবিক ভূমিকার অবতীর্ণ হবে না। লেনিন ও মানবেন্দ্রনাথ উভয়ের ভিন্ন ছটি থিসিস সেই কংগ্রেসে গৃহীত হয়েছিল। তথন থেকে মানবেন্দ্রনাথের চিস্তায় এই তথ্টি ক্রমশ বিস্তৃতি লাভ করে।

'ভিকলোনিজেশন' কথাটি প্রথমে নিকোলাই আইভানোভিচ বুথারিন (১৮৮৮-১৯৬৮) ব্যবহার করেছিলেন এবং বহু বিত্তিত এই বিষয়ে একটি কমিশন নিয়োগের প্রস্তাব তোলেন। প্রবন্ধাকারে লিখিত একটি থসড়া প্রস্তাব রচনার দায়িত্ব চীন থেকে ফেরার পর মানবেক্সনাথের উপর অর্পিত হয়। পরে উৎসাহ থিতিয়ে যাওয়ায় সে-প্রস্তাব কমিন্টার্নে উত্থাপিত ও গৃহীত হয় নি। কিন্তু তারই ভিত্তিতে মানবেক্সনাথকে 'lackey of imperialism' আখ্যা দিয়ে কমিন্টার্ন থেকে অপসারিত করা হয়।

তরটি আলোচনার পূর্বে দামাজ্যবাদ বলতে কি বোঝায় তার দামান্ত উল্লেখ প্রয়োজন। লেনিন তাঁর Imperialism: the highest stage of capitalism গ্রন্থে বলেছেন যে আভান্তরীণ চাহিদা মেটানোর পর শিল্পে উনত দেশগুলি উদ্বন্ধ ফুল্ধন অধিক মুনাফার জন্তে উপনিবেশে বিনিয়োগ করে, যেথানে মূলধন অপ্রতুল, জমির দাম সন্তা, শ্রমমূল্য নিম্ন এবং কাঁচামাল স্থলত। ৬৬ দেদিক থেকে দেখলে এই দিল্ধান্তে উপনীত হওয়া যায় যে অর্থ নৈতিক মুনাফার জন্তেই দামাজ্যবাদ উপনিবেশগুলিতে শাসনাধিকার বজায় রাথে— রাজনৈতিক আধিপত্যের জন্তে ন্ম।

ডিকলোনিজেশন তত্ত্বের সারাংশ এই যে প্রথম বিশ্বমহাযুদ্ধের পর বিটেনের উব্ ফু মৃলধনের রপ্তানি জনত হ্রাস পেতে থাকে; যুদ্ধের ক্ষয়ক্ষতি ও দারদেনার ফলে বিটেনের আভান্থরীণ উংপাদন-শিল্প বিপর্যন্ত হয়ে পড়ে; পণ্যের বহিবাজার জনেই বেহাত হতে শুক করে; আভান্থরীণ শিল্পবাধিজাকে গুছিয়ে তোলাই তথ্য এক মফু দার হয়ে লাভায়, মুদ্ধের দক্তন দেনাও তথ্য বিপুল, বাণিজ্যিক এই শৃক্তাতা অগাং রপ্তানিযোগ্য মৃলধনের অভাব মেটাবার জন্মে বিটেন ভারতীয় পুঁজিপ্তিদের নানাবিধ রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক স্থযোগস্থবিধা দিতে শুক্ত করে – যাতে ভারতীয়দের মৃলধনে সাম্রাজ্যবাদের ক্ষয় রোধ করা যায়। সেজল্যে জারতে অবাধ বাণিজ্যের পরিবর্তে শিল্পের সংরক্ষণ, আমদানি শুল্পের হার বৃদ্ধি ইত্যাদি বাবস্থা প্রবিতি হয়। জ্যে ক্ষয়িস্থ সাম্রাজ্যবাদের স্থান পূরণ করে ভারতীয় পুঁজিপ্তিরা। মান্বেন্দ্রনাথের Our Differences প্রন্থে এই তত্তের বিস্তানিত পরিচয় পাওয়া যায়।

এই প্রদক্ষে ভারতে ইংরেজের তদানীন্তন রাজনৈতিক নীতি ও মনোভাবের পরিবর্তন লগণায়। মানবেজনাথ বলেছিলেন যে রপ্তানিযোগ্য মূলধনের অভাবে মৃন্যু সাম্রাজ্ঞাবাদ পরাধীন ভারতকে ভোমিনিয়ন স্টেটাদের দিকে এগিয়ে নিয়ে যাবে, যেথানে শাদন-ক্ষমতা দথল করবে ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণী। তাই তিনি মনে করেছিলেন ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণীর বৈপ্লবিক ভূমিকার কোনও সন্তাবনা নেই, একদিন যেটা ইউরোপের ক্ষেত্রে প্রবল ছিল। তিনি লিখেছেন: 'No

compromise (however far-reaching) between the Indian bourgeoisie and the British Imperialists will give real freedom to the Indian people' | \* \*

ক্ষয়িষ্ণু সামাজ্যবাদ ভারতীয়দের দঙ্গে একটা রফা করার উদ্দেশ্যে ১৯১৯ দালে মণ্টফোর্ড শাদনদংস্কার এবং ১৯২২ দালের পর থেকে ফিদক্যাল, কারেন্দি, ইঙাঞ্জি, এগ্রিকালচার প্রভৃতি বিষয়ক কমিশন নিয়োগ, সাইমন কমিশন প্রেরণ (১৯২৭), রাউণ্ড টেবল বৈঠকের ব্যবস্থা ইত্যাদি পন্থা অবলম্বন করে। অগুদিকে তেমনি ভারতে ১৯২০-২১ দালের পর থেকে বৈপ্লবিক গণসংগ্রাম বানচাল হয়ে যাওয়া, বয়কট নীতির ক্রমিক বর্জন, স্বাধীনতার পরিবর্তে ডোমিনিয়ন স্টেটাসের দাবি প্রভৃতি বিষয় তথনকার জমবর্ধমান ভারতীয় পুজিপতিদের ক্ষমতালিপ্সূ ও জনবিরোধী মনোভাবেরই পরিচয় দেয়। ব্রিটিশ ও ভারতীয় পুঁজিবাদের মধ্যে এই বোঝাপড়ার সময়ে কোনও সংঘাত যে ছিল না তা নয়— তবে দেটা ভারতীয় পুঁজিপতিদের স্বার্থে অধিক হুযোগস্থবিধা আদায়ের উদ্দেশ্যই প্রণোদিত ছিল। ক্রমিক পর্যায়ে এভাবে স্থযোগস্তবিধা পাওয়ায় ভারতীয় বুর্জোয়াশ্রেণী বৈপ্লবিক কর্মপম্থার বিরোধিতা করে। ভারতের পূর্ণ স্বাধীনতা এবং জনকলাণিমূলক রাষ্ট্রগঠনের আদর্শে মানবেন্দ্রনাথ সে-সময়ে দেলীয় বুজোয়া শ্রেণীর চরিত্র উদঘাটিত করে দেন এবং চাষী-মজুর-মধ্যবিস্তের নেতৃত্বে জাতীয় কংগ্রেসকে গণআন্দোলনের উপযোগী ভবে ভোলার প্রয়াসী হন। মানবেন্দ্রনাথের এ-তব ভারতীয় অবস্থার পটভূমিকায় রচিত হলেও অভুরূপ সকল দেশের ক্ষেত্ৰেই প্ৰযোজা ছিল।

দিয়ে বলেছিলেন যে এ যুদ্ধ নামাজ্যবাদী বৃদ্ধ নম — ফাাদিবিরোধী যুদ্ধ ; ফ্যাদিবাদ বনাম গণতম্ব তথা মানব সভ্যতার আয়রক্ষার যুদ্ধ। যুদ্ধে ফাাদিবাদী অক্ষশক্তি জয়ী হলে মানব সভ্যতার হবে চরম বিনাশ ; অপর্দিকে ফ্যাদিবাদের পরাজম শুর্ধু যে তার সমাধি রচনা করবে তাই নম — উপরস্থ ছনিয়ার প্রতিক্রিয়াশীলতা অগাৎ ব্রিটিশ সামাজ্যবাদেরও সমাধি রচিত হবে। তার অর্থ নৈতিক শক্তি হবে থব এবং রপ্তানিযোগ্য উদ্বত মূলধন থাকবে না। ফলে ব্রিটেনকে তার উপনিবেশ-শুনি ছেড়ে চলে যেতে হবে। ফ্যাদিবিরোধী সেই মহাযুদ্ধে তিনি মিত্রশক্তিকে সমর্থনের জন্যে কংগ্রেস ও দেশবাদীকে আহ্বান জানান। মানবেন্দ্রনাথের সেই এতিহাদিক ভবিমুদ্ধাণী গণিতের মত নির্ভুল প্রমাণিত হয়। যুদ্ধনীতিস্ত্রেই তাঁকে

কংগ্রেদ থেকে বেরিয়ে আদতে হয়েছিল। তাঁকে উপহাদ করেছিল তথনকার বামপ্রী দলগুলি। স্বাধীনতার প্রাকালে প্রদত্ত মানবেন্দ্রনাথের একটি বক্তৃতা তাই স্থানীয়: "The British are quitting India neither under the pressure of the Congress resolution nor for any particular goodness of heart. They simply do no longer possess the power, financial as well as military, to hold this country. Since they can no longer rule, they have no other alternative than to quit. The already shaken foundation of British Imperialism has been blasted by the war'।

## ছয়: শিক্ষাচিন্তা

গাধারণ অর্থে সানবেন্দ্রনাথ শিক্ষাবিদ ভিলেন না এবং কোনও শিক্ষালয়ের সঙ্গে যুক্ত থাকেন নি। সেই দিক থেকে কোনও শিক্ষাতত্ত্বও উপস্থাপিত করেন নি। কিন্তু তার চিম্নায় শিক্ষা স্বাধিক গুরুত্ব পেয়েছে। প্লেটোর আদর্শে শিক্ষাকেই তিনি গণতান্ত্রের বনিয়াদ বলে মনে করতেন। তিনি চাইতেন শিক্ষকদের শিক্ষিত ক্ষে তুলতে। কারণ শিক্ষকদের উপরেই আত্তকের অপরিণত তরুণ ছাত্রদের ভবিষ্যুৎ নির্ভর করছে। কিন্তু শিক্ষকেরা প্রচলিত শিক্ষাব্যবস্থার কলে তাঁদের গুরুদায়ির সম্পর্কে অবহিত ও ঘতুবান নন। আত্মশক্তি ও সামর্থেও তাঁদের বিশ্বাদের অভাব দেখা যায়। গতাকুগতিক ধারায় তাঁরা ছোটদের কলের পুতুলে প্রিণত করেন; ফলে তাদের সহজাত অন্সন্ধিৎসা, স্বাধীন চিন্তা ও স্জনসত্তা বিকশিত হয় না। সান্ত্ৰ গড়ার এই মহান কারিগর সম্প্রদায়কে তাদের দামাজিক ভূমিকা সম্পর্কে সচেতন ও সচেষ্ট করে তোলাই ছিল মানবেন্দ্রনাথের লক্ষ্য। কার্যত সারা দ্বীবনে তিনি তাই করেও এসেছেন। কমিন্টার্নের অধীনে তাসথন্দে প্রাচ্য বিশ্ববিচ্যালয়ের অধ্যক্ষতা, দেরাচনে বার্ষিক রাজনৈতিক শিবিরের আয়োজন, রেনেশাঁদ ইনষ্টিটিটের প্রতিষ্ঠা ইত্যাদি তার পরিচায়ক। রাজনৈতিক কর্ম-ভৎপরতায় জীবন অতিবাহিত করণেও শিক্ষকতার প্রতি তাঁর বিশেষ আকর্ষণ ও প্রবণতা চিল।

বাক্তিত্বের যথোচিত উন্মেষদাধনই তাঁর মানবতন্ত্রী শিক্ষার আদর্শ— নিছক অক্ষরাশ্রয়ী লেখাপড়া নয়। স্বাধীন চিন্তা ও বিজ্ঞানসমত দৃষ্টিতে মানুষের স্ক্রন্দ্রার নিরস্কুশ বিকাশ ও গণতান্থিক চেতনার জন্তে চাই উপযুক্ত শিক্ষার ব্যবস্থা। তাঁর ভাষায়: 'Education for democracy does not consist in teaching just reading and writing, but in making the people conscious of their humanness, to make them conscious of their right to exist as human beings, in decency and dignity. Education means to help them to think, to apply their reason'। তুল

মানবত্ত্ত্রী জীবনাচারের বনিয়াদ হল শিক্ষা। বিজ্ঞানের আলোয় একথা প্রমাণিত যে মান্ত্র মাত্রেই যুক্তিপ্রবণ ও মননশাল চিন্তাশক্তির অধিকারী। দীর্ঘ অনভ্যাদ এবং দামাজিক ধারায় ও প্রথায় মান্তবকে ভুলিয়ে দেওয়া হয়েছে যে তারও বিচারক্ষমতা আছে; জ্ঞানবিগার একচেটিয়া অধিকারীদের সাহাযা ছাড়াও সাধারণ মাত্র্য ভালমন, উচিতাত্তিতের তারতম্য নিরূপণে সক্ষম। সমান স্থযোগ পেলে রুগ্ন ও পঙ্গু মানুষ ছাড়া স্বাই একই সন্থাবনার অধিকারী। বিভিন্ন মানুষের মধ্যে নিজস্ব বৈশিষ্ট্য ও গুণগত তারতম্য ঘাই গাকুক না কেন मकरलबर्टे मरश আছে মৌल मानविक मना यात्र माराया मकरल्टे आख्रमधीना, আত্মনির্ভরতা ও আত্ময়াতয়্তার গৌরব অর্জন করতে পারে। কিন্তু প্রচলিত শিক্ষাব্যবস্থায় তার স্থযোগ যে অবর্তমান দে-কথারও তিনি উল্লেখ করেছেন: 'Education as a precondition of democracy is not just primary education; it is not even the conventional higher or scientific education. It is the process of raising the intellectual and cultural level of a people. So long as it cannot be maintained on the strength of scientific knowledge that every man, by virtue of being a human being, is capable of rising to the highest heights of human attainments, a humanist philosophy cannot be propounded, a humanist social doctrine cannot be advanced, a humanist political practice will not be possible' | 9 º

ছাত্রবা স্থূলকলেজে যায় প্রধানতঃ অর্থকরী শিক্ষার তাগিদে। তাতে দোষের কিছু নেই। কিন্তু সেই সঙ্গেই নাগরিক দায়দায়িত্ব ও কর্তবাপালনে তাদের অবহিত করা যায়; তাদের মধ্যে আত্মবিশ্বাস, আত্মনির্ভরতা ও আত্ম-সম্ভাবনার চেতনা জাগিয়ে তোলার সেটাই প্রকৃষ্ট সময়।

প্ৰতন মানবভাবাদী শিক্ষায় কাব্যিক ও আধ্যাত্মিক চিন্তাই প্ৰাধান্ত প্ৰেছে। পক্ষান্তবে মনুষ্য-প্ৰকৃতি ও বিশ্বতবের বিজ্ঞানসম্মত বিশ্লেষণে বচিত নবমানবতা দৰ্শন দঠিক বিজ্ঞানচচার উপর অধিক গুৰুত্ব আবোপ করেছে; বলা বাহুল্য প্রচলিত অর্থে নয়। মানবেজনাথের মতে: 'Scientific knowledge as learned in schools and colleges is not enough to make a Humanist. You may learn something about physics and yet not be a scientist. There may be even recognised scientists who have not necessarily imbibed the scientific spirit. Knowledge in our days has become departmentalised. But true scientific knowledge presupposes an understanding and co-ordination of all the departments of science' । १ ১

অভিজ্ঞতায় দেখা গেছে যে অক্ষরজ্ঞান ও তথাকণিত উচ্চশিক্ষায় উন্নত দেশেও গণতম্ব নিরাপদ হয় নি। তার কারণ সরকারি কর্তৃপক্ষের প্রতিবন্ধকতা। কোনও সরকারই চায় না যে জনসাধারণ নিজ সম্ভাবনায় ও চেতনায় স্বাধীন চিস্তা ও বিচারবোধে বিকশিত হয়ে উঠুক। সরকারি রীতিনীতি ও ক্রিয়াক্লাপের নির্বিচার ঐকতান স্বাধীই কর্তৃপক্ষের ক্ষা; ফৌজি নিয়মনিগড়ে ছোটবেলা থেকেই মান্তবের মন গঠিত হয়। তাই শিক্ষায় সরকারি উত্তোগ ও হস্তক্ষেপকে মানবেজনাথ বিপজ্জনক বলে মনে করেছেন। কারণ: 'Democracy will not be possible until people are taught to remember precisely their critical faculties which governments naturally fear, and apply them for the administration of their community. And this is not taught under government-sponsored systems of national education'। 112

মানবেন্দ্রনাথ মনে করতেন ইট কাঠ বালির মতো উপাদানের দাহায্যে
সমাজের বিভিন্ন সম্প্রদায় সামাজিক ইমারত নির্মাণে সহায়তা করে। কিন্তু
গৃহনির্মাণের প্রধান উপাদান স্বরূপ সামাজিক সিমেণ্ট যুগিয়ে থাকেন শিক্ষকেরা।
অথচ শিক্ষকেরাই সমাজে সবচেয়ে বেশি অনাদৃত; তাঁরা না পান মশের ভাগ,
না পান স্থায়সঙ্গত পারিশ্রমিক। তাঁর দৃষ্টিতে শিক্ষকেরাই সমাজের প্রকৃত

ছণতি। সমাজ একদিন তাদের যথোচিত মানমর্যাদা দিতে বাধ্য হবে; শিক্ষক দম্প্রদায়কে নিজেদের সামাজিক ভূমিকা পালনের মধ্যে দিয়েই তা অর্জন করতে হবে। সে-ভূমিকা কলের পুতৃনম্বরূপ আগামী দিনের নাগরিক স্পষ্ট করা নয়; মান্ত্র্য ও সমাজ সম্পর্কে সঠিক চেতনার উন্মেশ্যাধন ও তার ভিত্তিতে জীবনাচারের নিশানা জানানোই শিক্ষকদের সামাজিক ভূমিকার আদর্শ। ১০

বিনাবেতনে বাধাতামূলক শিক্ষার অবগ্যই প্রয়োগ্যন আছে। বাধাতামূলক হওয়ার সঙ্গেই সরকারি আধিপত্য দেখা দেয়। বর্ণপরিচয়ের আগেই ছোটবা শেখে বিশেষ কোনও ছবি বা পতাকাকে দেলাম জানাতে; নিধারিত পাঠ্য-वहेरात ताहरतत अञ्चलभः व्यभमा। **এ-धत्रापत मिकात कन हरा मैं** जिम চিম্বার নিক্রিয়তা, অন্ধ বিশাদ এবং প্রচলিত রাষ্ট্র ও দমাজ বাবস্থার প্রতি নিবিচার আত্পতা। কাজেই দাবিক (totalitarian) রাষ্ট্রেতা বটেই, অভ্নত দেশের সংসদীয় বাবস্থাতেও মাল্লবের রুদ্ধ চিন্তাশক্তি ও মননশাশতা সাংস্কৃতিক বিকাশের অন্তরায় হয়ে দাঁড়ায়। সরকারের প্রত্যক্ষ ইচ্ছা অথবা অজ্ঞাতসারে ঘেথানে এই ধরণের অবস্থা বিরাজ করে দেথানে মাতুষের সহজাত যাবতীয় স্তার উল্লেষ ও গণতন্ত্রী চেতনা স্কারকল্পে ব্যক্তিবিশেষের স্বতঃপ্রণোদিত-ভাবে শিকাদানের কাজে এগিয়ে যাওয়। ছাড়া পধ নেই। তাই তিনি সরকারি শিক্ষার সঙ্গে বেদরকারি ব্যবস্থার সংস্থান থাকা আবশুক বলে মনে করতেন। তাতে হয়তো অর্থের অনটন দেখা দেবে। দেজন্ম চাই দহদয় বিত্তবান বাজির পৃষ্ঠপোষকতা। এ বিষয়ে অনেক সময়ে তাঁদের থেয়ালখুলি ও উদ্ভট মনোভাব বাধা হয়ে দাঁড়ায়। তাই বেদরকারি ব্যবস্থার দাক্ষ্যা নির্ভর করে দেইদব লোকের উপর যাঁরা উপলব্ধি করেন যে সকল দামাজিক সমস্তার সমাধান বাক্তিমাপ্তবের দার্বভৌমবের প্রতিষ্ঠায় নির্ভর্ণীল, যার ভিত্তি হল নতুন আদর্শে শিক্ষার বাবস্থা। 18 মানবেন্দ্রনাথের প্রস্তাবিত স্থাঠিত গণতান্ত্রিক ব্যবস্থায় স্থানিক গণ-সমিতিই মান্ত্রের স্বাধীন শিক্ষার দায়িত্ব গ্রহণ করবে।

## দাত: মার্কদ ও মানবেন্দ্রনাথ

মূলত মার্কদের ভাবভূমিতে ভূমিষ্ঠ মানবেন্দ্রনাথ মার্কদ-উত্তর বিশ্বে মানুবের জ্ঞান ও অভিজ্ঞার অভূতপূর্ব বিকাশের আলোয় মার্কদীয় দর্শনের বছবিধ ক্রটি ও অন্থপযোগিত। উপলব্ধি করেন। বিরোধিতার পরিবর্তে তিনি মার্কদবাদকে অভিক্রম করে 'নবমানবতাবাদ' দর্শনে উপনীত হন। মার্কদের প্রতি তার দশ্রুদ্ধ মার্কদকে তিনি শ্রেষ্ঠ প্রবক্তারপে অভিহিত করেছেন। গণ্ণ এবং মার্কদকে মূলত মানবতার পূজারী ও মুক্তির অন্থরাগী হিসাবে দেখেছেন। তার মতে মার্কদিবাদকে মানবেন্দ্রনাথ নবরূপ দিয়েছেন এই বলে: 'Freed from the falacy of economic determinism, the humanist, libertarian, moralist spirit of Marxism will go into the making of the new faith of our time'। বি

মাক্ষনাদের অধিকাংশ তত্তকে তিনি হয় পরিবর্তন নয়তো বর্জন করেছেন। মার্কদের দঙ্গে তার মিল ও অমিল কী কী বিষয়ে তার সামান্ত আলোচনা করা যাক:

### ই তি হা স ত ঘ

মানবেন্দ্রনাথের মতে মার্কদের ইতিহাসত ব নিজুল নয়। কারণ তাতে সমাজবিকাশের প্রক্রিয়ায় মানবমনের ভূমিকাকে আদৌ গুরুত্ব দেওয়াহয়নি। ইতিহাসকে
ভুমুমাত্র বস্তুবাদী বিষয়ম্থিতার দারা বিশ্লেষণ করা অর্থহীন। সমাজবিকাশের
পিছনে মাক্রবের মন ও বৃদ্ধির স্থান এবং তার পৃঞ্জীভূত ক্রিয়াক্ষমতা নগণা নয়।
মার্কদের ইতিহাসতবে চেতনাকে জডের বিকার ও তার পশ্চাদগামী মনে করা
হয়। মানবেন্দ্রনাথ মার্কদবাদকে নতুনরূপে দেখেছেন— তাতে বস্তু ও তাব
উত্তয়েরই স্থান সমান। প্রাকৃতিক ও জৈব বিবর্তনধারায় ভাবের উৎপত্তি সম্পর্কে
তার দ্বিমত নেই। তবে তার মতে নিজরূপ পরিগ্রহ করে তাব একটা নিজস্ব
বিবর্তনপথে অগ্রসর হয়। বিষয়টি তিনি তার Reason Romanticism and
Revolution নামক যুগাস্তকারী গ্রন্থে বিস্তারিতভাবে আলোচনা করেছেন। বস্তু

Materialism cannot deny the objective reality of ideas...they are biologically determined; priority belongs to the physical being, to matter, if the old fashioned term may still be used. But once the biologically determined process of ideation is complete, ideas are formed, they continue to have an autonomous existence, an evolutionary process of their own, which runs parallel to the physical process of social evolution. The two parallel processes, ideal and physical, compose history' 1999

মানবীয় বিবর্তনের নির্দিষ্ট কোনও ক্ষেত্রে ভাবের গতি ও ঐতিহাসিক ঘটনার কারণযুক্ত (causal) সম্পর্ক দেখা যায় না। ইতিহাসকে মার্কস যে অর্থ-নৈতিক নিৰ্দেশ্যবাদী প্ৰভাৱে (Economic Determinsm) বিশ্লেষ্ণ করেন মানবেজনাথ তা বজন করেছেন। তার মতে মাগুরের স্বথমাচ্চন্দা থোঁজার আদিম প্রবৃত্তির পিছনে অর্থনীতি অপেক্ষা জীনবিছাই প্রযোজা। নৃতাত্তিক গ্ৰেষণায় দেখা যায় মাকৃষ যে-সংগ্ৰাম সৰ্বপ্ৰথম শুৰু করেছিল সেটা ছিল প্রকৃতির বিরুদ্ধে; তথন তার আকৃতি ও ক্রিয়াকলাপ ছিল জ্বৈতাড়না প্রস্ত। বস্তবাদী ইতিহাস-বাহ্যায় আদিম মানবসনের প্রতি বিশেষ স্বীরুতি দেওয়া হয় নি ; পরেও মান্তব অনেক কিছুতে স্বাচ্ছন্দা পেয়েছে যা অর্থ নৈতিক নির্দেশুবাদে বিশ্লেষিত হয় নি . তাই অর্থ নৈতিক নির্দেশ্যবাদকে বস্তবাদী দর্শনে অঙ্গীভূত করা যায় না। তার কথায়: 'Economic determinism in social evolution and cultural history does not necessarily follow from Materialism ...it is an error to conceive Historical Determinism as purely economic. History is determined, but there are more than one determining factor...Determinism is inherent in Materialism. But Economic Determinism, being a dualist concept, cannot be necessarily related to Materialism' 197

বস্তবাদী হয়েও ভিন্ন নির্দেশ্যবাদ গ্রহণ করা যায়। যেমন রাইশক্তির নির্দেশ্য-বাদ, জলবায়ুর নির্দেশ্যবাদ, শারীরভাত্তিক নির্দেশ্যবাদ— যা নিঃসন্দেহে বস্তু-ভিত্তিক। কাজেই বস্তবাদী দশনে অর্থনৈতিক নির্দেশ্যবাদ আদৌ অপরিহায

#### क्र र्च व

মার্কদের দান্দিক (Dialectic) বস্থবাদী বিচারণদ্ধতিকে মানতেন্দ্রনাথ প্রহণ করেন নি। তাঁর মতে দান্দিক পদ্ধতি ভাববাদী এবং তা তর্কশাস্ত্রের যুক্তিজালন্দারে। বিশ্বতব্বের ব্যাথায়ে দান্দিক পদ্ধতি অপেক্ষা যান্ত্রিক (Mechanistic) বিশ্লেষণ পদ্ধতি অধিক উপযোগী। তাঁর দৃষ্টিতে ইতিহাদ ও দর্শনের অর্থ নৈতিক নির্দেশ্যবাদ ও দান্দ্রিক বিচার পদ্ধতি দ্বারা মার্কদ ঈশ্বরকে হটিয়ে মান্ত্র্যের অধিকার প্রতিষ্ঠা করেছেন বটে, কিন্তু সমগ্র বিচারে মান্ত্র্য উৎপাদনকারীর পরিবর্তে উৎপাদনকলে পরিণত হয়েছে। প্রগতির প্রবক্তা মার্কদ তাঁর দর্শনে উদ্দেশ্যবাদ (Teleology) সঞ্চারিত করেছেন। ১৯

বস্তু সম্বন্ধে মার্কসের ধারণা তার পরবর্তীকালে বৈজ্ঞানিক গবেষণা ও আবিদ্ধারের ফলে অচল হয়ে গিয়েছে। জড় ও চেতনার বৈত অস্তিও প্রতায় বর্তমানে অপসারিত হয়েছে। শারীরবৃত্ত ও মনস্তব্বের মাঝে সেতৃবন্ধ রচিত হওয়ায় মানবেজনাথ জড় ও ভাবের অন্বয় প্রতায়ে নতৃন দৃষ্টিতে বস্তবাদকে দেখেছেন; তাকে তিনি 'Physical Realism' বলে উলেথ করেছেন। ৮°

মার্কসীয় দর্শনে নীতিতত্ব উপেক্ষিত হয়েছে বলে মানবেন্দ্রনাথ অভিমত প্রকাশ করেছেন। মার্কসের দৃষ্টিতে নীতি আপেক্ষিক; সংগ্রামকালে মানুষ তার নৈতিক আচরণকে থাপ থাইয়ে নেয়; স্থায়ী ও চিরস্তন বলে কিছু নেই। তদন্তসারে মনুষ্যপ্রকৃতিকে ছাঁচে ঢালা যায়। পক্ষাস্তরে মানবেন্দ্রনাথ অষ্টাদশ শতকের বস্থবাদীদের মতো বিশ্বাস করতেন যে মনুষ্যচরিত্রে বহু কিছু গুণ আছে যা চিরস্তন। মানবমনের স্থায়ী প্রবণতাগুলির স্বীকৃতি ব্যতিরেকে সর্বজনগ্রাহ্ম কোনও রীতিনীতি গড়া যায় না। তাঁর মতে অধিকার ও দায়িত্রবোধের পক্ষাদভূমি হল দৃঢ় ও স্থায়ী মূল্যবোধ। উৎপাদক শক্তি-নিচয়ের অধীনে (মার্কসীয় মতান্তসারে) মানুষকে শৃদ্ধালিত রাথলে তার স্থাধিকার ও স্ক্রনস্তাক্ষ্ম হয়; নৈতিক চেতনা অর্থ নৈতিক বিধিব্যবস্থায় উদ্ভূত হয় না।৮০ মানবেন্দ্রনাথের নীতিতত্বে মানুষই স্বকিছুর মাপকাঠি। মার্কসীয় দর্শনে মানুষ অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার অংশ বিশেষ। মার্কস যেথানে প্রেণীসংগ্রামের দৃষ্টিতে নীতিতত্বকে বিচার করেছেন মানবেন্দ্রনাথ সেক্ষেত্রে মানুষের কতকগুলি স্থায়ী নৈতিক যুল্যবত্তাকে প্রাধান্ত দিয়েছেন।

### রা ঠ্র ত স্ব

মার্কদের রাষ্ট্রচিন্তায় দর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় শ্রেণী-সংগ্রামেরও মানবেন্দ্রনাথ দমালোচনা করেছেন। তিনি বলেন যে শ্রেণী-সংগ্রাম মার্কদবাদের যুক্তিবিমূখ এক অন্তর্বিরোধ। মার্কদের ছান্দ্রিক বিশ্লেষণ অন্তদারে শ্রেণী-সংগ্রামের প্রক্রিয়ায় প্রগতি ও সভ্যতার পথ রচিত হয়; শ্রেণী-সংগ্রামের শেষ পর্যায়ে বুর্জোয়াও সর্বহারা শ্রেণীদ্বরের দন্দ অনিবার্য। তারপর গড়ে উঠবে শ্রেণীহীন সমাজব্যবন্থা। এই বিশ্লেষণ যদি মেনে নেওয়া হয় তাহলে দামাজিক গতি নিশ্চন হয়ে পদ্রবে। কারণ তথন অর্থাৎ শ্রেণীহীন সমাজে সংগ্রামের ছান্দ্রিক পরিস্থিতি থাকবেন। ৮৭

মধাবিত্ত শ্রেণী সম্পর্কে মার্কদীয় দৃষ্টিভঙ্গী পরিহার করে মানবেন্দ্রনাথ বলেছেন যে পূঁজিপতি ও শ্রমিকদের মাঝথানে মধাবিত্ত শ্রেণীর সংখ্যা ও সামাজিক গুরুত্ব বৃদ্ধিই পেয়েছে— মার্কদের মতাক্রসারে তারা লুগু হয়ে যায় নি; ধনিকদের শোষণে নিম্পিষ্ট হলেও তারা সর্বহারাদের মধ্যে অঙ্গীভূত হয় নি; বিশেষ করে শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে তারা খাতন্ত্র্য ও প্রাধান্ত বৃদ্ধিই করেছে। মার্কদ মধ্যবিত্ত শ্রেণীকে প্রতিক্রিয়াশীলরূপে অভিহিত করেছেন। পক্ষান্তরে মানবেন্দ্রনাথ দেখিয়েছেন যে প্রচলিত সমাজব্যবস্থার বিরুদ্ধান্তরণ তারাই করেছে সবচেয়ে বেশি, তারাই বৃগিয়ে থাকে মননশীল ও বৈপ্লবিক নেতৃত্ব। প্রত্নায়কত্ব নাথের দৃষ্টিতে সমাজে বিভিন্ন শ্রেণী আছে; বিশেষ কোনও শ্রেণীর একনায়কত্ব কাম্যা নয়। শ্রেণী-সংগ্রাম ও সামাজিক সংঘাত ছাড়াও সমাজের ভিতরে সমন্বয় ও অচ্ছেত্য বন্ধনও আছে; তাই দেখা যায় সমাজ পরস্পরবিরোধী শ্রেণীভিত্তিক শিবিরে বিভক্ত হয়ে সংঘর্ষে লিপ্ত হয় নি।

বিপ্রবত্ত্ব সম্পর্কেও মার্কদ ও মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিভঙ্গী পৃথক। মার্কদ ছান্দ্রিক প্রক্রিয়ায় বিপ্লবকে অবশুস্থাবী বলে মনে করতেন। পক্ষাস্তরে এবিষয়ে মানবেন্দ্রনাথের বক্তব্য হল যে বিপ্লবের পশ্চাতে মান্নবের শ্বভংপ্রণোদিত স্ক্রনশীল এক রোমান্টিক আবেগ থাকে। সকলের সমষ্টিগত আবেগ বিপ্লবের পথে চূড়াস্তরপ পরিগ্রহ করে। পিছনে থাকে সামাজিক নবরপায়ণের স্ক্রনধর্মী আদর্শ। মার্কদবাদী ইতিহাসতত্ত্বের এটা একটা শ্ববিরোধ যে সামাজিক বিবর্তনকে ছককাটা পথে স্থানিদিষ্ট করে দেওয়া সত্তেও সেই বিবর্তন প্রস্থৃত সমাজ ব্যবস্থার বিরুদ্ধে বিপ্রবকে ছাড়পত্র দেওয়া হয়েছে। বস্তবাদী নির্দেশ্তবাদের সঙ্গে পরমকারণাদী বিপ্লবের সঙ্গতি নেই। মার্কদের বিপ্লবতত্ব শ্রেণী সংগ্রাম ও অর্থ নৈতিক

ভত্ত্বের ভিত্তিতে রচিত। মানবেন্দ্রনাথ বিপ্লবকে মানুষের সর্ববিধ বন্ধনমৃক্তির দিক থেকে দেখেছেন। ৮৪

প্রচলিত বৈপ্রবিক কর্মপন্থা অর্থাৎ সশস্ত্র অভ্যুত্থান সম্পর্কেও মানবেজনাথ সংশয় প্রকাশ করেছেন। তার মতে বর্তমানে শক্তিশালী রাষ্ট্রের বিরুদ্ধে সশস্ত্র বিপ্লব-প্রচেষ্টা অসম্ভব হয়েদাড়িয়েছে। ৮৫ কমিউনিন্টরা পশ্চাৎপদ নিপীড়িত বিশেষ কোনও শ্রেণীর স্বার্থে দংগ্রাম করে, যাদের অর্থ নৈতিক ছুর্গতিই প্রাধান্ত পায়। কিন্তু সকল শ্রেণীর মান্তবের যুক্তিসম্মত শুভচতেনার ভিত্তিতে বিপ্লবের পথ রচিত হয় না। মানবেজনাথের মতে নতুন জীবনদর্শনের আলোকে বিপ্লবের নিশানা দেখানো দরকার, যেথানে সর্বহারা শ্রেণীই শুরু নয়, সকল শ্রেণীর মান্তব একে অপরকে পদানত না করে সর্ববিধ প্রতিবন্ধকতা ( অর্থ নৈতিক, রাজনৈতিক, সামাজিক, সাংস্কৃতিক) থেকে মুক্ত হয়ে স্বীয় সম্ভাবনার বিকাশসাধনে সমান স্বযোগ পাবে। বৈপ্লবিক কর্মপন্থতি রচিত হবে সংশ্লিষ্ট দেশ ও তার অবস্থা অন্ত্রযায়ী।

মান্থবের সমস্থাকে মানবেন্দ্রনাথ কেবলমাত্র শ্রমিক ও মালিকের দ্বন্দ কিংবা বুর্জোয়া ও প্রলেটারিয়েটের সংঘাতরূপে দেখেন নি। তাঁর কাছে গণতন্ত্র বনাম চ্বেলি একনায়কতন্ত্র, সর্বগ্রাসী যূথবাদী জাতি বা শ্রেণী বনাম মৃক্তিকামী ব্যক্তি-মান্থযের বিরোধই বুহদাকারে প্রতিভাত হয়েছে।

বাদ্রের বিল্প্তিও মার্কসবাদী রাষ্ট্রচিন্তার অন্ততম এক প্রধান অঙ্গ। মার্কস বলেছেন সর্বহারা একনায়কত্বে সাম্যবাদ স্বপ্রতিষ্ঠিত হয়ে যাবার পর রাষ্ট্রের আর কোনও প্রয়োজন থাকবে না; রাষ্ট্র নিপীড়নকারী একটি যন্ত্রবিশেষ। কী ভাবে রাষ্ট্র বিল্পুপ্ত হবে এবং তার পরবর্তীকালের অবস্থাই বা কী হবে সে-সম্পর্কে মার্কস সবিস্তারে কিছু বলেন নি। মানবেক্তনাথ মার্কসের এই চিন্তাকে অলীক কল্পনা বলে মনে করেন। বিরোধী শক্তিকে দাবিয়ে রাথার জন্তে ডিক্টেটরি শাসনের প্রশ্ন থাকবেই। মানবেক্তনাথের দৃষ্টিতে রাষ্ট্র সমাজবদ্ধ মান্ত্রের কাছে একটি অত্যাবশ্যকীয় অঙ্গ। ভার অবলুপ্তি অসম্ভব ও অকার্যকর। ৮৬

মার্কণ উদারতন্ত্রীদের ব্যক্তিস্বাতন্ত্রাবাদকে গ্রহণ করেন নি। এটি মানবেন্দ্র-নাথের নবাদর্শনের একটি অঙ্গ।

### অৰ্থ নীতি

মার্কদের দৃষ্টিতে উদ্পত্ত মৃল্যের (Surplus Value) উৎপাদন পুঁজিবাদের একট প্রধান লক্ষণ। বস্তুত উৎপাদক অর্থাৎ শ্রমজীবীরা উদ্পুত্ত মূল্য থেকে শুধু যে পুজিবাদী সমাজেই বঞ্চিত হয় তা নয়, সমাজতান্ত্রিক রাষ্ট্রেও হয়। হওয়াটাই সাভাবিক। কারণ এই উদ্ভ ফ্লা একটি সামাজিক উদ্ত — তারই উপর নির্ভর করে সমাজের অগ্রগতি। উদ্ভ বাতিবেকে রাশিয়ার ক্রত শিল্লায়য়ন ও অর্থ নৈতিক বিকাশ সম্ভব হত না। উদ্ভ ফ্লাই হল ফ্লখনের উৎস। ম্লখনের সঞ্চ বৃদ্ধি না পেলে উৎপাদনের সমৃদ্ধি ঘটে না। মার্কস মনে করতেন শ্রমিকদের বঞ্চিত করে উদ্ভ ফ্লা সঞ্চিত হয়; অতএব সমাজতন্ত্রে ঐ উদ্ভ ফ্লা শ্রমিকেরা পেলে তার যগোচিত নিম্পত্তি হবে। তাঁর ভাষায় 'expropriation of expropriators' হওয়া চাই। কার্যত রাশিয়ায় তা ঘটে নি। দেজতো মনে হতে পারে যে রাশিয়াতে 'Revolution Betrayed' হয়েছে; এখন স্বোদিন রাষ্ট্রীয় ধনতন্ত্র ক্রমংগতি ও অসম্পূর্ণতা লেনিন ও ষ্টালিনের দ্রদর্শিতায় সংশোধিত হয়েছে। ৮০

# আট : গান্ধী ও মানবেন্দ্রনাথ

মার্কসীয় পথ পরিমার্জনা করে যেহেতু মানবেজনাথ বিকেজিক রাষ্ট্রবাবস্থা, পার্টি-হীন রাজনীতি, সত্যা, নৈতিকতা ওমানবতার আন্দোলনে আত্মনিয়োগ করেছেন দে-হেতু তাঁকে অনেকেই গান্ধীবাদী চিস্থার অনুসারী বলে মনে করেন। কিন্তু দেটা ভ্রাম্ভ ধারণাপ্রস্তত। কারণ গান্ধীর ও মানবেজনাথের দৃষ্টিভঙ্গী ও জীবনাদর্শ তথা উভয়ের মানবভন্তী দর্শনের মধ্যে রয়েছে এক ত্বস্তর ব্যবধান। উভয়ের দার্শনিক চিম্ভার পশ্চাৎপট সম্পূর্ণ ভিন্ন ও পরস্পর্বিরোধী।

গান্ধীদর্শন ভারতের সনাতন আধাাত্মিক এতিহ ও জীবন সম্পর্কে বিশ্বাতীত প্রভায়ের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত। গান্ধীর সতা ও নীতির উৎস মহয়চরিতে নিহিত নয়; অতিপ্রাক্বত ও অতিমানবিক শক্তিই হল তার উৎস। মান্থবের স্থান সেথানে গৌণ। দিবা ইচ্ছা ও আদেশ থেকে গান্ধীবাদ প্রেরণা সঞ্চার করেছে। স্বভাবতই গান্ধীর সমাজদর্শনও সেই অতীক্রিয় শক্তির নিগড়ে আবদ্ধ। গান্ধীর অহুগামী বিনোবা ভাবে যে-দলবিহীন রাজনীতির কথা বলেছেন ভাও সেই শক্তিতেই অন্তপ্রাণিত। গান্ধী রাজনী নিকে সংনাব উপর প্রনিষ্ঠিত করতে চেয়েছেন। কিন্তু তাঁব দল আলীন্দিয় ও আধাাজ্ঞিক— দেখানে একসার 'ঈশ্বই সভা'। তাই যুক্তির প্রিবর্তে ভিনি স্বজ্ঞার (Intuition) সাহায়েয়ে সংলাব সন্ধান করেছেন। সভাকে প্রনিষ্ঠিত করার জ্ঞা নিনি যে 'সভাগ্রহ' পদ্ধতির সৃষ্টি করেছেন স্বভাবতই যুক্তি সেগানে অঞ্পন্থিত। গান্ধীর যুক্তিনিরপেক্ষ নীতিনির্ভর রাজনীতিকে মক্তিবাদী (Rational) বলা যায় না।

গান্ধীর দর্শন মলত জীবনবিম্থ। জীবনের উপভোগ দেখানে উপেক্ষিত।
কূচ্চমাধন ও কঠোর জীবননির্বাচ, পার্থিব তথ ও ভোগে নিস্পৃহা এবং বৈষয়িক
ক্ষেত্রে নিম্নানের সরল জীবনট ভিল কাঁর আদর্শ— এমনকি মননশীল (intellectual) জীবন্যাপ্রেও তিনি বিশেষ উৎসাচী ভিলেন না।

পক্ষাক্তরে মানবেজনাপের বস্তুবাদী মানবভন্নী দর্শন সর্বার্থে বিজ্ঞানের উপর প্রতিষ্টিত। সে-দর্শনে মাহায়কেই স্বয়ংসম্পূর্ণ বলে মনে করা হয়-— ভার সভা ও নীজিত্ত মাহায়ের সহজাত ফুক্লিপ্রবর্গ মনেই নিহিত্ত— ভাতে অভীন্তিয় ও আদ্যাত্মিক শক্তির কোনও স্থান নেই। এবিষয়ে ইতিপূর্বে বিস্থাবিত আলোচনা করা হয়েছে।

যুক্তিপ্রবণশকে দর্নোপরি স্থান না দেশয়ায় গান্ধীবাদে মান্তম হয়েছে থর্ব এবং মান্তমকেই একমান দশকেপে ঘোষণা না করায় মান্তমের আত্মপ্রতায়ও বিনদ্ধ হয়েছে। ছটি বিপরীত্ম্থী দৃষ্টিভক্ষী থেকে গান্ধী ও মানবেন্দ্রনাথের মতেবাদ রিছত — দেজলো বাবিহারিক ক্ষেত্রেও তাঁদের বৈপরীতা স্থপরিক্টা। মানবেন্দ্রনাথ চাইতেন বাকিস্থাতস্থবাদ, যেটা গান্ধীর দিরা অভীপা বা গুরুবাদী বেদীমলে উৎসর্গীকত। মানবেন্দ্রনাথ বাক্তিমান্তমকে দার্বভৌম ক্ষমভার অধিকারী করেছেন; পকান্তরে গান্ধীর অভিবাদে (Trusteeship) বাক্তিমান্তমের অধিকার অপক্ষত হয়েছে। গান্ধীর পার্টিতীন রাজনীতি ভাই গণতান্থিক নয়। রাষ্ট্রে বাক্তিমান্তমকে শক্তিশালী করার জলো মানবেন্দ্রনাথ পার্টিহীন রাজনীতির পথে অগ্রসর হয়েছেন।

গান্ধী আধৃনিক মন্ত্রশিল্পকে ভয় ও মুণার চোথে দেখেছেন। তিনি ছিলেন প্রাচীনপন্থী, তাই আধৃনিক সবকিছুই তাঁর কাছে বিসবৎ পরিত্যাল্য। গান্ধী ছাতীয়তাবাদকে বর্জন না করেও বিশ্বজনীনতাকে গ্রহণ করেছেন। পক্ষান্তরে মানবেক্তনাথ ববীন্দ্রনাথের মতো জাতীয়তাবাদের তীব্র নিন্দা জানিয়ে বৈশিক মানব সম্প্রদায়ের আদর্শ প্রচার করেছেন।

# নয়: রবীন্দ্রনাথ ও মানবেন্দ্রনাথ

রবীন্দ্রনাথের সঙ্গে মানবেন্দ্রনাণের ব্যক্তিগত পরিচয় বা যোগাযোগের কথা জানা যায় না। উভয়ের কর্মক্ষেত্র এবং দার্শনিক চিন্তার প্রস্পট ভিন্ন হলেও সামাজিক বিচারবিশ্লেষণের মধ্যে তুজনের বিস্তব মিল দেখা যায়।

রবীক্রদর্শনের ভিত্তিভূমি আধ্যাত্মিক ও অণীক্রিয়; মানবেন্দ্রনাণের দর্শন সম্পূর্ণ বস্তুবাদী। প্রাচীন ভারতীয় আদর্শে রবীক্রনাথ প্রেরণা লাভ করেন; পক্ষাস্তরে মানবেন্দ্রনাথের মনে ভারতের প্রাচীনত্ব অপেক্ষা পাশ্চানা দর্শনই অধিক প্রতিফ্লিত। উভয়ের দৃষ্টিতেই রাজনীতি ও নৈতিকভার সম্পর্ক অবিচ্ছেত।

রবীন্দ্রনাথের মানবভন্ত্রী দর্শন আধ্যাত্মিক বাঞ্চনায় রচিত হলেও দেখানে দিব্য আদেশাধীনে মানুষকে না রেখে তাকে সম্পূর্ণ মুক্তি দেওয়া হয়েছে। যুক্তিকে রবীন্দ্রনাথ উপেক্ষা করেন নি।

ববীন্দ্রনাথের 'স্বদেশী সমাজ'-চিন্তায় বাই ও সমাজের কর্মক্ষেত্র ভিন্ন।
মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে রাই সমাজদেহের অবিচ্চেত্য অঙ্গ— রাইর কাজ কেবল
প্রতিরক্ষার ব্যবস্থা এবং আইন ও শৃঞ্জালা বজায় রাধা নয়, বিভিন্ন সামাজিক
কর্মতৎপরতার মধ্যে সংযোগ ও সামঞ্জত্যবিধানও ভার কাজ। প্রাচীনকালে
এখনকার মভো সমাজের এত জটিলভা ছিল না বলেই হয়ভো জনজীবনে রাইর
ভূমিকা ছিল গৌণ; কিন্তু বর্তমান সমাজ নানাভাবেই এত জটিল হয়ে পড়েছে
যে রাইরে প্রয়োজন অপরিহার্য বলেই মানবেন্দ্রনাথ অভিমত প্রকাশ করেছেন।
রাইকে অবশ্য মানবেন্দ্রনাণ অনাবশ্যক অগ্রাধিকার কিছ দিতে চান নি।

রবীজনাথের পঞ্চায়েতী সমাজনাবস্থার সঙ্গে মানবেজনাথের গণসমিতির পরিপূর্ণ সাদৃষ্ঠ আছে। উভয়েই বিকেজিক শাসনবাবস্থায় বাক্তিমায়ুসের সন্দিয় উত্তম ও স্ক্রনীশক্তির অবাধ বিকাশ চেয়েছেন। রবীজনাথ পরী পঞ্চায়েতগুলিকে কিছুটা পরম্পর-বিচ্ছিন্নভাবে ও স্বাংসম্পর্ণরূপে গড়তে চেয়েছিলেন। সে বিধয়ে মানবেজনাথ অনেকটা সোভিয়েত ধাঁচের পিরামিড আকারে ক্রমবিক্তন্ত এবং স্ক্রমংবদ্ধ গণসমিতির কাঠাযোকে পরিশাসনের ভিত্তিরূপে কল্পনা করেন।

অর্থ নৈতিক বিষয়েও তজনের মিল যথেষ্ট। তৃজনেই চিলেন সমবায় প্রথার সমর্থক। আধুনিক যন্ত্রশিল্পকে রবীন্দ্রনাথ কিছুটা সমালোচনা করলেও মানবেন্দ্রনাথ ভা করেন নি।

ব্যক্তিস্বাতয়ো বিশ্বাদী উভয়েই ছিলেন নিখাদ বৈশিক মনোভাবাপর।

জাতীয়তাবাদের উপর উভয়েই তাঁর কশাঘাত করেছেন। ফ্যাসিজম ও কমিউ-নিজমের মধ্যে রবান্ধনাথ যে সাদৃশু দেখিয়েছেন উত্তরকালে তার কিছুটা দার্শনিক সামঞ্জের ব্যাথ্যা পাওয়া যায় মানবেন্ধনাথের রচনায়।

দেশের রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপের সংকার্ণতা এবং চিস্তাহান তাকে ছজনেই তীব্র সমালোচনা করেন। চিম্তায় ও ব্যবহারে উভয়েই ছিলেন আধুনিকতার পক্ষপাতী।

## দশ: উপদংহার

ভারতীয় দমাজ ও সভাতা আবহুমানকাল যাবং মূলত আধাাত্মিক চিন্তাধারা থেকে প্রাণবদ দক্ষয় করে এদেছে। প্রাচীন ও মধাযুগে বন্ধবাদী চিন্তার উৎকর্ষ দেখা গেলেও তা জনমানদে স্বায়িত্ব ও বিভৃতি লাভ করে নি । আধুনিক কালেও এদেশের চিন্তানায়কদের প্রেরণার উৎস হয়েছে গাঁতা ও উপনিষদ। এ-যুগের ভারতীয় সাধনায় তাই বন্ধবাদী মানবেন্দ্রনাথও একজন নিঃসঙ্গ পথিক।

রামমোহনের বিশ্বজনীন আদর্শের শ্রেষ্ঠ পরিপতি দেখা যায় মানবেজনাথের মানবঙ্গী দর্শনে। উনিশ শতকে নবাগত পশ্চিমী চিন্তার গুভাবে বৃদ্ধির স্বাধীন চর্চা, ফুকিবাদী দৃষ্টিভঙ্গী ও মানবভ্গা জাবনাদলে উদ্বৃদ্ধ ডিরোজিও, নবাবঙ্গদল, অক্ষয়কুমার, বিভাগাগর প্রমুখ চিন্তানায়কদের নেতৃত্বে এদেশে যে স্প্রকালীন রেনেগাঁলের স্ক্রনা হয়েছিল প্রায় শতাব্দাকাল পরে প্রকারাত্বে তার্ই স্ত্র ধরে যেন মানবেজনাথ অগ্রস্র হয়েছেন।

অপরিণত প্রথম জীবনে তিনি বিদ্নমচন্দ্র ও বিবেকানদ্দের আদর্শে অন্ধ্রপ্রাণিত হয়েছিলেন। সন্ন্যাসবৈরাগা থেকে ক্রমে তিনি বস্তবাদী জীবনে প্রবেশ করেন; পর্যান্ত্রকমে জাতীয়তাবাদ পরিহার করে বিশ্বজনান আদর্শে আরুষ্ট হন, মার্কসীয় দর্শনের প্রভাব কাটিরে নবমানবতা দর্শন উদ্ভাবন করেন। তার এই মানসিক বিবর্তনের পিছনে চটি আবেগ নিয়তই প্রেরণা সঞ্চার করত। একটি হল মুক্তির আদর্শ এবং অপরটি হল সত্যের প্রতি অটল নিয়া। মুক্তির আকাজ্ঞাও সত্যের সন্ধান পরিশেষে তার নব্যদর্শনে সমন্থিত হয়েছে। এই চ্টি প্রবণতার জন্মে তাঁকে আজাবনকাল অনেক ত্যাগ ও কষ্টবীকার করতে হয়েছে; তাঁর সম্পর্কে ভুল বোঝাবৃষ্ধির স্বৃষ্টি হয়েছে, সেইসঙ্গে তাঁর উপর বর্বিত হয়েছে অশেষ কুৎসা।

এই ছটি আবেগের ভাজনাতেই তিনি প্রথমজীবনে সন্থাসবাদী হয়েছিলেন।
পরে সেই আদর্শের সীমাবদ্ধতা উপলব্ধি করে উচ্চতর মানবিক আদর্শ ও মৃক্তির
প্রেরণায় মার্কসীয় দর্শনে আরুই হন। মার্কসীয় দর্শনেও মৃক্তি ও সভারে বিশেষ
স্থান খুঁজে পান নি। এ-ধরণের ক্ষেত্রে মাতৃষ মাধারণত হতাশায় ও নৈবাজে
পলায়নী মনোর্শ্বি গ্রহণ করে। কিন্তু ভা না করে তিনি আজীবনকার সঞ্জিত
অভিজ্ঞতার সাহাযো ব্যাবহারিক দিকের প্রতি লক্ষ রেখেই মৃক্তির দর্শন রচনায়
আঅনিয়োগ করেন।

মার্কদ ও মানবেন্দ্রনাথ উভয়েরই দর্শনিচিন্তা বস্তুবাদী বিশ্বতত্ত্ব (materialistic cosmology) প্রতিষ্ঠিত। উভয়ের অন্তর্গতিকালে বৈজ্ঞানিক বিকাশ উদ্বেষ চিন্তার মাঝে বাবধান স্বষ্টি করে। মার্কদের আমলে পদার্থবিতা ও মনস্তবের ছিল শৈশর অবস্থা। প্রতান ভারবাদী দার্শনিক ধারাকে কাটিয়ে উঠতে গিয়ে মার্কদ ভারকে বস্তুর নিছক প্রতিফলনক্ষণে বিশ্লেষণ করেন। মার্কদের দৃষ্টিতে মান্ত্র্য অর্থবৈতিক নির্দেশনায় ইতিহাসের আমোঘ লক্ষাপথে এগিয়ে চলে। ফলে মান্ত্র্যের কোনও স্বাধীন সকা বলে কিছু থাকে না; মৃক্তির প্রয়োজন ঘটে বিশেষ শ্রেণীর স্থার্থে; নৈতিকতাও ভাই দেই শ্রেণস্থার্থের বিচারে আপেক্ষিক মাত্র; ইতিহাসের নির্দেশে যুক্তির সীমানাও স্থাচিতিত ; স্থানীনস্কাবিহীন ব্যক্তিমান্ত্র্য এই দৃষ্টিতে নিতাস্কই অসহায়।

মানবেলনাথ মার্কমের পূর্বকালীন ভাববাদী দর্শন গ্রহণ করেন নি; আবার মার্কমের বস্তবাদও ভার কাছে স্থুল বলে মনে হয়েছে। চিম্থনকে দিনি বস্তব্য নিছক প্রতিফলনস্থরপ বিচার করেন নি। ভার দৃষ্টিতে যুক্তি ও নীতিসমত চিম্তার উৎস হল physical reality। ভার মতে চিম্থাশক্তির পিছনে যেখন বিশাতীত কোনও দিবা নির্দেশ নেই, ভেমনি মান্ত্রের পরিচিম্তন লেনিনের বাাধ্যা অন্ত্র্যায়ী চলচিত্রের মতো নিজ্মি একটি প্রতিফলনমার নয়— অর্থাৎ, ভাব ও বস্তুর মধ্যে পারস্প্রিক প্রভাব দেখা যায়, কোনোটিই কারো অগ্রহণী নয়। বস্তবাদী বিশ্বত্যের সঙ্গে নৈস্পিক গতির যান্ত্রিক বিশ্লেষণভঙ্গী (mechanistic methodology) মানবেশ্রনাথের দর্শনচিম্থার ভটি মৌলিক বৈশ্লীয়া।

মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে প্রকৃতি, মাতৃষ এবং নৈতিকতা অচ্ছেন্থবন্ধনে আনন্ধ। এ-দৃষ্টি মূলত বস্তুবাদী। মাতৃষ প্রকৃতির অঙ্গ। যেতেতু প্রকৃতির গতিপপ যান্তিক নিয়মে নিদিষ্ট দেই কারণে মাতৃযের চিম্থা, অকুভূতি ইত্যাদি যাবতীয় ক্রিয়াশীলতা নিয়মনির্নিষ্ট। প্রকৃতির ধারায় যেমন এক শৃঙ্খলা ও পা**রম্পর্য আছে মাত্**ষেষ অস্তিত্বেও তেমনি এক মৌল শৃঙ্খলা আছে।

মামুবের যুক্তিপ্রবণতার নিশ্চয়তা প্রাকৃতিক নিয়মশৃঙ্খলায় স্থচিহ্নিত। যুক্তি নিয়মশুঋলিত প্রাকৃতিক পরিবেশেরই যেন এক প্রতিধানি। যুক্তিপ্রবণতা অর্জন পাপেক নয়— মাতুষের তা একটা জৈব ধর্ম। যুক্তিবোধের তাগিদেই মাতুষ নীতিনিষ্ঠ এবং মৃক্তির পিয়াসী হয়। কাঞ্চেই যুক্তি নীতি ও মৃক্তির আবেগ মাগ্রবের একটা জন্মগত ধর্ম। তাই থেকে মানবেন্দ্রনাথ এই দিদ্ধান্তে উপনীত হন যে সারা বিশ্বের মাতুষ একই মানবিক গুণসম্পন্ন হওয়ায় নিখিল বিশ্বভাত্ত একটি স্বতঃসিদ্ধ পরিণতি। মানুষের নৈতিক আচরণের পিছনে কোনো আধ্যাত্মিক বা আইনগত বাধাবাধকতার প্রয়োজন নেই। বিজ্ঞানসম্মত বস্থবাদই নীতিতত্ত্বে একমাত্র উৎস। নাতিনিভর সমাজদর্শনই বর্তমান সভ্যতার সংকট থেকে মামুষকে মুক্ত করতে পারে। বলা হয়ে থাকে যে মানবেন্দ্রনাথের নবাদর্শনে বস্তু অপেক্ষা ভাবেরই বেশি আতিশয় এবং ব্যাবহারিক দিক থেকে তা অকার্যকর। তাতে মন্ত্রপ্রকৃতির গুভসতার প্রতি অতি বেশি গুরুত্ব দেওয়া হয়েছে; মহুম্বপ্রকৃতির ত্বলতা ও পরিবেশের প্রতিকূলতাকে যথোচিত বিবেচনা করা হয় নি। বস্তুত মানবেল্রনাথ নিজেও এ-অভিযোগ সম্পর্কে অবহিত ছিলেন। জলটুঙ্গির ঘরে বদে কেবল পুঁথিগত বিভাৱ সাহাযো তিনি এই দর্শন উদ্ভাবন করেন নি। অসামান্ত পাণ্ডিতা ও বাস্তব বিশের প্রতাক্ষ অভিজ্ঞতার সহযোগে তাঁর নবাদর্শন রচিত হয়েছে। সারা জাবনের অমুপম অভিজ্ঞতাই মমুম্বপ্রকৃতিতে তার অটন আশ্বা সৃষ্টি করে।

ইতিহাদে আর কোনো দার্শনিকের জীবনে এত বিপুল ও বিচিত্র অভিজ্ঞতা দেখা যায় না। অস্ট্রেলিয়া আর আফ্রিকা ছাড়া বাকি মহাদেশগুলির অধিকাংশ রাষ্ট্রের রাজনৈতিক কর্মতংপরতার দঙ্গে তিনি প্রতাক্ষভাবে যুক্ত ছিলেন। সাধারণ উচ্চ শিক্ষার স্থযোগ ভিনি পান নি। কিন্তু রাশিয়ায় তাঁকেই একটি বিশ্ব-বিভাপয়ের অধ্যক্ষ নিযুক্ত করা হয়। গণিত ও পদার্থবিভায় তাঁর অসাধারণ পাণ্ডিতা ছিল। বিভিন্ন বৈজ্ঞানিক বিষয়ে তাঁর সঙ্গে খ্যাতনামা বিজ্ঞানীদের বিতর্কের কথা জানা যায়।

কোনো কোনো সমালোচকের মতে মানবেন্দ্রনাথের মননশীলতা ছিল বিশ্লেষণ মূলক; দর্শনের ক্ষেত্রে নতুন কোনও পথ তিনি স্বষ্টি করেন নি। এ-কথা মে নিতান্তই ভুল তা তাঁর দাম্প্রতিক কয়েকটি গ্রন্থই প্রমাণিত করে। Reason, Romanticism and Revolution এবং Materialism নামে ছাট যুগান্তকারী প্রস্থ তার মৌলিক চিন্তার পরিচয় বহন করে। 'Philosophical Consequences of Modern Science' নামে অমুদ্রিভ বিশাল পান্থালাপটি প্রকাশিত হলে তার বৈপ্রবিক চিন্তার বিস্তৃতভর পরিচয় পাওয়া যাবে বলে আশা করা যায়। পূর্বতন চিন্তাধারার বিশ্লেষণের সঙ্গেই তিনি স্থকীয় বৈশিষ্ট্যে এক অভিনব দার্শনিক ধারার স্ত্রপাত করেছেন। অবশ্র তার চিন্তার কয়েকটি বিষয়ে অধিকতর বিশ্লেষণ প্র বিস্তৃতিদাধনের দায়িত্ব ভবিশ্বৎ গবেষকদের উপর নিভর করছে।

ভারতীয় ভাবধারায় আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভক্ষী ও যুথবাদী মনোভাব প্রবল।
বস্তুনিষ্ঠ যুক্তিবোধ ও নৈতিকভার পরিসর সংকীণ। মানবেন্দ্রনাথের বিজ্ঞানসমত
বস্তুবাদী দশন ও নীতিনিষ্ঠ রাষ্ট্রচিন্তায় স্বভাবতই দেশবাসী আঞ্চই হয় নি।
অসাধারণ দৃরদৃষ্টিসম্পন্ন মানবেন্দ্রনাথের ভাবস্তুম্বাণীর প্রাত সমসামায়ক প্রগতিশাল
নেতৃবৃন্দ প্রস্তু কর্ণপাত করেন নি। তার 'ভিকলোনিজেশন বিভার' এবং বিভায়
বিশ্বযুদ্ধের পরিণাম ও ভারতের স্বাধীনতার আনবার্যতা সম্পর্কে ভাবস্তুম্বাণী
পরবতীকালে অনেকে উপলব্ধি করেছেন।

মানবেন্দ্রনাথ রাজনৈতিক ও সামাজিক গাতপ্রকৃতির যতই নিপুল বিচারবিশ্লেষণ করে থাকুন না কেন সাংগঠানক প্রচেষ্টায় ।তান সফল হন নি। কারণ
অবস্থাটা তার আয়ন্তের অতাত ছিল। চিকিৎসক রোগীর সঠিক রোগ নিণয়
করলেও রোগীর সহযোগিতার অভাবে অনেক সময়ে চিকিৎসার বিধান নিশ্বল
হয়। কঠিন রোগেও যেমন মানুষ ভাগাতাবিজ্ব ও টোচকা চিকিৎসার ভর্মায়
বৈজ্ঞানিক ব্যবস্থাতে নিশ্চেষ্ট থাকে ভেমনি রাজনৈতিক ক্ষেত্রেও মানুষ ভাবাবেগ,
অন্ধবিশ্বাস এবং অভ্যাসাশ্রমী দৃষ্টি থেকে নিবৃত্ত না হওয়ায় বেজ্ঞানিক রাজনাতিও
নিশ্বল হয়।

একমাত্র মানবেজ্রনাথই গান্ধীনীতির কাছে কোনো দিন নাত স্বাকার করেন নি। তারতীয় রাজনীতিতে গান্ধীর প্রভাব অপারসাম। তাকে অস্বাকার করে তারতীয় রাজনীতিতে চি কৈ থাকা কঠিন। মানবেজ্রনাথ গান্ধীর শক্তিকে উপেক্ষা করেছিলেন। পাশ্চান্তোর উন্নত রাজনৈতিক ও সামাজিক ধারায় প্রত্যক্ষভাবে প্রভাবিত তার চিন্তা ও সাধনা এদেশের অপরিণত ও সংকাণ রাষ্ট্রচেতনার পক্ষে অন্প্রথাগা প্রতিপন্ন হয়। জনচিত্রে স্থলত প্রতিষ্ঠার আকর্ষণে কিছুচা আপদ করে নিলে হয়তো তাকে কোনসাদা হতে হত না। তিনি সটকাচ প্রথেও যেমন বিশ্বাাদী ছিলেন না, তেমনি সত্য ও গিখ্যার মাঝে আপনের

সেতৃবন্ধ রচনারও বিরোধী ছিলেন। আশু কার্যকারিভার দৃষ্টিতে অবস্থা অন্তথায়ী বাবস্থা অবলয়নের স্থবিধাবাদী পশ্বায় ভার ক্রচি ছিল না।

রাষ্ট্রবিজ্ঞানে তার স্বাপেক্ষা অভিনবতা হল দলীয় রাজনীতি বর্জন। তিনি অন্তব করেন দলীয় রাজনৈতিক প্রধায় দলের স্বদন্তদের স্বাধীন চিন্তা ও মতামত উপেক্ষিত হয় দলেরই নির্দিষ্ট আদর্শের স্বার্থে। তাছাড়া কী ডিক্টেট্রি, কী পার্লামেন্টারি প্রথায় সাধারণ নাগরিকের মঙ্গে রাজনৈতিক বিধিব্যবস্থার কোনো প্রত্যক্ষ স্থবাদ থাকে না। মান্তেন্দ্রনাথ প্রতিটি নাগরিককে রাষ্ট্রবিস্থার অবিচ্ছেত্ত পরিপুরকস্বরূপ স্থানিক সমিতির মাধামে রাষ্ট্রীয় জীবনের সঙ্গে যুক্ত করতে চেয়েছিলেন। তাঁর মতে ব্যক্তিমান্ত্র্যই সাধ্যমে রাষ্ট্রীয় জীবনের সঙ্গে যুক্ত করতে চেয়েছিলেন। তাঁর মতে ব্যক্তিমান্ত্র্যই সাধ্যত্ত্বীমত্বের আধার ও উৎস। সে-সত্ত্রা স্তান্তরিত করা যায় না। প্রতিটি ভোটদাতা বা নাগরিকের দলনিবপেক্ষ শিক্ষা ও চেতনা গড়ে উঠলে তারা আর দলীয় রাজনীতির থেলার পুতৃল হয়ে থাকবে না। প্রশ্ন উঠতে পারে যে তাতেও কি শক্তিশালী ব্যক্তি, গোদ্ধী বা দলের প্রভাববিস্তার ও অধিপত্য বজায় রাথার সন্ত্রাবনা নির্মূল হয় ?

তিনি দার্শনিক বা ভাববিপ্লবের উপর দ্র্যাধিক গুরুত্ব আরোপ করেছেন;
যাতে মান্তম আত্মবিশ্বান ও অদীম স্কন্দনার চেতনার শক্তিসম্পন্ন হতে পারে।
তার দৃষ্টিতে দ্রুতির আগু পরিবর্তনের তাগিদে ক্ষমতা দ্রুলকেই একমাত্র লক্ষ্য
জ্ঞান করা অর্থহীন। রাজনৈতিক বিষয়ে মান্তবের অপরিণত দৃষ্টিভঙ্গী ও নিশ্চেতন
মনোভাবের কারণ হল যথোচিত রাজনৈতিক শিক্ষার অভাব। রাজনৈতিক
শিক্ষায় তিনি চিন্তার স্বাধীনতা, যুক্তিবোধ ও ব্যক্তিমাতন্ত্রা দ্রুমতিত মানবতন্ত্রী
আদর্শদঞ্চারের প্রয়োজন অন্তত্ব করেন। গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রেশিক্ষা ও নৈতিকতার
প্রশ্ন আজ্ঞও বিশেষ প্রাধান্ত লাভ করে নি। মানবেন্দ্রনাথের বস্তুর্গদী রাষ্ট্রদর্শনে
এক্টি বিষয়ে বিশেষ গুরুত্ব দেওয়া হয়েছে।

ধনতান্ত্রিক বাষ্ট্রবাবস্থায় মান্নয় অর্থ নৈতিক বৈষমা ও অবিচার থেকে মৃক্তি পায় নি। সমাজতন্ত্রী বাবস্থায় চিস্তা ও বাক্তিস্বাধীনতা অন্তপন্থিত। মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে স্বাধীনতা হরণ নয়, জীবনের অবাধ বিকাশ ও পরিপূর্ণতার পথে সর্ববিধ প্রতিবন্ধকতা থেকে বাক্তিমান্নধের মৃক্তিই হল আদর্শ রাষ্ট্রবাবস্থার মানদণ্ড।

পূর্বতন সক্রিয় রাজনৈতিক জীবনে উগ্র মনোভাবের ফলে মানবেন্দ্রনাথ রবীন্দ্রনাথ সম্পর্কে যথোচিত উৎসাহ প্রকাশ করেন নি। এর কারণ হয়তো কবির আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী এবং ইতালিতে একসময়ে তার মৃসোলিনির আতিখা-গ্রহণ। কিন্তু মানবেন্দ্রনাথের বহু পূর্বে দেখা দিয়েছিল কবির যুক্তিবাদী রাষ্ট্রাটস্তা— বিকেন্দ্রিত শাসনকাঠামো এবং সরকারি প্রশাসনের সমান্তরাল ধারায় স্বদেশী সমাজগঠনের পরিকল্পনা। জাতীয়তাবাদের স্বরূপ উদ্ঘাটনে, সমবায় অর্থনীতির প্রচারেও শিক্ষায় গুরুজ্বদানের বিষয়ে মানবেন্দ্রনাথকে রবীন্দ্রনাথের অন্থবতী বলা যায়। কবি যথন মার্কস্বাদের সমালোচনা করেন তথন মানবেন্দ্রনাথ একজন নিষ্ঠাবান মার্কস্বাদী ছিলেন। কবির সান্নিধ্যে না এলেও মানবেন্দ্রনাথ জীবনের শেষদিকে তাঁর প্রতি অন্তরাগ প্রকাশ করেন।

ভারতীয় রাষ্ট্রদার্শনিকদের মধ্যে উভয়েই স্থাতীয়তাবাদের অকুষ্ঠ সমালোচনা করেছেন। সংকীর্ণ জাতীয়তাবাদী দৃষ্টিভঙ্গী নিঃসন্দেহে নিন্দনীয়। কিন্তু দেশের অথগুতা ও নিরাপতা বজায় রাথার জন্ম সেই আবেগের এখনও কিছুটা প্রয়োজন আছে। যুক্তি ও নৈতিকভার প্রভাবে অপরের অযৌক্তিক ক্রিয়াকলাপের কাছে নতিন্দীকার করা যায় না। ভারতভূমিতে সম্প্রতিকালে ছটি দেশের সশস্ত্র আক্রমণ তার আবশ্যকতা প্রমাণ করে।

গান্ধীর দক্ষে মানবেজনাথের দৃষ্টিগত পার্থক্য থাকলেও দলীয় রাজনীতির অবসান, বিকেন্দ্রিত প্রশাসন, লক্ষ্য ও পদ্ধতির মধ্যে দামঞ্চন্ত্রপাধন ইত্যাদি বিষয়ে ব্যাবহারিক দিক থেকে উভয়ের মিল অনস্বীকার্য। দৃষ্টিগত ক্রটি সবেও আন্দোলন, সংগঠন ইত্যাদি বিষয়ে গান্ধী কৃতকার্য হয়েছেন; মানবেজনাথ হন নি। মানবেজনাথের ছিল স্বচ্ছ চিন্তা ও বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গী; পক্ষান্তরে গান্ধী ছিলেন স্বাত্মক আন্দোলন ও সংগঠনশক্তির অধিকারী। তরগত চিন্তা ও আলোচনায় মানবেজ্ঞনাথের উৎসাহ ছিল স্বচেয়ে বেশি; ফলে তাঁর সাংগঠনিক কর্যতৎপরতা ত্র্বল থেকে যায়। অপরদিকে আন্দোলন, সংগঠন ইত্যাদি কাজে সময় অতিবাহিত হওয়ায় দার্শনিক ও তরগত বিষয়গুলিকে তিনি বিস্তারিত করার অবকাশ পান নি।

মানবেন্দ্রনাথের রাজনৈতিক ভূমিকা আপাতদৃষ্টিতে নিক্ষল বলে মনে ইয়।
কমিউনিস্ট ও কমিউনিস্টবিরোধী দবাই তাঁকে দমালোচনা করে থাকেন, কিন্ধ
তাঁদের উপর তাঁর চিন্তার প্রভাব অনুষ্ঠীকার্য। তাঁকে স্বীকৃতি না দিলেও তাঁরই
চিস্তা ও কর্মপদ্ধতি বিভিন্ন দল এবং জননেতা ক্রমে গ্রহণ করেছেন। বিশ্বের
রাজনৈতিক ধারায় এখন এক সংকট দেখা দিয়েছে। দে-সংকটের কারণ
দমাজতন্ত্র ও দান্রাজ্যবাদের দক্তাব্য সংঘর্ষ নয়। দে-সংকট মৃক্তি ও মানবতার।
কালোপযোগী এক দমাজদর্শনের দাহাযোই তা কাটিয়ে ওঠা দন্তব। যুক্তি নীতি
ও মৃক্তির আদর্শে রচিত মানবেন্দ্রনাথের সমাজদর্শন মননশীল মানবদ্যাজের কাছে

একটি পথের সন্ধান দিয়েছে। সে-পথ উপযোগী ও কার্যকর কি-না তা ইতিহাসেই প্রমাণিত হবে।

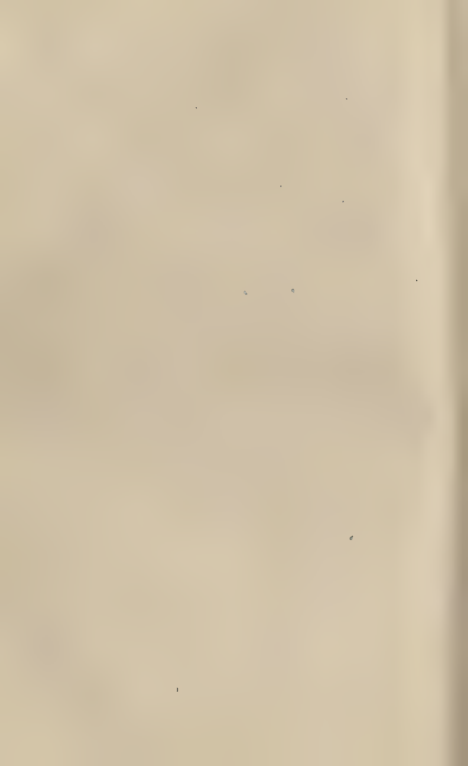
## निर्मिका .

- ১. যাজুগোপাল মুথোপাধ্যায়। 'বিপ্লবী জীবনের শ্বতি'। ১৩৬৩, পু ৬৫৮।
- 2. V. I. Lenin. Selected Works. Moscow, 1947, vol. 2, p. 658.
- Quoted in: Robert C. North & Xenia J. Eudin, M. N., Roy's Missoin to China. California University, 1963, p. 13.
- এ. বেজনিভক। "জাতীয় মৃক্তি আন্দোলন প্রসঙ্গে লেনিন", 'সোভিয়েত
  স্মীক্ষা'। বর্ষ ২, সংখ্যা ৩৮, ৩১ জুলাই, ১৯৬৭, পৃ ৩৯।
- c. Quoted in: North and Eudin. M. N. Roy's Mission to China. 1963, p. 17.
- e. Ibid. pp. 17-18.
- Manabendra Nath Roy. India in Transition. Geneve, 1922, pp. 33-35, 37.
- ₩. Ibid. p. 40
- হ. Nripendra Nath Mitra, ed. Indian Annual Register. 1929, p. 65. (মীরাট বড়যন্ত্র মামলার বিবরণা)
- So. M. N. Roy. Future of Indian Politics. London, 1926, p. 49.
- \$\$, Ibid. p. 117.
- SR. Quoted in : North and Eudin. M. N. Roy's Mission to China. 1963, p.
- აv. Ibid.
- 58. M. N. Roy. New Humanism. 1953, p. 39.
- M. N. Roy. Reason Romanticism and Revolution. 1955, vol. 2,
   p. 309.
- 36. M. N. Roy. From Savagery to Civilisation. 1940, p. 14.

- 39. M. N. Roy. Memoirs. 1964, pp. 549-551.
- No. Phillip Spratt and M. N. Roy. Beyond Communism. 1947, pp. 61-62.
- 32. M. N. Roy. Materialism. 1941, p. 5.
- 20, Ibid. (footnote)
- 25. M. N. Roy. Reason Romanticism and Revolution. vol. 1, p. 11.
- J. Stalin. 'Dialectical and Historical Materialism', in Selected Works of Karl Marx. Moscow, 1946, vol. 2, p. 75.
- 20. Karl Marx. Selected Works. Moscow, 1946, vol. 1, p. 300.
- 28. M. N. Roy. Reason Romanticism and Revolution. vol. 1, p. 13.
- Phillip Spratt and M. N. Roy. Beyond Communism. 1947, p. 61.
- २७. M. M. Roy. New Humanism. 1943, p, 103.
- >9. Ibid.
- २৮. Ibid. p. 105.
- 23. M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution. vol. 2, p. 288.
- o., Ibid. p. 307.
- υλ. M. N. Roy. New Humanism. 1953, p. 37.
- oz. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, p. 34.
- oo, M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 106-107.
- 8. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, p. 34.
- oc. Ibid. pp. 33-40.
- ce. Phillip Spratt and M. N. Roy. Beyond Communism. 1947, p. 132.
- 09. M. N. Roy. Scientific Politics. 1947, p. vii.
- ∿r. Ibid. p. 55.
- ca. M. N. Roy. New Orientation. 1946, p. 56.
- 8 . M. N. Roy. Scientific Politics, 1947, pp. 16-17.
- 85. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, pp. 184-185.
- 92. Ibid. pp. 62-63,

- 80. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 34-35.
- 88. Ibid. pp. 44-45.
- se. M. N. Roy. Politics, Power and Parties, 1960, p. 195.
- 85. Ibid. p. 95.
- 89. Ibid. p. 70.
- so. Ibid. p. 97.
- 55. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 46-47.
- 4. M. N. Roy. Fascism; Its Philosophy, Professions and Practice.
   1938, p. 5.
  - a:. Ibid.
  - es. Ibid.
  - ec. M. N. Roy, Materialism. 1951, p. 237.
  - es. M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution. vol. 2, p. 249.
  - et. M. N. Roy. Communist International. 1943, p. 60.
  - M. N. Roy. Fascism; Its Philosophy, Professions and Practice.
     1938, p. 73.
  - et. M. N. Roy. New Humanism. 1953, p, 75.
  - 20. M. N. Roy. Indian Labour and Post-War Reconstruction, 1943, pp. 7-8.
  - ea, Ibid. p. 23.
  - . M. N. Rov. Politics, Power and Parties, 1960, p. 159.
  - 55, Ibid. p. 160.
  - ७२. Ibid. p. 161.
  - అం, Ibid. p. 163.
  - 88. M. N. Roy. New Humanism, 1953, pp. 56-57.
  - et. Ibid. p. 75.
  - 85. V. I. Lenin, Nelected Works, Moscow, 1947, p. 674.
  - 59. M. N. Roy and V. B. Karnik. Our Differences, 1938, p. 48.
  - &v. Phillip Spratt and M. N. Roy. Beyond Communism. 1947, p. 87.

- ⊌a. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, p. 121.
- 90. Ibid. p. 118.
- 95. Ibid p. 136.
- 92. Ibid. p. 59.
- 90. M. N. Roy, 'Education of the Educators', The Radical Humanist, 25 January, 1965, p. 37.
- 98, Ibid. p. 38.
- 94. M. N. Roy. Reason. Romanticism and Revolution. vol. 2, pp. 259, 219.
- 99. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 18-19.
- 99. M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution, vol. 1, p. 11.
- av. Ibid. p. 10.
- 93. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 16-17.
- b. M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution, vol. 2, pp. 304-305.
- ь», Ibid. pp. 212-213.
- bz. M. N. Roy. Politics, Power and Parties, 1960, pp. 25-26.
- ьо. М. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 26-31.
- 68, M. N. Roy, Politics, Power and Parties, 1960, p. 153.
- ьс. М N. Roy, Now Humanism. 1943, p. 31.
- by. M. N. Roy. Politics, Power and Parties, 1960, p. 73.
- ьч. М. N. Roy. New Humanism. 1953, p. 25.



## श छ भ जि

সংশ্লিষ্ট বিষয়ে গ্রন্থ ও রচনাদির পরিমাণ সামান্ত নহ। আয়ন্তনতুদ্ধির ৬৫ কেবল একটি নিবাচিত তালিকা এথানে সংকলিত হল। প্রত্যেক পবিচ্ছেদের শেষে 'নিদেশিকা'ন যে-সব রচনার উল্লেখ করা হয়েছে, এথানে সেণুলি বর্জিত হল। কলকাতা থেকে প্রকাশিত পুস্তকের প্রকাশস্থান উল্লেখ করা হয় নি।

অতুলচক্র গুপ্ত। 'বামমোহন ও ইঙ্গ-ভারতীয় আইন', তত্তকোমৃদী, মাঘোৎসব সংখ্যা, ১৩৭৩ বঙ্গাব্দ

অমদাশহর রায়। রবীন্ত্রনাথ, ১৯৬২

অমান দত্ত। 'বাংলায় উনিশশতকের নবজাগরণ', ছন্দ, শারদীয়া সংখ্যা, ১৯৫৭

অরবিন্দ পোদ্দার। উনবিংশ শতাকীর পণিক, ১৯৫৫

—ব্ৰক্ষিয়-মান্স, ১৯৬০

জরুণ ভটাচার্য, সম্পাদিত। সাময়িকপত্র ও বাংলা সাহিতা, ১৩৭০ বঙ্গাক অসিতকুমার ভট্টাচার্য। বাংলার নবযুগ ও বন্ধিমচন্দ্রের চিস্তাধারা, ১৯৬৪

কাজী আবহুল ওছদ। বাংলার জাগরণ, ১৬৬৩ বঙ্গান্দ

কিশোরীচাঁদ মিত্র। দ্বারকানাথ ঠাকুর, দ্বিজেজ্ঞলাল নাথ কর্ডক অন্দিত ও কল্যাণকুমার দাশগুপ্ত কর্ডক সম্পাদিত, ১৯৬২

রুক্তরুমার মিত্র। আতাচরিত, ১৯৩৭

কুঞ্চলাল বন্দ্যোপাধায়। উমেশচন্দ্র বন্দ্যোপাধায়ের জীবনী, ১৯৩৪

গৌতম চট্টোপাধ্যায়। রুশ বিপ্লব ও বাংলার মৃক্তি আন্দোলন, ১৯৬৭

ধ্রুটিপ্রসাদ মুখোপাধ্যায়। বক্তবা, ১৩৬৪ বঙ্গাক

নরহরি কবিরাজ। স্বাধীনতা সংগ্রামে বাঙ্লা, ১৯৬১

নির্মলকুমার বস্ত। গণতারের সকট, ১৩৭৪ বঙ্গান

নীহাররঞ্জন রায়। 'গণতন্তের হিসাব-নিকাশ', প্রবাসী, ভাজ, ১০০২

নেপাল মজুমদার। ভারতে জাতীয়তা ও আন্তর্জাতিকতা এবং ববীক্ষনাথ,

৩ খণ্ড, ১৯৬১-৬৮

পুলিনবিহারী দেন, সম্পাদিত। রবীন্দ্রায়ণ, ২ থণ্ড, ১৩৬৮ বঙ্গান্দ

পাারীটাদ মিত্র। ভেভিড হেয়ার, ব্রজ্জলাল চট্টোপাধনায় কর্তৃক অনুদিত এবং

সুশীলকুমার গুপ্ত কর্তৃক সম্পাদিত, ১৯৬৪

প্রবোধরঞ্জন গুহঠাকুরতা। যুগপ্রবর্তক রাজা রামমোহন রায়, ১৯৫৮

প্রভাতচন্দ্র গঙ্গোপাধ্যায়। রামমোহন প্রসঙ্গ, ১৩৫৩ বজান্দ বন্দে আলি থা। 'ভারতের কমিউনিস্ট পার্টির ইতিহাসের একটি নতুন মৃল্যায়ন', দেশপ্রতী। ১৫, ২২ ও ২৯ ফেব্রুয়ারি, ১৯৬৮

বহুধা চক্রবর্তী। মানবতাবাদ, ১৯৬১

বারীক্রকুমার ঘোষ। আমার আত্মকথা, ১০০০ বঙ্গান্দ

বিনয় ঘোষ। 'বাংলার নবজাগরণে বিছৎসভার দান', বিশ্বভারতী পত্রিকা, কাতিক-পোষ ১০৬২, বৈশাথ-আ্যাড় ১৩৬০ বঙ্গাৰ

—বিদ্রোহী ডিরোজিও: নব্যবঙ্গের দীক্ষাগুরু ডিরোজিওর জীবনচরিত: ১৮০১-১৮৩১, ১৯৬১

বিনয়কুমার সরকার। তিন্দুরাষ্ট্রের গঠন, ১৯২৬

ভূপেজনাথ দক। অপ্রকাশিত রাজনীতিক ইতিহাস, ১৯৫১

মন্মথনাণ ঘোষ। মনীধী ভোলানাণ চন্দ্ৰ, ১৩০১ বঙ্গাৰু

—বাজা দক্ষিণাবস্ত্রন মুখোপাধ্যায়, ১৩২৪ বঙ্গাব্দ

মনোমোহন গঙ্গোপাধায়। বাংলার নব-জাগরণের স্বাক্তর, ১৯৬৩

মোহিতলাল মজুমদার। বাংলার নব্যুগ, ১৮৭৯ শকাক

যোগানক দাস। বাংলার জাতীয় ইতিহাসের মূল ভূমিকা বা রামমোহন ও এক আন্দোলন, ১০৫০ বছাব

যোগেশচন্দ্র বাগল। জাগৃতি ও জাতীয়তা, ১৬৬৬ বন্ধান

—বাংলার নবা সংস্কৃতি, ১৯৫৮

—ভারতের মৃক্তিসন্ধানী, ১৯৫৮

—মৃক্তির সন্ধানে ভারত, ১৩৬৭ বঁদার্শ

श्रीभागांभान मान्नान। ऋषमाम भारत्य कीवनी, ५०२०

শিবনাথ শালী। আশ্বচরিত, ১৩৫১ বঙ্গান্দ

--বামত্র লাহিড়া ও তৎকালীন বঙ্গমাজ, ১৯৫৭

শিবনারায়ণ রায়। মৌমাছিতন্ত্র, ১৯৬০

শৈলেশকুমার বন্দ্যোপাধ্যায়। স্বোদ্য ও শাসমমূক স্মাজ, ১৬৬৭ বঙ্গান্ধ স্থনীলচন্দ্র সরকার। রবীক্তনাথের শিক্ষাদর্শন ও সাধনা, ১৯৬৪ স্থপ্রকাশ রায়। ভারতের কৃষক-বিদ্যোহ ও গণতান্ত্রিক সংগ্রাম, ১৯৬৬ স্বশোভন সরকার। 'অর্থনীভিচ্চায় রাম্যোহন', ভব্বেম্মদী, মা্যোৎসব সংখ্যা,

১৩৭৩ বন্ধান

चरमगदक्षन मात्र : भागरवस्ताथ : औरम उ मर्गन, ১৯৬৫

হত্মলি, অলডস। 'শিকাশারী রবীন্দ্রনাথ', পরিচয়, বৈশাথ ১৩৭২ বঙ্গান্ধ

হবিদাস মুখোপাধ্যায় ও উমা মুখোপাধ্যায়। উপাধ্যায় ব্ৰহ্মবান্ধন ও ভারতীয় জাতীয়তাবাদ, ১৯৬১

—জাতীয় আন্দোলনে সতীশচন্ত্র মুখোপাধাায়, ১৯৬০

হবিদাস মুখোপাধাায় ও কালিদাস মুখোপাধাায়। ১৮৫৭ সনের মহাবিল্লোহ বা ডাঃ মজুমদার, ডাঃ সেন ও বিরুদ্ধভীদের আলোচনার প্রালোচনা, ১৯৫৭

Ahmad, Qeyamuddin. The Wahabi Movement in India, 1966 Aiyar, S. P., & R. Srinivasan, ed., Studies in Indian Democracy, Bombay, 1965

Andrews, C. F. & Girija K. Mukherjee. The Rise and Growth of Congress in India, 1832-1920, Meerut, 1967

Aurobindo. The Renaissance in India, Pondicherry, 1951

-The Riddle of this World, Pondicherry, 1951

-War and Self-determination, Pondicherry, 1962

Bagal, Jogesh Chandra. History of the Indian Association, 1876-1051, 1953

-Peasant Revolution in Bengal, 1953

Basu, Narayani. Political Philosophy after Hegel and Marx, 1956 Besant, Annie, The Future of Indian Politics: a contribution to the understanding of present-day problems, Adyar, 1922

Bhattacharyya, A. K. 'Akshay Dutt: Pioneer of Indian Rationalism', The Rationalist Annual, London, 1962

Bhattacharya, G.I. M.N. Roy and Radical Humanism, Bombay, 1961

Bose, Nemai Sadhan. The Indian Awakening and Bengal, 1960 Bose, Nirmal Kumar, Modern Bengal, 1959

Caveeshar, Sardul Singh. India's Fight for Freedom: a critical survey of the Indian National Movement since the advent of Mahatma Gandhi in the field of Indian Politics, Lahore, 1936

Chakravarti, Satis Chandra, ed., The Father of Modern India: Commemoration Volume of the Rammohun Roy Centenary Celebrations, 1933, 1935

- Chanda, Ramaprasad & Jatindra Kumar Majumdar, ed., Selections from Official Letters and Documents relating to the Life of Raja Rammohun Roy., v. 1, 1791-1830, 1938
- Chatterjee, Dilip Kumar. C. R. Das and Indian National Movement: a study in his political ideals, 1965
- Chattopadhyay, Goutam, ed., Awakening in Bengal in Early Nineteenth Century: selected documents, 1965
- Chirol, Valentine. India, London, 1930
- Chunder, Bholanath. Raja Digambar Mitra, C. S. I.: his life and career, 1893
- Communists Challenge Imperialism from the dock. Meerut Communist Conspiracy Case, 1929-1933: the general statement of 18 Communist accused; introd. by Muzaffar Ahmad, 1967
- The Congress and the National Movement: from a Bengali standpoint. Written under the direction of Reception Committee of 43rd Session of the Indian National Congress, 1928
- Das, A. C. Sri Aurobindo and some modern problems, 1958
- Das, Ramyansu Sekhar. M. N. Roy the Humanist Philosopher, 1956
- Dasgupta, Shakti. Tagore's Asian outlook, 1961
- Dasgupta, Surendranath. A History of Indian Philosophy, London, 1961, 3 v.
- -Rabindranath; the poet and the philosopher, 1948
- Datta, K. K. Renaissance, Nationalism and Social Changes in Modern India, 1965
- Desai, A. R. Social Background of Indian Nationalism, Bombay, 1959
- Dhar, Niranjan. The Political Thought of M. N. Roy, 1936-54, 1966
- 'Swamiji's Role', The Radical Humanist, V.31, No.45, 19 November, 1957
- Doctor, Adi H. Anarchist Thought in India, Bombay, 1964
- Dutt, Romesh Chunder. Cultural Heritage of Bengal, 1962
- Ganguli, B. N. Dadabhai Naoroji and the Drain Theory, Bomboy, 1965

- Ghosal, U. N. A History of Indian Political Ideas: the ancient period and the period of transition to the middle ages, Madras, 1966.
- -A History of Indian Public Life, Bombay, 1966, 2 v
- Ghose, Sankar. The Western Impact on Indian Politics, 1885-1919, Bombay, 1967
- Ghosh, Manmathanath. The Life of Grish Chunder Ghose; the Founder and first Editor of the 'Hindoo Patriot' and 'The Bengalee', Calcutta, 1911
- Ghosh, Pansy Chaya. The Development of the Indian National . Congress, 1892-1909, 1960
- Heimsath, Charles H. Indian Nationalism and Hindu Social Reform, Princeton, 1964
- Karunakaran, K. P. Religion and Political Awakening in India, Meerut, 1965
- Kling, Blair B. The Blue Mutmy: the Indigo Disturbances in Bengal, 1859-1862, Pennsylvania, 1966
- Mackenzie Brown, D. The White Umbrella: Indian political thought from Manu to Gandhi., California, 1958
- Majumdar, Jatindra Kumar. Raja Rammohun Roy and Progressive Movements in India: a selection from records, 1775-1845, 1941
- -Indian Speeches and Documents on British Rule, 1821-1918, 1937
- Majumdar, R. C. Glimpses of Bengal in the Nineteenth Century, 1960
- -History of the Freedom Movement in India. 1962-63, 3 v.
- -The Sepoy Mutiny and the Revolt of 1857, 1963
- Mody, Homi. Sir Pherozeshah Mehta: a political biography, Bombay, 1963
- Mozoomdar, Protap Chunder. Life and Teachings of Keshub Chunder Sen, 1891
- Mukerji, D. P. Diversities: essays in economics, sociology and other social problems. Bombay, 1958
- Mukherjee, Haridas and Uma Mukherjee. 'Bande Mataram' and Indian Nationalism, 1006-1008, 1957
- -The Growth of Nationalism in India: 1857-1905, 1957

-India's Fight for Freedom or the Swadeshi Movement, 1905-1906, 1958

Mukerjee, Hiren. India's Struggle for Freedom, 1962

Murty, K. Satchidananda, ed., Readings in Indian History, Politics and Philosophy, Bombay, 1967

Namboodripad, E. M. S. Economics and Politics of India's Socialist Pattern, Delhi, 1966

Narayan, Jayaprakash. Socialism Sarvoday and Democracy, Bombay, 1964

Narvane, V. S. Modern Indian Thought: a philosophical survey, Bombay, 1964

Natarajan, S. A. Century of Social Reform in India, Bombay, 1962

Nehru, Pandit Motilal. The Voice of Freedom: selected speeches, Bombay, 1961

Overstreet, Gene D. & Marshall Windmiller. Communism in India, Bombay, 1960

Pal, Bipinchandra. Nationality and Empire, 1916

Panikkar, K. M. The Foundations of New India, London, 1963

Philips, C. H. The Evolution of India and Pakistan, 1858 to 1947, select documents, London, 1964

Purohit, B. R. Hindu Revivalism and Indian Nationalism, Sagar, 1965

Rai, Lajpat. Autobiographical Writings, Delhi, 1965

Radhakrishnan, S. The Philosophy of Rabindranath Tagore, Baroda, 1961

Ranga, N. G. Fight for Freedom, Delhi, 1968

Roy, Sibnarayan, ed., M. N. Roy: philosopher-revolutionary, 1959

Reisner, I. M. & N. M. Goldberg, ed., Tilak and the Struggle for Indian Freedom, Delhi, 1966

Roy, M. N. Nationalism: an antiquated cult, Bombay, 1942

-New Orientation, 1946

-Revolution and Counter-revolution in China, 1946

-The Russian Revolution, 1949

Roy, M. N. and Others. India and War, Lucknow, 1942

Roy, Naresh Chandra. Main Currents of Political Thinking in India, 1965

Sarkar, Hem Chandra. A Life of Anandamohan Bose, 1929

Sarkar, Jadunath. India through the Ages: a survey of the growth of Indian life and thought, 1960

Sastri, Sivanath History of the Brahmo Samaj, V. 1, 1919

Sen, Amit. Notes on the Bengal Renaissance, 1957

Sen, Dhirendranath. From Raj to Swaraj, 1954

-The Paradox of Freedom, 1958

Sen, Prosanto Kumar. Biography of a New Faith, 1954, 2v.

Sen, Sachin. The Political Thought of Tagore, 1947

Sen, Surendra Nath. Eighteen fifty-seven, Delhi, 1957

Shah, A. B. 'The Philosophy of M. N. Roy', Quest, No 52, January-March, 1967

Shah, A. B. & S. P. Aiyar, ed., Gokhale and Modern India, Bombay, 1966

Singh, Durlab. The Rebel President of the Indian National Congress: Subhas Chandra Bose, Lahore, 1941

Singh, Iqbal. Rammohun Roy: a biographical inquiry into the making of modern India, V. 1, Bombay, 1958

Singh, Karan. Prophet of Indian Nationalism: a study of the political thought of Sri Aurobindo Ghosh. 1893-1910, London, 1963

Sinha, Narendra K. The Economic History of Bengal: from Plassey to the Permanent Settlement, 1962, 2 v.

Sinha, Pradip. Nineteenth Century Bengal: aspects of social history, 1965

Sinha, Sasadhar. Social Thinking of Rabindranath Tagore, Bombay, 1962,

Smith, Donald Eugene. India as a Secular State, Princeton, 1963

Strachey, John. The End of Empire, London, 1959

Tagore, Saumyendranath Raja Rammohun Roy, Delhi, 1966

Tara Chand. History of the Freedom Movement in India, Delhi, 1961-67, 2 v.

Tendulkar, D. G. Mahatma: life of Mohandas Karamchand Gandhi, Delhi. 1951-53, 8 v.

Thompson, Edward and G. T. Garratt. Rise and Fulfilment of British Rule in India, 1962

Tripathi, Amales. The Extremist Challenge: India between 1890 and 1910, 1967

Weiner, Myron. Party Politics in India: the development of a multi-party system, Princeton, 1957

Wolpert, Stanley A. Tılak and Gokhale: revolution and reform in the making of modern India, California, 1962

चक्राक्रमात मञ्ज ১৩, २२, २२, ১०७, 332, 302, 384-386, 360, 396, २०), २१०-२१), ७२०, ७७२, ४०৮ অক্ষয়চন্দ্র সরকার ১৫, ১৫৯ व्यथ्यानमा २२६ 'অগ্নিপুরাণ' ১৩ 'অচলায়তন' ৩২৬ অতল সেন ৩২৬ অধৈত আশ্রম ২২৬ ष्यिन वाद ७२१-७२৮, ४०० অফুশীলন তত্ত্ব ১২১-১২২, ১৪০ অফুশীলন সমিতি ১৯২, ২৬১-২৬২,৩৫০ অন্ত:পুর শ্রীশিক্ষা ১৮ "অপমানিত" ৩২৬ 'অমৃতবাজার পত্রিকা' ১৫৬, ২৬০ অমৃতদর কংগ্রেদ ৩০২ व्यविका २०, ७७, २३, ১०১, ১७२, 383, 340, 346, 392, 369-362, ১৯১-১৯२, २०४, २४৮, २**८४, २७०**, ७००, ७०७-७०१, ७३३, ७३७, ७२०, তেও, এরড, এ৬৬-১৯৭, এ৭৩, ৩৮১, 800, 830, 803, 800 व्यविक वाल्य २१० 'অর্থশাত্র' (কৌটিল্যের) ১৩ ''অসম্ভোবের কারণ'' ৩২৭ অন্তিন, জন ৩৬ আকাডেমিক আাসোসিয়েশন ১৫৩ च्याजाम, উইनियम (भानति) २৮, ১৫৪ আভাম, জন ২০, ৪৪, ১১৪ আাডামের প্রেম অভিনান ৩৮ 'আারিওপাজিটকা' ৩৩ व्यापिक्टेंटेन ১১, २७, ७8

ज्यानगर्धे इन ५%

'আইন-ই-আকবরী' ১৩ আইনফাইন, আলবাট ৩৫৬ 'আওয়ার ডিফারেন্সেন' ৪৫৪ व्यक्तिय ३३, ३१०, २०७ वांश्ये बात्मानन, ४२७ আজাদ, মৌলানা আবুল কালাম ৩১৬, আখ্যীয় সভা ২৭, -দ্বিতীয় ৬০ 'ब्यानस्यर्र' ১১৪, ১৩३-১৪১, २७० षानम्परमाद्य वस ३६७, ३६৮-३०३, ३४१, २३४, ७२8 আবুল ফজল ১১ षामहार्के, वर्ष २३, ८१, २४२ আমির আলি ১৫ वार्यम चाहि ১৫२ 'আर्য' २७३ আলিগড় আন্দোলন ১৫ আলিগড় মুসলিম বিত্যাপীঠ ৩০৩ আলিপুর বোমার মামলা ৩০০ वारमकबाडांव ১৬५, २०६, २१३ 'আদিকলোপেদি' ১১১ वांहरमावांत कराशम ३५७, ३१६-३११, 596, 000, cog, 050, 055, 85€ "ইংবেদ ও ভারতবাসী" ৩২৩ 'हेश्लिणगानि' २५१ इंडेनिटाविशान यिमन २৮, ७১ ইউনিভাগিটি কমিশন ১৭৭, বিল ১২৩ 'हेडिया এख खगाव' ४२२ हेडिका हेडिल्एडम नौग ७१६ 'ইতিয়া ইন্ টানজিশন' ৪১৩, ৪১৫ 'हे छिया श्रारक्ते' ১८८ हे खिन्ना लीग ३६७, ३६२ ইভিয়ান আাসোসিয়েশন ১৫৬, ১৫১

ইণ্ডিয়ান ইনডাপ্টিয়াল কমিশন ৪১৩ ইণ্ডিয়ান কাউলিল আক্টি ১৫৭ 'ইণ্ডিয়ান নেশন' ২৮৬ 'ইণ্ডিয়ান পিল্গ্রিয়' ৩৭৩ ইণ্ডিয়ান ফেডারেশন অব লেবার ৪২১ 'ইণ্ডিয়ান মিরব' ৫৯, ৮৬ ইণ্ডিয়ান বিদর্শন আদোদিয়েশন ৮৬,

ইণ্ডিয়ান বেনেসাঁস ইনন্টিটিউট ৪২৫ ইণ্ডিয়ান লেজিসলেটিভ কাউন্সিল ১৭২ 'ইণ্ডিয়ান ফুডেক' ১৯১ 'ইণ্ডিয়ান স্থাগল' ৩৭৬, ৩৭৬ ইণ্ডাব্লিয়াল স্থল ৯৯ 'ইণ্ডিয়াস প্ৰবলেম্ এণ্ড ইটস্ সলিউশন'

৪১৫

'ইন্তিপেডেন্ট ইন্ডিয়া' ৪২১

'ইন্পুপ্রকাশ' ১৮৭, ২৬৪-২৬৫

ইন্সিরিয়াল প্রেম কনফারেন্স ১৬৩

ইন্সিরিয়াল ফেডারেশন ২০৫

ইন্সা বেকল ১৫, ১৫৬, ১৫৫

ইন্সাটি বিল ১৬০-১৬১

'ইন্সিরিয়ালিজম' ৩২৩, ৪৫৪

ইস্ট ইন্ডিয়া কোম্পানি ১৪, ৩০, ৪০, ৪৮

'ইস্ট এন্ড ওরেন্ট' ২৬৬

ইম্মরচন্দ্র গুপ্ত ৫৭, ১০৮

ইম্মরচন্দ্র বিদ্যাসাগর ১৩, ৫০-৫৮, ৬০,
৭১, ৭৬, ৮৪, ৯০, ১০৯, ১০৯,

১১২, ১৪৫-১৪৬, ১৫৬, ১৫৮, ১৮০, ১২১, ২৫০-২৫১, ৩২০, ৩৬২
উইলবারফোর্স, উইলিয়াম ১৫৫
উইলিয়াম, চতুর্থ ৩১
"উম্মরণাতা ভাষর" ১৮৮, ১৯২, ২৬৮.

২৭০ 'উলোধন' ২২৬ উপনিষদ ৩২, ৬২, ৮৭, ১০১, ১৯৫, ২৬৩, ২৭৩, ৩৬৩ উমেশচন্দ্র বন্দোণীধ্যার ১৬১
খ্যেদ ১১৬, ২৪২
এক্লেন, ক্রেডেরিক ২৪৩
এণ্ডক্ল, সি. এফ. ৬৪৯, ৬৫৫
'এন্কোয়ারার' ১৫৩

এন্সাইক্লোপিডিফ ১১১

'এবার ফিরাও মোরে' ৩২৩
এমার্সন, র্যালফ ওয়ালডো ৯১, ১০১
এলফিনন্টোন, ম্নস্ট্রাট ৪৫
এল্মহাস্ট্, লেনার্ড কে. ৩২৭
এলাহাবাদ কংগ্রেস ১৭২, ১৭৫
'এশিয়াস্ মেসেজ টু ইউরোপ' ৯৫
'এসেস অব দি গীডা' ২৭১
ওকাকুরা, কাউট ২২৮-২২৯
'ওয়ান ইয়ার অব নন-কো-অপারেশন'

ওয়ার্কিংমেনস ইনপ্রিটিউসন ১১ ७म्राइवि चात्मानम ३६, ३१, ३६१ ওয়েন, রবার্ট ৩১, ৫৩, ২৪৩ প্রয়েলবী কমিশন ১৬২, ১৭৪ কংগ্রেস অব দি হিস্তি অব বিলিজিয়ন २२४. २८७ কংগ্ৰেস সোসালিষ্ট পাৰ্টি ৩৭৮ कनाम १३, २७० "কণ্ঠবোধ" ৩২২ কমন ওয়েলথ অব নেশনস ২০৫ 'কনষ্টিটিসন অব ফ্রি ইণ্ডিয়া' ৪২৪ 'কনষ্টিটিউশন অব মাান' ৫৮ কবীর ৪৪, ৫২, ৮৯, ২৪১, ৩৬৩ "কমলাকান্তের দপ্তব্" ১১৪, ১২৬ ক্মিউনিজম ২২, ৩৫৩, ৬৮৮, ৪৩৯ কমিউনিস্ট ইণ্টাবন্তাশন্তাল কমিন্টার্ন 'ক্মিউনিস্ট মাানিফেন্টো' ২৪৩

কমিন্টার্ন ২০, ৪১০-৪১৩, ৪১৭-৪১৮, 820, 805, 840-848, 846 কর্মপ্রালিশ, লর্ড চার্লস ৪৭, ১৩৪ 'কর্মযোগিন' ২৬৯ করাচী কংগ্রেম ৪২১ 'কবেদপণ্ডেদ' ( ফুভাষচন্দ্ৰ ) ৩৭৩ কলিকাতা কংগ্ৰেদ ১৬৩, ২০৩-২০৪, २७७, ७०२ কলিকাভা বিশ্ববিচ্চালয় ১০৭, ১৫৭ কামদ্দকীয় নীতিসার ১৩ কামা, মাদাম ভিকাজী কল্তম ১৯১ কামাল পাশা ৩৭২ কার্জন, লর্ড জর্জ স্থাপানিয়েল ১৬১. ১११. २२२-७००. ७२७ কাবোনারি গ্রপ্ত সমিতি ২৬১ कॉर्नाहेन, हेमान २১, ১०১, ७२९ 'কালাম্বর' ৩৩০ 'কালের যাত্রা' ৩৩০ কাশী বিদ্যাপীঠ ৩০৩ কিশোরীটাদ মিত্র ৬০ 'क्ट्रेल' ५६९ কু ওমিন্টাং ৪১৭-৪১৮ কুমারিলভট্ট ২৩২ কুম, জর্জ ৫৮ কুষ্ণকুমার মিত্র ২৬০ 'क्रुक्षकारस्व प्रदेश' ১১৪, ১৩२ かむ ととく-シンシ কৃষ্ণদাস পাল ১৫৬, ১৫২ ক্লফনগর প্রাদেশিক সম্মেলন ৩০৫ কুফপ্রসর সেন ১০৭ কুফাবর্মা ১৯১ কুফ্মোহন বন্দ্যোপাধায় ১৫৩ क्त्री, উইलियाम ১৪৫ (क्यावहत्स (मन ১७-১৪, २२, ७२, ७७, ७৮, १३, ३०७, ३०৮, ३३८, ३२६, 584, 585, 569, 564, 569,

562, 350-363, 366, 328. ५२४, २२५, २२४, २१४, २৮४, ७२०, ७७०, ७७२ কোকনদ কংগ্ৰেদ ৩০৫ कौ९, 'खखंख २०, ४२, ১०৮, ১১১. কোর্ট অব ডিরেক্টর্স ৩৮-৩৯, ৪৪ কোরান ২৬, ৩১ काानिः, वर्ष ১৫१ 'कानिकां जार्नान' 83 ক্যাগভিন ৫০ ক্রপটকিন, পীটার ২২৮, ৩১০ ক্রমন্তয়েল, অলিভার ৩৮৭ 'ক্রদরোডদ' ৩৭৩ ক্রিপস প্রস্তাব ২৭১ ক্রিষ্টিন, সিস্টার ২২৪ থাপার্দে, গণেশ শ্রীকৃষ্ণ ১৬২, ২৬৭ থিলাফত-আন্দোলন ১৯৩, ৩০২, ৩৩০ গ্য়া কংগ্রেদ ৩০৩-৩০৪, ৩০৬, ৩০৮-030, 034-039, 098 शाबी बांबडेहेन हक्ति ०१६ शाकी, त्यादनमान कत्रप्रीम ১৮-১२, २১ २२, ७७, ১७৪, ১१৮, ১৮১, १२८, २५६, २४२, २७२, २५२, ٥٠٠, ७٠२-७०७, ७٠٤, ७১٠, ७३२, ७३७, ७२१, ७२३-७८०, ७८१. ७८२. ७१२-७१७. ७१२. 342-344. 390-39F. 9F4-4FF. \$\$-\$\$€, 800-805, 800, 85€-854, 823, 843, 883 গিলো, ক্লাঁদোৱা ৩২৩ গিরিশচন্ত ছোব ১৫৬ 'গাঁতাঞ্জি' ৩২৬ শুদ্রবাট বিজ্ঞাপীঠ ৩০৩ शुक्रमाम वरमागिभाग ১১० গোখলে, গোপালক্ষ ১৪, ১৫২, ১৭৪,

১৭৮, ১৮১, ১৮৭, ২০৭, ২৯৪, ৩০১, ৬৮৭ গোপাল হালদার ২৬২ 'গোরা' ৩২৬ গোরীচরণ বন্দোপাধ্যায় ৪৩ গাারিবন্দি ১৭০-১৭১, ১৭৮ গাানেট, জোনে অরটেগা ই ২১৭ গ্রীন, টমাস হিল ১২৪, ২৩৭, ৩৮৭ মাাডগোন, উইলিয়াম এওয়টি ২০, ৮৫,

549, 596 'জানাবেবণ' ১৫৩ জানাবেষণ সভা ১৫৫ 'ঘরে বাইরে' ৩২৪ "ঘৃষাঘৃৰি" ৩২৩ চক্রবর্তী ফ্যাকশন ১৫৫ চট্টগ্রাম প্রাদেশিক দশেলন ৩০৩ চণ্ডীদাস ৩৩২ চন্দ্রনাথ বস্তু ১০৮ 'চবিতেচিত্র' ২১৬ চন্দ্ৰকুমাৰ ঠাকুৰ ৪৩ চ্বিল প্রগনা জেলা সম্মেলন ৩০৭ চার্চিল, উইনস্টন ১৪ होवीक ३८३ 'চাকপাঠ' ৬০, ৭১ চিত্রবঞ্জন দাশ ১৮-২১, ৮৪, ১৫৮, ১৭৮-১৮১, ১৮৬, ১৯৩, २७२, ५७१, \$40-698, \$55, \$28, 856-859 চিন্নাং-কাই-শেক ৪১৮

চিন্নাং-কাই-শেক ৪১৮ চিন্নস্থায়ী বন্দোবন্ত ৪৭, ১৩৪ চেন্সিজ খাঁ ২৩৫ চৈতক্ত ৬০, ১২৩, ১৫৮, ১৬৬, ১৭০, ১৭৮, ১৯৬, ২০৪, ২৪১, ২৭২,

চৌরীচৌরা হত্যাকাগু ৩০৩, ৩২৯ জন্তহরলাল নেহরু ২১, ৩৩১, ৩৭৫, ৩৯৬, ৪২০-৪২১

জরপ্রকাশ নারারণ ২২ জাতীয় মহাবিভালর ৩৭৩ জাতীয় শিকা পর্যদ ২৬৩, ২৬৭, ৪১০ জালিয়ানওয়ালাবাগ হত্যা ১৬৪, ৩০২,

ত২৭

জিলা, মহমদ আলি ১৯৩

'জীবনবেদ' ৮৬-৮৭, ৯৩

জীমৃতবাহন ৩৭
জেমিলে, যোভানি ৪৪৬
জৈনধর্ম ২৭, ৩২, ২৪১
জ্যাকোবিন ৪২১-৪২২
জ্যোভিবিজ্ঞনাথ ঠাকুর ২৬১, ৩২১
টমসন, অর্জ ১৫৪-১৫৫
টাইটলাব, ডঃ ২৭
টেনিসন, লর্জ আলক্রেড ১৬৫
ট্রিট্টি, লিয়ঁ ২৪৪, ৪২০
ট্যান্ট ডীড ২৮
টেড ইউনিয়ন কংগ্রেস ৩১৫, ৩৭৫,

৪০১
ঠাকুর সাহেব ২৬৪
ভন সোদাইটি ২৬২
ভয়সেন ২২৬
ভালহোদি, লর্ড ১৩৪
ভারউইন, চার্লস ১০৮, ৪৩৩
ভারহাম রিপোর্ট ১৫৪
ভিকলোনিজেসন বিপরি ৪২০, ৪৫৩,

ভিন্নারেশন অব্ ইণ্ডিপেণ্ডেনশ্ অব্
শিবিট ৩২৭
ডিগবি, জন ২৭
ডিমোক্রিটাস ৭৯, ২৩০, ২৭২
ডিরোজিও, হেনরি লৃইস ভিভিয়ান ১৩, ১০৬, ১৫৩, ১৫৮, ২৫৯
ডুরান্ট, উইল ১০
ভিত্তবোধিনী পত্রিকা' ৫৮, ৬০, ৬৯,

१४, ३३४, ७२७

ভব্বেধিনী পাঠশালা ৫৭, ৭১ ওত্তবোধিনী সভা ৫৭, ১০৬, ২২১ ভন্তশাস্ত্র ২৭ 'ভক্রণের স্বপ্র' ৩৭৩ তলস্তম, লিও ৩১০ ভারাটাদ চক্রবভী ১৫৫ তুকারাম ৪৪ ভাসথন্দ প্রাচ্য বিশ্ববিভালয় ৪১১, ৪৫৬ তিলক, বাল গঙ্গাধর ১৬০, ১৮১, ১৮৭, >>>->>0, 208, 208, 209, 250-258, 248, 242-240, 250, 000, 032, 923 তলদীদাস ৩৬৩ 'তুহ্ফাং-উল্-মৃয়াহ্হিদীন' ২৭ ত্রিপুরী কংগ্রেস ৩৩০, ৩৭৮, ৩৯৩, 803-802 থিওজফিক্যাল সোসাইটি ১৫ 'থিসিস অন দি ভাশভাল কলোনিয়াল কোয়েক্টেন্স' ৪১২ 'পি এসেদ্ অন্ রিলিজিয়ন' ২২৩ দক্ষিণারঞ্জন মুখোপাধ্যার ১৫৩ मग्रानम मदावजी ১৫, ১৪७, ১१२, २৫२,

দেরত্ন রাজনৈতিক শিব্র ৭২৪, ৭৫৬ "দেশনাশ্বক" ১৬৩, ১৮১ 'দেশের কথা' ২০৪ দারকানাথ গঙ্গোপাধ্যার ১৫> षांत्रकानाथ ठीकूत ३७, ८७, ১৫৪-১৫८, ষাবকানাথ মিত্র ১৩৭, ১৫৬ विषयनाथ ठीवूर ১১७ धनरंगाभांन मृर्थाभाशांत 8> -- 8>> 'सर्य' २७३ 'ধর্মন্ডকু' ৮৫, ১১৮-১১১, ১২২, ১২৮, 'शर्यनीडि' ७०, ७৮, १३ "धर्मादार्थित मृहोस्त्र" ७२७ ধর্মসভা ১৫৪ शिरछा, प्रमननान ३७३ নবগোপাল মিজ ১৫, ১৫৬-১৫৭, ২১৩, 550 'नवजीवन' ३०४, ३३० "নববৰ্ব" ৩২২ নববিধান ৮৭-৮৮ নবমানবভাবাদ ৪৩• 'নবযুগের বাংলা' ২১৬ 'नवमकि' ३३२, २७० 'নবসংহিতা' ৮৬, ১৮ নবীনচন্দ্ৰ সেন ১০৮ নটন, আর্ডলি ১৬১ नर्मात कुल ७०, १३, १७, ३३ নশিনী গুপ্ত ৩১০ नांगभूत करहाम ১३७, ७०७ নাগপুর দিহীয় স্বভারতীয় স্থেলন নাটোর প্রাহেশিক সম্পেলন ৩২২ नांनक ६६, १२, ४२, ३१०, २६३, ७७७ 'नावाय्व' २००-७०० 'निউ हेखिया' अ०७-अ०७, २७०

নিউম্যান ১২২
"নিউ ল্যাম্পন্ ফর ওন্ড" ২৬৪
নিবেদিতা ২২১, ২২৫, ২৬২-২৬৩, ২৬৮
নিজিয় প্রতিরোধ ১৮৯, ২৮৯, ২৯৪
নীটাশে ২০, ৯১, ১০১, ২৮৫, ৩৯৭,

'নীতিদর্শন' ১৫৪
'নৃতনের দক্ষান' ৩৭৩, ৩৯৭
নেটিড প্রেস জ্ঞানোসিয়েশন ১৫৯
'নেভাজীর জীবনবাদ' ৩৯৭-৩৯৮
নেপোলিয়ন, ২৩৫, ২৭৯
"নেশন কী" ৩২৩
'নেশন ইন্ মেকিং', ১৫৮-১৫৯
'নৈবেল্ব' ৩২৩
নোরজী, দাদাভাই ১৩০, ১৫২, ১৭২,

১°৪, ১৮১, ১৮৭, ২০৪, ২০৭-২০৮, ২৬৩-২৬৪, ২৯৪, ২৯৮, ৩১২, ৩২৫ হ্যাশ্যাল প্লানিং কমিটি ৩৯০, ৪৫০

হ্যাশস্থাল প্ল্যানিং কমিটি ৩৯০, ৪৫০
ন্থাশনাল বিহ্যাপীঠ ৩০৩
'স্থাশস্থালিজম' ৩২৮, ৩৫০, ৩৯৭
ন্থাশস্থালিষ্ট দল ২৬৯
পট্টভি শীভারামিয়া ১৭৮, ৬৭৮
পভঞ্জলি ১৬৬, ১৭১
'পত্রাবলী' (স্থভাষচন্দ্র) ৩৭৩
"পথ ও পাথেম" ৩২৪
পন্ধ, গোবিন্দ বল্লভ ৩৭৮
'পরিচারিকা' ১৮৫

"পল্লীসমিতি" ২৮৭ প্ৰণামিকৰ কে এয়া

পানিকর, কে. এম ১৭৮ 'পারসোক্তালিটি' ৩২৮

ণার্কার, বিওডোর ১২২

भार्तन, ठानम के बार्व २०, २७१, २३३,

'পিপ্লস প্লান' ৪২৩, ৪৪৯-৪৫০

পুনা কংগ্রেদ ১৬৩, ১৬৮-১৬৯, ১৭৬, ১৭৮ পুরাণ ৫১, ১১৬, ১৯৮ পুস্কিন, আলেকজাগ্রার সার্গেয়েভিচ ৩১০

পৃথীশচন্দ্র রায় ৩১০ পেত্রিষীয় ১২৯ পেরিক্লেস ১১ প্যাটেল, বিঠলদাস জাভেরি ৩৭৫-৩৭৬ প্যান ইম্লাম ১৯৩, ১৯৮, ৩০৯ প্যাপেন, ভন ৪৪৭

পাারীটাদ মিত্র ৬০, ১৫৩, ১৫৬ প্রকৃতিবাদ ৭৯ 'প্রচার' ১১০, ১১৪ প্রচারক সভা ৮৬ প্রতাপচন্দ্র মন্ত্র্মদার ৮৬, ১০৮

'প্রবৃদ্ধ ভারত' ২২৬ প্রভাতকুমার মুথোপাধ্যায় ৩৫৯ প্রমথনাথ মিত্র ২৬২ প্রসন্নকুমার ঘোষ ৫৭ প্রসন্নকুমার ঠাকুর ৪৩, ১৫৪ 'প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্য সভ্যতা' ৩২৩ প্রশ্ব ২৪৩

প্লিবীয় ১২৯ প্লেথানন্ড, জি. ভি. ২২৮, ২৪৪ প্লেটো ১৩, ৩৬৫, ৩৮৭, ৪৫৬ প্লাকেট, হবেদ ৩৬৭ 'ফরওয়ার্ড' ৩০৩, ৩১৭ ফরওয়ার্ড রক ৩৭৮, ৩৯৩, ৪০১

करांत्रि विश्वव २२, २९, २२, ১२२, ७৮७ करित्रभूत श्रादित्रिक अस्त्रम् ७०९,

০১৩-৩১৪ ফরেরবাক, লুডভিগ ৩৮-ফাদকে, বাহ্দেব বলবস্ত ১৪১ 'ফিউচার অব ইণ্ডিয়ান পলিটিকদ' ৩১৪, ৪১৭ ফিরোজ শাহ মেহতা ৯৪, ১৫২, ১৭২, 369, 603 कि ठाउँ करमा ३६৮ কৈঞ্জপুর কংগ্রেস ৪২১ क्गानिषम २२, ১०२, २৮८, ७८८, ७३७, ৰ্দ্বিমচন্দ্ৰ চট্টোপাধ্যাৰ ১৫, ২০, ৫০-৫১, 42-40, bo, bb, 303, 362, 369, sea, sea-seb, sto, ste, ১৮२, ১৯৪, २२১, २७७, २४२-२४७, २८६, २६२, २७७, २७६, ७०७, ७३७, ७२०, ७२२, ७१३, ७७७, 'वक्रमर्थन' ১১०-১১৪, ১२৮, ১৪७-১৪৪, २३७, ७२७ "वक्रामामा क्रवक" ১১६, ১५६ व्यक्त १७०-१७४, ११४, १४०, १७७, २१४, ७२७ বঙ্গ সাহিত্য সম্মেলন ২৯৯ বঙ্গীয় হিড্সাধন মণ্ডলী ৩২৬ व्यम्मां खत्रम ১७२-५८०, ७२२; -- পত्रिका ১৮৮-১२°, ১३२, २<del>७७</del>-२७१, २৮७ ব্রিশাল প্রাদেশিক সম্মেল্ন ১৯৩ वाहरतन ७२, ४४ বাক্ল, ছেনবি ট্যাল ১৩১ বাকিংহাম, সিম্ব ৪১ 'বামাবোধিনী' ৯৮ বারবুস, আরি ৩২৭ वावीत्रक्रमात्र त्यांव २७२, २७8 यार्क, अष्ठमध २०, ১७४-১५३, ১१४, 266, 062, 669 বাদৌলি তালুক কংগ্রেস ৪১৬ বার্নষ্টিন, এডওয়ার্ড ২৪৪ 'বালকবন্ধু' ১০০ 'বাণ্মীকি প্রতিভা' ৩৩১

'বাহ্যবন্ধর সহিত মানবপ্রকৃতির সম্ম-বিচার' ৫৮, ৬০ বিজয়ক্ষ গোৰামী ৮৭, ১৮৬, ১৯৪, 520, 533 'विशामर्भन' ६६, १३ "বিভার যাচাই" ৩২৭ 'বিভাসমবার' ৩২৭ 'विश्वा विवाह' ৮8 विद्यानहरू योग ১७৪ বিনয়কুমার সরকার ১৮২ বিনোবা ভাবে ৪৬৫ विभिन्नहस भाग ३৮, ७२-७७, ৮৪, ३১, 5 · 5, 5 · 0, 5 · 6, 555, 556, 522, 380, 346, 340, 390, 396, 206, २१३-२७०, २७७, २७४, २१४, 266-262, 228, 000, 009, 055, ७३२, ७३८, ७३७-७३१, ७२०, ८३० विरवकानम ३६, ६०-६३, ७७, ३०१, 309, 380, 344, 392, 343, > > 1, 242, 260, 264, 228-२३६, ७३३, ७२०, ७८०, ७८६, ७१७, ७৮५-७৮२, ७৮६, ८४० "বিবিধপ্রবন্ধ" ১১৪, ১১৯ विमानविदाती मञ्जूमात >8>, २०६ বিশ্বভারতী ৩২৭ विश्वभहायुक (अथम) ১२, ७०১-७०२, 668 E80-680 विश्वमहायुक (षिञीष्र) ১৮, ७२२, ४२১, বুখারিন, নিকোলাই আইভানোভিচ 875, 860 वृद्ध १२२, १४७, ११२, २२२, २०२, २८७, 292 বুর্জোয়া গণভান্তিক বিপ্লব ১৮, ২৫-২৬, 823-822

(यकन, क्यांचित्र 88, 42

'বেঙ্গল ক্রনিকল' ১৫৪ 'বেঙ্গল স্পেক্টেটর' ১৫৫ '(रक्नी' ५७०-५७५, २७० বেণ্টিক, লর্ড উইলিরাম ৪৪ (यह ७)-७२, ७४, ३३४, २१७ त्वमाख ७२, २८४, २१७ বেদান্ত সোদাইটি ২২৬ বেनशाम, ब्लादिमि ১১, २०, ७১, ७१-७৮, ७२, ७६, ३३०, ३३३-३२०, 528, 288, 2HO বেনারস কংগ্রেস ২৬৬ বের্গাঁ, আঁরি ৩৩৯, ৩৮০, ৩৯৯, ৪৪৬ বেলগাঁও কংগ্রেস ৩০৫ বেলুড় মঠ ২২৬ दिमाणे, अग्रामि ३७४, ३२२, ७०३, ७२१ বৈকুণ্ঠনাথ দেন ৩২৭ रेवक्कवश्य ७१, ३७७, ३३८-३३७, २३३, বোপাই কংগ্রেস ১৬১, ১৬৪, ১৮০, 266 বোদাই সর্বদলীয় সম্মেলন ৩০৫ বোরোদিন, মাইকেল ৪১১, ৪১৮-৪১৯ বোর্ড অব কন্ট্রোল ৩৮;—কমিশনার্শ 60 वामारकंठे, वार्नार्ड ১৯৮ वाज्यानाथ नीम ১०१, ১৮৫, २১७, २२७-२२८, २३३ 'ব্ৰহ্মগীতোপনিবৎ' ৮৫, ৮৯ ব্ৰহ্মসভা ২৮, ১৫৪-১৫৫ 'ব্ৰহ্মপুত্ৰ' ৩৩, ১৯৫, ২৭৩ ব্ৰদ্মবান্ধৰ উপাধ্যায় ২৬০, ৩২২ उन्नानम २२६, २१० 'ব্ৰহ্মবাদিন' ২২৬ বাইট, খন ১৭৬ 'ব্ৰাহ্মণ' ৩২২ 'ব্ৰাক্ষণিক্যাল ম্যাগাঞ্জিন' ২৯

'ব্ৰাহ্মধৰ্ম' ৫৯, ৬১ বাশাসমাজ ১৫, ২৮, ৫৭-৬১, ৮৪, ১০৮, ১৫৪, ১৮৫-১৮৬, ১৯৪, २२১, २२७-२२४, २४३, ७२२ ব্ৰান্ধিকা সমাজ ৯৮ ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া লোসাইটি ১৫৪, ১৫৬ 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান ক্যাসোসিয়েশন' ১৩৫ 100 ব্লাছ, লুই ২৪৩ রাভাৎন্ধি, মাদাম ১৫ ব্যাকস্টোন, উইলিয়াম ৩৭ ভগবদগীতা ৯০, ১১৭, ১১৯-১২০, ১৯¢, २०४, २४১, २७०, २७१, २१७, २१३, २৮७-२৮४, ७७७, ७३२ ভবানীপুর প্রাদেশিক সম্মেলন ৩০১, 500,000 ভবানীমঠ ১৪১, ২৬৩, ২৬৬ ভলতেয়ার ১১১, ১২৯ 'ভাণ্ডার' ২২৪ ভারত আশ্রম ৮৬ "ভারততীর্থ" ৩২৬ 'ভারতবর্ষীয় উপাদক সম্প্রদায়' ৬০,৮০ ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মমন্দির ৮৬, ১৮৫ ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ ৮৫, ১৯৪ ভারতশাসন আইন (১৯৩৫) ৩৭৭ ভারতশাসন বিল (১৯১৯) ১৬৪ 'ভারতী' ৩২১ ভার্নাকুলার প্রেস অ্যাক্ট ১১৪, ১৫৯, 399 ভিক্টোবিয়া, বানী ৮৫ ভুবনমোহন দাস ২০৮ ज्रान्य मृत्थां शांच ३१, ३३७ ज्रावस्ताव मख २२৮, २८७, २७२ ভূপেন্দ্রনাথ বস্থ ৩০১ **छा।त्मदा, छि ७७१, ७**१२ 'মভার্ণ ইণ্ডিয়া' ২০৬

মতিলাল ছোৰ ২৬০ মতিলাল নেহক ৩০৪-৩০৫, ৩৯৪-৩৯৫ মতৈছু ২০, ৩৫, ১১১ মধুস্দন দত্ত ১১২ 'মনাজারাৎ-উল-আদিয়ান্' ২৭ মমুসংহিতা ১৩ মনোরঞ্জন গুহঠাকুরভা ২৬০ मन्द्रेरकार्ड भागनमः**स्त्रंत ३७०, ३७**८, २०२, २५८, ७०५-७०२, ८६६ মন্টেপ্ত চেমসফোর্ড শাসনসংস্থার ২৭১, 003, 854, 850 মর্লি-মিণ্টো শাসনসংস্কার ১৬৩, ১৯২, २५८, २७३ মহম্মদ ৬০ মহাভারত ১৪৪ মহামেডান অ্যাসোসিয়েশন ১৫৭ মহামেডান লিটারারি সোপাইটি ১৫৭ মহারাষ্ট্র বিভাপীঠ ৩০৩ भोकामालांत्र ५१, २२७ মাৎসিনি, জুসেপ্পে ২০, ১৫৮, ১৬৮-১१১, ১१४, २७१, २४४, ७३२, 889 মান্ত্ৰান্ত কংগ্ৰেদ ১৬২, ১৮৬ মাধোলকর, আর. এন. ১৬১ भानदिखनाथ तांत्र २०, ७७, ১৪৪, ১৯०, 258, 222, 288, 282, 930, ७)२-७)७, ७२६, ७७६, ७७१, 003, 800 मोर्कम, कॉर्न ১১, २०, ०१, ५७०, २०१, २८५, २८७-२८७, २८৮-२८२, २१२, ७५०-७५५, ७५९, ७७६, ७८४, ७६४, Urs, Urb, Van-800, 802, 828, 885, 805 'মার্কসীয়ান ওয়ে' ৪২৫ মার্শম্যান, জন ২৭ भानवा, भानवाश्च ১७२, ১৯७, ७०२

त्रिन, अन के बार्ष ३५, २०, ७२, ১०৮, >>0,>>>->२०, >>>->२०, >>२, >२४, >२४, ५००, ५०७, ५७३, २२७, २७१, 288, 266 মিলটন, জন ৪৩, ১৬৯ 'মীরাৎ-উল্-আথ্বার' ২৯ 'মৃক্তি দংগ্রাম' ৩৮৪ মূনরো, সার টমাস ৪৫ म्वाविপूक्व वज्यस ১৮३, २७৮ मुमलिम लीग २७७, २१১ मुरमानिमि, विमित्ति २०, ७२१, ७६६, ৩৭২, ৩৯৬, ৪৪৭ মেকলে, টি. বি. ২৯, ৪৫, ৬৯, ১৬৯ মেকিয়াভেলি, নিকোলো ১১, ১২৪-३२६, ३७৮ মেটকাফ, সার চার্লস ২৯. ৪৪ মেটোপলিটান ইনষ্টিটিউশন ১৫৮ মেদিনীপুর প্রাদেশিক সম্মেলন ২৬৭ 'মেমোয়াবদ' (মানবেন্দ্রনাথ) ৪১• ম্যাকটাগার্ট, জে. এম. ঈ. ৬৮০ ম্যাকাইভার, রবার্ট মরিসন ৩৬৫ भाक्रिम, जांत्र हाहेताम २२८ ম্যাকেঞ্জি, আলেকজাণ্ডার ১৬১ ম্যালথাস, টমাস রবার্ট ৫৮, ৭৬, ১৭৬ যতীন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় ২৬৪ যতীক্রনাথ মুখোপাধ্যায় (বাঘা যতীন) 850-855 যতনাথ সরকার ১৪৮ যিন্তপ্রীস্ট ৩০, ১২৯, ৩৮৭ যুগান্তর (দল) ২৬২, ৪১০; - পত্রিকা २७०, २७२ যোগান অব আর্ক ২৬৫ বজনী পাম দত্ত ৩৯৬ वक्रमान बल्लाभाशांत्र ১১२ ववीखनाथ ठीकूर २२-२०, १०-१३, ४०, ১১0, ১২¢, ১88, ১৬0, ১৮১, ১৯০, ২৪৯, ২৬১, ২৮৮, ৩০৮-৩০৯, ৪০৩, ৪০৮-৪০৯, ৪৩১, ৪৪৭ রমেশচন্দ্র দত্ত ১০৯, ১৭৪, ২০৭-২০৮ রসিককৃষ্ণ মল্লিক ৬০, ১৫৩ রক্ষো, উইলিয়াম ৩১ রাউও টেবল কনফারেন্স ৩৪৭, ৩৭৫,

৩৮৭, ৪৫৫
রাথালদাস হালদার ৬০
রাথীবদ্ধন ৩২৪
"রাজকুট্রুই" ৩২৩
রাজকুফ মুথোপাধ্যার ১১৩
রাজনারায়ণ বস্থ ১৫, ৫৯, ৬১, ১০৩,
১১৮, ১৫৭, ২১৬, ২৬০, ২৬০,

"রাজনীতির বিধা" ৩২৩
রাজাগোপালাচারী, চক্রবর্তী ৩০৪
রাজেন্দ্রপ্রসাদ ৩০৪
রাজেন্দ্রলাল মিত্র ৫৮, ৬০, ১১২, ১৫৬
রাথবোন, মিস ৩৩১
রাথাকান্ত দেব ১৫৬
রাধানাথ শিকদার ৬০, ১৫৩
রানাডে, মহাদেব গোবিন্দ ১৪, ১৫২,

১৭২, ১৮০-১৮১, ২০৭ রামকৃষ্ণ পরমহংসদেব ৮৫, ৮৭, ১০৭,

২২৪, ২২৬-২২৭, ২৩৬, ২৫৩
রামক্রফ্র মিশন ১৫, ২২৬, ৩৮৫
রামগড় কংগ্রেস ৩৭৮, ৬৮৩
রামগতি জায়রত্ম ১১৩
রামগোপাল ঘোষ ১৫৩, ১৫৫
রামতহ্য লাহিড়ী ১৫৩
রামতীর্থ ৪১০
রামচন্দ্র বিভাবাগীশ ১৫৪, ২২১
রামদাস সেন ১১৩
রামনোহন রায় ১২-১৬, ১৮, ৫৭, ৬৪, ৬৬-৬৭, ৭৪, ৭৭-৭১, ৮৪, ৮৬-৮৭,

303, 306-306, 330-332, 338-

330, 328, 300-300, 309, 380, >80, >80->86, >63->69, >60, 366, 360, 399, 232, 223-222, २१२, २१३, २५७, ७३०, ७७०, ৩৬৬ ৩৮৫, ৪০৮ রামানুজ ২৪১, ২৭৩ রামেন্দ্রস্থন্দর ত্রিবেদী ৩২৪ 'বাশিয়ার চিঠি' ৩২৮, ৩৫৩ 'রাশিয়ান রেভলিউশন' ৪২২ বাসবিহারী বস্থ ৪১১ द्रारमम, अर्क ७६७, ७७१ রাসেল, বাট্র বিশ্ব ৩২৭ রান্ধিন, জন ৩৬৪ 'বাইনীতি ও ধর্মনীতি" ৩২৩ বাইসংঘ ২৮৩ विशन, नर्फ ३६४, ३७० 'विक्यांत' ১৫৪ বিফর্মেশন আন্দোলন ৫০, ১৪৬ 'রিলিজিয়ন অব ম্যান, ৩২৮ রিশার, মাদাম মিরা (শ্রীমা) ২৭০ কজভেন্ট, থিয়োডোর ৩৩১ क्रमित्रिय २२, ७५०, ७৮७, ४२२ क्रा, का काक ३३, ३३३, ३२१, 322, 389, 268, WAZ "রূপ ও অরূপ" ৩৩৯ द्विना, वर्तस्य ७२७ রেনেশাস ৫০-৫১, ১১১, ১৪৩, ৪০৮, 829, 855 'বেভলিউশন এও কাউণ্টার বেভলিউ-শন ইন চায়না' ৪১৮

'রেভলিউশন এণ্ড কাউন্টার রেভলিউশন্ ইন্ চায়না' ৪১৮
বোনাল্ডশে, আর্ল অব ১৪১
বোলাঁ, রোমাঁ। ৩২৭,৩৫৫
বোলট আইন ১৬৪, ৩০২, ৩২৭
ব্যাকে, লিওপোল্ড ভন ২৭৬
ব্যাভিক্যাল ডেমোক্রেটিক পার্টি ৪২১,

'র্যাভিক্যাল হিউম্যানিক্ট' ৪২১
র্যাভিক্যাল হিউম্যানিজ্ঞ ৪২৪
লক, জন ১১, ৫৮, ১৬৯
লথনো কংগ্রেদ ১৬৪, ১৯২
লথনো প্যাক্ট ২৭১
লঙ, রেভারেগু ৭৮
"লড়াইয়ের মূল" ৩২৭
লরেন্দ্র, লর্ড জন ৮৫
'লাইফ ডিভাইন' ২৭১
লাজপং রায় ১৬৩, ১৬৮, ২৫৯-২৬০,

৩০০, ৩০২, ৩০৪, ৩২৯, ৩৯৪, ৪১১
লালবিহারী দে ১১৩
লাহোর কংগ্রেস ৪২০
ল্যাগুহোল্ডার্স সোসাইটি ১৫৪-১৫৫
ল্যামপ্রেক্ট, কার্ল ২৭৬-২৭৭
লিটন, লর্ড ১১৪, ১৫৯
লীগ অব নেশনস ২১৫
লীগ অব র্যাডিক্যাল কংগ্রেসমেন ৩৭৮,

ল্কেটিয়াস ৭৯ ল্থার, মার্টিন ৫০, ৪৪৫ 'লেকচারস্ ক্রম কলম্বো টু স্বালমোড়া' ২৩৬

লেনিন, ভি. আই. ২০, ২০৫, ২২৮, ২৪৪, ২৪৬, ৩১০, ৩৭২, ৩৮৯, ৪১২-৪১৪, ৪৫৩-৪৫৪, ৪৬৯

লেলে, বিষ্ণু ভাস্কর ২৬৭, ২৭০ লোটাস এও ড্যাগার ২৬৪ ল্যান্থি, হ্যারন্ড ৪৪৫, ৪৪৮ শংকরাচার্য ৩৩, ১৬৬, ১৯৫, ২২৯-২৩২, ২৫৩, ২৭৩-২৭৪, ৩৩৩, ৩৭৯

শস্কৃচন্দ্ৰ মুখোপাধ্যায় ১১৩, ১৫৬
শবিষ্কং ৩৪
শশধব তৰ্কচূড়ামণি ১০৭, ১৪৬
শান্তিল্যস্ত্ৰ ১৪১
শোন্তিলিকেতন' ৩২৬

শান্তিপর্ব (মহাভারত) ১৩ শাহ আলম ৩০ শিকাগো ধর্মদমেলন ২২৪-২২৫, ২২৯ 'শিকাপ্রসঙ্গ' ২৪৯ "শিক্ষার হেরফের" ৩৬১ "শিক্ষার মিলন" ৩৫২, ৩৬২ শিবচন্দ্র দেব ১৫৩ निवनाथ भाष्टी ১৫२, ১৮৫, ১२८, २२८, শিবপ্রসাদ শর্মা ৪২ শিবাজী উৎসব :৮৭, ২০৩, ২৬০, শিশিরকুমার হোষ ১৫৬, ১৫৯ 'ভক্নীতিসার' ১৩ শেরিডান, রিচার্ড ব্রিন্সলে ১৬৭ শেলী, পারসি বেসি ২২৩ শোপেনহা ওয়ার, আর্থার ৩৮০, ৪৪৬ শ্রদানন্দ ৩৩০ শ্রীনিকেতন ৩২৭, ৩৫৮, ৩৬২ 'সংবাদ প্রভাকর' ১৭, ১০৮, ১:৪ 'সঞ্জীবনী' ২৬০ সঞ্চীবনী সভা ২৬০, ৩২১ সতীশচন্দ্র বন্থ ২৬১ সতীশচন্দ্র মুখোপাধায়ি ২৬২ সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর ৩২২ স্ভোক্তপ্রসর সিংহ ৩০১ "সত্যের আহ্বান" ৬৬৩ 'मसा।' ५२२, २७०

"সফলতার সত্পার" ৩২৩

"সভ্যতার সংকট" ৩৩১, ৩৪০

'সমবায় নীতি' ৩৫৮

"সমস্তা" ৩৩০, ৩৬৩

"সমাজভেদ" ৩২২

সমাজোরতিবিধায়িনী স্বহংসমিতি ৬০

"সমাধান" ৩৩০

'সমাদেকামুদী' ২০

भवना (मवी २७२ সর্বভারতীয় জাতীয় সম্মেলন ১৬১ मन्द्रवित, नर्फ ১६२ मिन्सा ३६, २७० সাইমন কমিশন ৩৭৫, ৪২০, ৪৫৫ 'সাগবসঙ্গীত' ২৯৯ 'সাধনা' ৩২৮ সাধারণ জানোপার্জিকা সভা ১৫৩ সাধারণ বাহ্মসমাজ ৩০, ৮৫, ১৯৪ দান-ইয়াৎ-দেন ৪১১ 'দবিত্রী' ২৭১ সাভারকর, বীর দামোদর ১৯১, ৪১০ 'সামা' ১১০, ১১৪, ১৩০ সামাবাদী সংঘ ৩৭৬ 'দাম্যবাদী সংঘের কার্যক্রম' ৩৯৭ সাম্প্রদায়িক বাঁটোয়ারা ৩৩০ নাৰ্ড্যাণ্টস অব ইণ্ডিয়া সোদাইটি ১৪১ 'সায়েন্টিফিক পলিটিকস' ৪২১, ৪৩৮ 'দায়েন্স আাও ফিলজফি' ৪৩০ সালভাদোরি, মাদাম ৩৫৫ 'দাহিত্য' ২৯৯ मिष्णिम विन ३११, ०२२ 'সিন্থিসিস্ অব্যোগ' ২৭১ मिन किन २७१, २४४, ७०४, ७७१ मिशांहि वित्वांह ३४, ३१, ४७, ३०७, ١٠٠, ١١٤, ١٤٩, २०٠ 'সিলেক্টেড স্পিচেস' (স্থভাষচন্দ্র) ৩৭৩ সিস্মুদি ২৪৩ সিদেরো, মার্কাস টুলিয়াস ১৬৮, ৩৮৭ मीषांत्र, कृतियांन २१३, ७৮१ भीनी, वर्गाठे ১२७ মুভাষ্টন্দ্র বম্ম ২০, ২২, ৬৩, ১০২, 56t, 268, 264, 228, 006, ७७०, ७६६, ७७१, ६२० स्त्रां करर्श्यम ১७७; ১৯১-১৯२, २७१, 200

ञ्चरत्रक्रनाथ वत्माभिधात्र २०, ७७, ३८, 22-200, 200-208, 284, 244-১৮१, ১৯৪, २১२-२১७, २२७, २७১, २७४, २४४, २३४, ७२०, ०४१, 830 মুরেশচন্দ্র সমাজপতি ২০০ 'ফুলভ সমাচার' ১০০ মেণ্ট ভোমিনিগো ৪**৯** দেউ াল মহামেডান আাদোদিয়েশন 349 रिमयम आहरमम था ३६ मादिन, कर्क 88% मानानिषय ४७, २४-२७, ३२२, २४२-282, 252-250, 050, 058, 843 স্ট্রুডেন্টস আাদোসিয়েশন ১৮৫, ২২৩, मोनिन, (जारमक ७১०, ७२৮, ७३৮, 833, 832-820, 822 স্পিনোজা, বেনেডিক্ট ৭৯, ৪৩৯ ম্পেন্সার, হার্বার্ট ১০৮, ১১০, ১১৯, ३२४, ३२४, ३७३, २२७, ७७३, Ob . 802 मा।-मित्र ১১১, २८७ স্বতন্ত্র পার্টি ২২ "वामनी मयांक" ७२८ श्रदां ३२১ "স্বরাজ সাধন" ৩৬৩ শ্বরাজ্য দল ১৬৪, ৩০৪-৩০৫, ৩১৩, 089, 098, 858, 859 হজ্বত মোহানি ৩১০ इत्म, हेमांम ১১, ১२१ হরচন্দ্র হোষ ৪৩, ১৫৩ र्त्रम्यान, नाना ১৯১ হরপ্রদাদ শাস্ত্রী ৫৭ হরিপুরা কংগ্রেস ৩৭৭ হবিশক্ত মুখোপাধ্যায় ৬০, ৭৮, ১৫৬

হরিহরানন্দ তীর্থসামী ২৭ হাকলি, টমাস হেনরি ৩৩৯ হাচিনসন বিপোর্ট ৬ন হার্টম্যান, এডওয়ার্ড ডন ৩৮০ হিউম, আলান অক্টেভিয়ান ১৬১-১৬২ হিউম, ডেভিড ২০, ৪৫, ২২৩ 'হিউম্যান সাইকল' ২৭৬ 'হিউম্যানিস্ট ওয়ে' ৪২৫ হিটলার, আাডলফ ২৩৫, ২৪৪, ৩৯৭-७२४, ८८२, ८४१-८४ १८८ 'হিতবাদী' ২৬০, ২৮৪-২৮৫ शिमु कलि 80, >00 'হিন্দু পেট্রিয়ট' ১৫৯ 'हिन्दुव्' ७२२ 'হিন্দুদিগের পৌতলিক ধর্মপ্রণালী' ২৬ हिन्तुरम्ला ३६१, २३७, २२७, ७२३

"হিন্দুমেলার উপহার" ৩২১ হীরেন্দ্রনাথ দত্ত ১০৯, ১১৫-১১৬ হেগেল, জর্জ উইলহেলম ফ্রিডেরিক, ১১, २०, २७, २३, ३०३, ३८४, ३२६, २७१-२७४, २८४, २१२, २४४, ७८८, Upo-Ub2, Upt, 884-885 হেবিয়াস কর্পাস আইন ১৩৫ হেমচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় ১১৩ হেয়ার, ডেভিড ১৪৫, ১৫৮ হেদ, মোজেদ ৩৮০ হেষ্টিংস, ওয়ারেন ৪৫ रहां अक्ल जारमान्न ১৯२-১৯७, 858 হোয়াইটহেড, অ্যালফ্রেড নর্থ ৪৩৯ शामिन्छन, উইनियाम २० হ্যাম্পডেন, জন ৩৮৭ হ্যারিংটন, জেমদ ১৬৯